

دكتور على سامي النصار

نشأة الفكر  
الفلسفى فى الإسلام

الجزء الثالث



دار المعارف

# نشأة الفكر الفلسفى في الإسلام

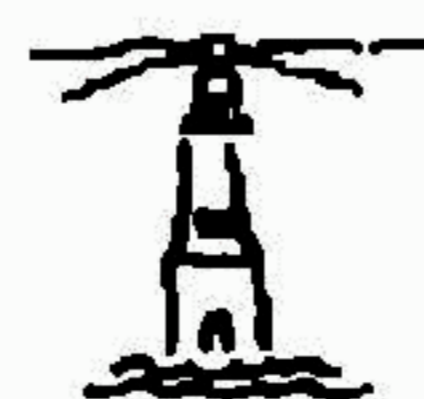
الزهد والتصوف في القرنين الأول والثاني الاجريين

الجزء الثالث

تأليف  
دكتور جعفر سامي النساري

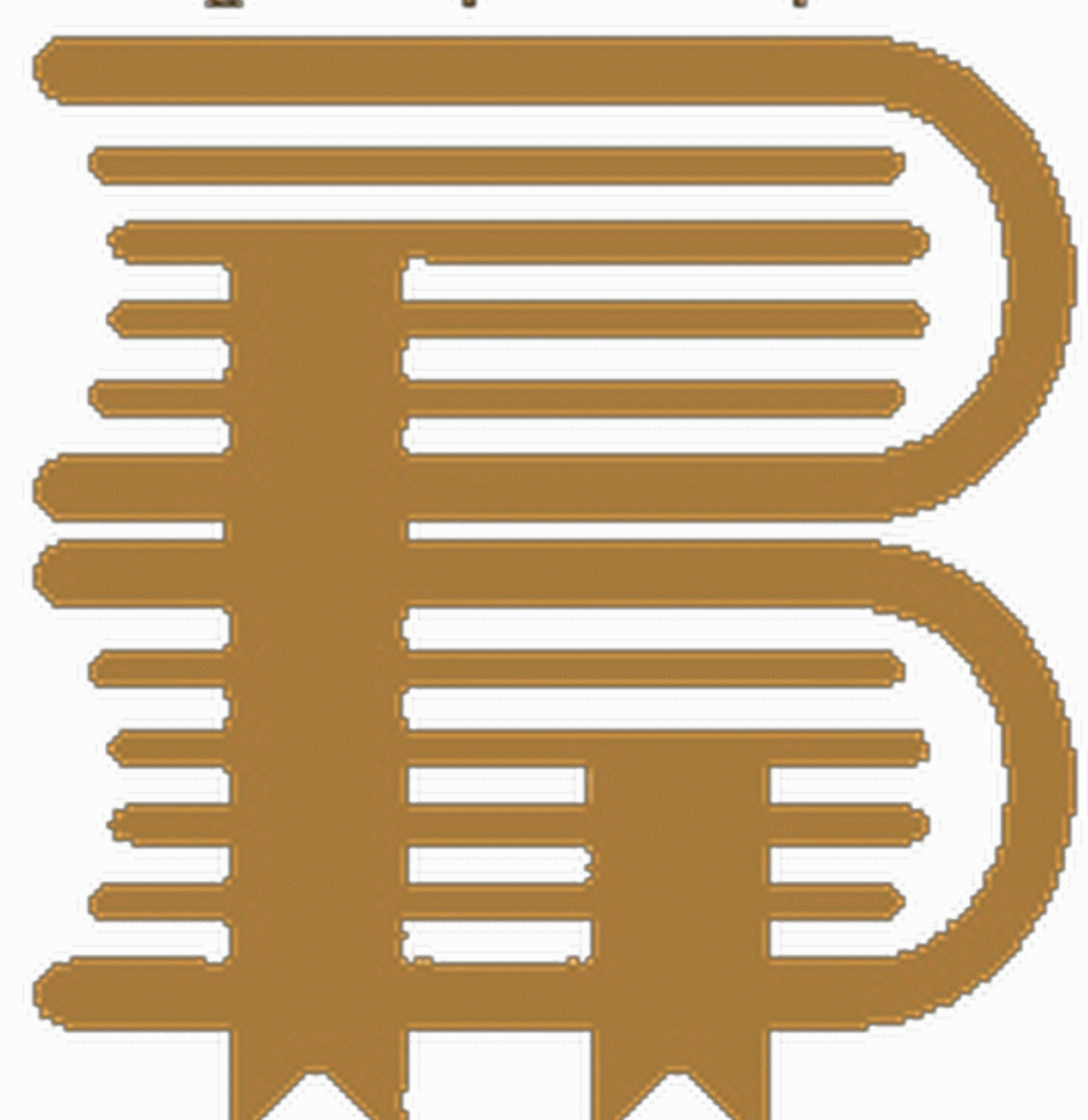
*Ph. D. Cantab*

الطبعة الثامنة



دار المعرف

شبكة كتب الشيعة



[shiabooks.net](http://shiabooks.net)

[mktba.net](http://mktba.net) رابط بديل

الناشر : دار المعارف - ١١١٩ كورنيش النيل - القاهرة ج . م . ع .

## الإهدا

إلى صديق العزيز .

الدكتور عبد السلام بومجدل

أهدى هذا الكتاب .

على سامي الشار



## **فهرست الموضوعات**

الصفحة

١٣

مقدمة الطبعة السابعة .

١٥

مقدمة الطبعة الأولى .

### **الباب الأول**

#### **الدراسات الحديثة لحقيقة التصوف الإسلامي**

- الفصل الأول : مناهج دراسة التصوف الإسلامي ومدارس البحث فيه .  
الفصل الثاني : أصول التصوف الإسلامي ومصادره .  
الفصل الثالث : اشتقاق كلمة « التصوف » .  
الفصل الرابع : النتائج الخطيرة المترتبة على تحليل الكلمة .

### **الباب الثاني**

#### **الحياة الروحية في الجزيرة العربية في القرن الأول الهجري**

- الفصل الأول : تقسيم الحياة الروحية عند المسلمين إلى الزهد والتصوف .  
الفصل الثاني : الحياة الروحية لدى العرب الجاهليين .  
الفصل الثالث : الحياة الروحية في القرن الأول المجري .  
١ - محمد النبي : أول الزهاد .  
٢ - طائفة القراء .  
٣ - أهل الصفة .  
٤ - طائفة التوابين والبكائين .

الصفحة

- ٨٥ - القرآن والحديث . . . وطريق الروح .
- ٨٦ - زهد الشيفيين .
- ٨٨ - عهد عثمان : ظهور البذخ ومقاومته .
- ٩١ - علي بن أبي طالب . . . ربانى الأمة .

**الباب الثالث**

**مدرسة البصرة في القرن الأول**

**وأوائل القرن الثاني**

- الفصل الأول : مدرسة البصرة الأولى .
  - ١٠٥ - أثر أبي موسى الأشعري الزهدى .
  - ١٠٥ - عامر بن عبد قيس : الثورة الروحية الأولى في البصرة .
  - ١١٤ - هرم بن حيان : عاطفة الخوف .
  - ١١٥ - الأحنف بن قيس : المحاسبة ومقام الصبر .
  - ١١٦ - أبو العالية الرياحى : ضأن الله .
  - ١١٨ - صلة بن أشيم وتصور الغوث وفكرة الموت .
  - ١٢٠ - الزاهدات البصريات : معاذة بنت عبد الله .
- الفصل الثاني : مدرسة البصرة الثانية : مدرسة الحسن البصري : الخوف والبكاء .
  - ١٢٢ - مقدمات مدرسة الحسن البصري مطرف بن عبد الله الشخير ومدرسته .
  - ١٢٨ - مدرسة الحسن البصري .
- الفصل الثالث : تطور مدرسة البكاء وطائفة البكائين والمصدر الخارجي .
  - ١٣٨ - العوامل الداخلية .
  - ١٤٠ - العوامل الخارجية .
  - ١٤٢ - التصوف المسيحي في البلاد الإسلامية .
  - ١٤٣ - نظرية نيكلسون .
  - ١٤٥ - نظرية مارجريت سميث .

## الصفحة

- الفصل الرابع : امتداد مدرسة الحسن البصري : أصحاب الأكسية .
- ١٥٠ ١ - فرقد بن يعقوب السبحني : الزاهد الأرمني المسلم .
- ١٥٠ ٢ - حبيب العجمي : الصوف الفارسي : قطب الغوث .
- ١٥٥ ٣ - شهر بن حوشب وعمره زوجة حبيب .
- ١٦١ الفصل الخامس : الوعاظ : الوعظ العبادي أو الصوف في البصرة .
- ١٦٢ ١ - مالك بن دينار .
- ١٦٨ ٢ - محمد بن واسع .
- ١٧١ ٣ - ثابت بن أسلم البناني .
- ١٧٢ ٤ - أيوب السختياني .
- ١٧٣ ٥ - تلاميذ آخرون : صالح المري وأتباعه .
- الفصل السادس : رواد الحب الإلهي الأوائل .
- ١٧٦ ١ - عبد الواحد بن زيد : أول حب حقيقي من الزهاد .
- ١٧٨ ٢ - عتبة الغلام : الحب الشهيد .
- الفصل السابع : نظرية الحب الإلهي البحث في القرن الثاني المجري .
- ١٨٧ ١ - رياح بن عمرو القيسى ونظرية الخلة .
- ١٨٩ ٢ - أصحاب رياح القيسى : زنادقة الصوفية .
- ١٩٦ ٣ - رابعة العدوية .
- ١٩٧

## باب الرابع

## الحياة الروحية في الكوفة في القرنين الأول والثاني

- الفصل الأول : البيئة الاجتماعية والدينية للكوفة .
- ٢١٧ ١ - أثر عبد الله بن مسعود في الحياة الروحية للكوفة
- ٢١٨ ٢ - أثر سليمان الفارسي في تطوير الزهد والتتصوف في الكوفة
- ٢٢٠ ٣ - أثر حذيفة بن اليهان في الكوفة .
- ٢٢٣ ٤ - على بن أبي طالب ، والزهد والتتصوف في الكوفة .
- ٢٢٦

## الصفحة

- الفصل الثاني : مدرسة الكوفة السنية .
- ٢٢٧ - مسروق بن عبد الرحمن الهمداني الكوفي : راهب الكوفة .
- ٢٢٨ - الأسود بن يزيد : تعذيب الجسد .
- ٢٢٩ - علقة بن قيس : زين القرآن .
- ٢٣٠ - الريبع بن الحريم : قتل النفس والصعق والصمت .
- ٢٣٤ - التوابون من زهاد الكوفة .
- الفصل الثالث : نشأة الزهد والزهاد الأوائل في الكوفة .
- ٢٣٩ - سفيان الثوري : عالم الأمة وعابدها .
- ٢٤٨ - داود الطائى : الثورة على الفقه : الصمت .
- الفصل الرابع : مدرسة الزهد الشيعي الأول .
- ٢٥٢ - أوس القرف : قطب الغوث : الأشعث الأغبر .
- ٢٥٥ - زيد وصعصعة بنا صوحان : تلميذا سليمان .
- ٢٥٧ - كميل بن زياد : صاحب الوصية الروحية .
- ٢٥٨ - ميثم الثار .
- ٢٥٨ - رشيد المجري : رشيد البلايا .
- ٢٦٠ - أبو صالح ماهان الحنفى .
- الفصل الخامس : التشيع الزيدى والحياة الروحية في الإسلام .
- الفصل السادس : التشيع الغالى في الكوفة وأثره في الزهد والتتصوف .
- الفصل السابع : ظهور كلمة الصوفى كمصطلح في الكوفة .
- ٢٦٠ - الطائفة الأولى : طائفة أهل الصنعة .
- ٢٧٨ - الطائفة الثانية : الزنادقة .
- ٢٧٨ - الطائفة الثالثة : الصوفية السنية .

الباب الخامس  
الحياة الروحية في مدرسة الشام  
في القرنين الأول والثاني الهجريين

الصفحة

- |                                                                            |                                          |
|----------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| ٢٨٣                                                                        | الفصل الأول : سمات مدرسة الشام الزهدية . |
| ٢٨٥                                                                        | ١ - الإسرائييليات .                      |
| ٢٨٦                                                                        | ٢ - عقيدة الجبر .                        |
| ٢٨٦                                                                        | ٣ - الجوع .                              |
| ٢٨٨                                                                        | ٤ - المحبة .                             |
| ٢٨٨                                                                        | ٥ - القلق .                              |
| ٢٩٠                                                                        | ٦ - أثر أبي الدرداء في مدرسة الشام .     |
| ٢٩٢                                                                        | ٧ - كعب الأحبار .                        |
| ٢٩٥                                                                        | ٨ - نوف البكالي .                        |
| ٢٩٦                                                                        | ٩ - عمرو بن الأسود السكوني .             |
| ٢٩٧                                                                        | ١٠ - أبو مسلم الخولاني .                 |
| ٣٠٢                                                                        | ١١ - المدرسة الجبوعية والأسرة الأموية .  |
| الفصل الثاني : تطور الفكرة الجبوعية في الشام : مدرسة أبي سليمان الداراني . |                                          |
| ٣٠٦                                                                        | ١ - أبو سليمان الداراني وآرافقن .        |
| ٣٠٧                                                                        | (١) الطريق الصوف أو الحياة التأملية .    |
| ٣٠٨                                                                        | (ب) الجوع .                              |
| ٣١٠                                                                        | (ج) المعرفة .                            |
| ٣١٠                                                                        | (د) المقامات .                           |
| ٣١٢                                                                        | (هـ) مقام الحب .                         |
| ٣١٤                                                                        | (و) الأحوال .                            |
| ٣١٦                                                                        |                                          |

## الصفحة

- ٣٢١ - أَحْمَدُ بْنُ أَبِي الْخَوَارِي .  
 ٣٢٥ - قَاسِمُ بْنُ عَمَّانَ الْجَوْعَرِي .  
 ٣٢٧ - عَبَادُ بَيْتِ الْمَقْدِسِ .  
 ٣٢٩ - عَبَادُ جَلْ لِبَنَانِ .  
 ٣٣٢ الفصل الثالث : مدرسة التغور .  
 ٣٣٨ الفصل الرابع : التصوف في مدرسة أنطاكية .  
 ٣٣٩ ١ - أَحْمَدُ بْنُ عَاصِمَ الْأَنْطاكِيِّ فِيلُوسُفُ التَّصُوفِ الْأَوَّلِ .  
 ٣٤٧ - يُوسُفُ بْنُ أَسْبَاطِ .  
 ٣٥٠ - عَبْدُ اللَّهِ بْنُ خَبِيقِ .  
 ٣٥٣ الفصل الخامس : الزهد الضارب للتتصوف في ثغور الشام .  
 ٣٥٣ ١ - سَلِيمَانُ الْخَوَاصِ : فَكْرَةُ الظُّلْمَةِ .  
 ٣٥٤ ٢ - سَلَمُ بْنُ مِيمُونَ الْخَوَاصِ : الْمَرَاجُ الرُّوحِيِّ .  
 ٣٥٤ ٣ - أَبُو عَبِيدَةَ الْخَوَاصِ : الْحُبُّ الْإِلهِيُّ .  
 ٣٥٦ ٤ - أَبُو عَبْدِ اللَّهِ الصُّورِيِّ : مُحَمَّدُ بْنُ الْمَبَارِكِ عَلِمُ طَرِيقِ الْآخِرَةِ .  
 ٣٥٩ ٥ - أَبُو عَبْدِ اللَّهِ السَّاجِيِّ : سَعِيدُ بْنُ زَيْدٍ : بَدَائِيَاتُ الطَّرِيقِ الصَّوْفِ الْحَقِيقِيِّ

## \* الباب السادس \*

## الحياة الروحية في مدرسة الموصل

- ٣٦٥ الفصل الأول : سمات الحياة الروحية في مدرسة الموصل .  
 ٣٦٧ الفصل الثاني : المعااف بن عمران ومدرسته .

الباب السابع  
الحياة الروحية في خراسان  
في القرنين الأول والثاني الهجريين

الصفحة

- ٣٧٩ الفصل الأول : سمات الحياة الروحية في خراسان .
- ٣٨٧ الفصل الثاني : البيئة الخراسانية والزهد مدرسة عبد الله بن المبارك .
- ٣٩٣ الفصل الثالث : الفضيل بن عياض ومدرسته الزاهدة .
- ٣٩٣ ١ - حياة الفضيل بن عياض .
- ٣٩٥ ٢ - مفهوم التوبة عنده .
- ٣٩٨ ٣ - الدنيا عند الفضيل .
- ٣٩٩ ٤ - البكاء والحزن .
- ٤٠٠ ٥ - الزهد .
- ٤٠١ ٦ - التعبيرات الصوفية أو المذهب الصوفي .
- ٤٠٣ ٧ - الفتورة واللامامة عند الفضيل بن عياض .
- ٤٠٥ ٨ - مدرسة الفضيل بن عياض .
- ٤٠٧ الفصل الرابع : مدرسة بلخ : أو مدرسة إبراهيم بن أدهم .
- ٤٠٨ ١ - حياة إبراهيم بن أدهم ودراساته .
- ٤١٨ ٢ - الزهد والزهاد : ملوك الآخرة .
- ٤٢١ ٣ - الآراء السيكلولوجية الصوفية لإبراهيم بن أدهم .
- ٤٢٤ ٤ - الحبة .
- ٤٢٦ ٥ - شيعية إبراهيم بن أدهم .
- ٤٢٧ ٦ - تلامذة إبراهيم بن أدهم .
- ٤٢٩ ٧ - إبراهيم بن أدهم : الأسطورة .



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## مقدمة الطبعة السابعة

لقد رأيت أن أقوم في هذه الطبعة الجديدة بمراجعة تامة منهجية ومادية لجميع أبواب الطبعة السابقة وفصولها . أقول : وقفت موقف الناقد مما كتبت من قبل . وقد رأيت أن أعرض لمجموعة المناهج التي يستخدمها ويطبقها علماء الاستشراق وبعض العلماء الباحثين من العرب . وقد ناقشت هذه المناهج وهذه التفسيرات . وهذه الرؤى . وتبين لي أن المنهج الذي اختطه أنا ، والتفسير الذي قدمته هما المنهج والتفسير الصحيحان : المنهج التاريخي المحايد والتفسير الموضوعي – ولا أنكر أبداً أنني أبلغنا إلى المناهج الأخرى ، إن كان ثمة حاجة إليها . أما أن نفتصل منها أو ننصر أنفسنا على تفسير خارج على الموضوعية ، فإننا نصل إلى نتائج واهية مضحكة ، لا تقدم لنا التفسير الحقيقى للتفكير الإنساني عامه وللإسلامى خاصة .

أما مادة الكتاب ، فقد غيرت الكثير مما ورد في الطبعة الأولى ، وحذفت الكثير من الفقرات ، وقامت الكثير من المصطلحات . بحيث تبدو المادة في صورة أخرى . كما قسمت هذه الطبعة إلى أبواب وفصول وفقرات . مما يسهل على القارئ . النظر في الموضوع والتأمل فيه .

وما زلت أقول : إنه ما زال للتصرف أثره الكبير في حياتنا المعاصرة . إنه لم يمت أبداً . ولابد إذن أن نعرف أصوله ، وأن نفهم نشأته وتطوره . وأرجو أن أوفق إلى متابعة الكتابة فيه ، وأن أقدم للمكتبة العربية – الجزء الرابع – من نشأة الفكر عندياً على تطور الحياة الروحية في الإسلام – في القرنين الثالث والرابع الهجريين – وهو من أهم عهود الإسلام في تقويم الحياة الروحية الإسلامية .  
والله ولي التوفيق .

الرباط في :

الثاني من رمضان عام ١٣٩٧ هـ .

والثامن عشر من أغسطس عام ١٩٧٧ م .

دكتور علي سامي النشار



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## مقدمة الطبعة الأولى

إن من أشق الأمور حقيقة تأريخ نشأة الحياة الروحية في الإسلام وتطور هذه النشأة وذلك لسبعين هامين : أما السبب الأول فإن الباحثين في هذه الحياة ومعظمهم من المستشرقين ، لم يكتبوا – ما كتبوا عنها – متابعين منهجاً موضوعياً . لم يكن غاية المستشرقين اكتناه حقيقة هذه الحياة بقدر ما كانت غايتها سلبياً عن جوهرها الحقيقى – الإسلام . فانتهت أبحاثهم إلى أن الحياة الروحية في الإسلام ترتبط بكل شيء ما عدا الإسلام . أثارتها اليهودية والمسيحية ، كما أقامتها اليهودية واليوجا أو الجينا ، والجيموفاست الهندي والأديان الفارسية ، زرادشت وماي ، وأثرت فيها الصابئة والحرنانية ، وصيغتها الأفلاطونية المحدثة اليونانية . وهكذا انتهت أبحاث هؤلاء المستشرقين – إلا فيما ندر – إلى أن كل طارئ على حياة العباد والزهد والصوفية ، وكل عارض على حلقاتهم المتعددة ، إنما هو الجوهر . . . أما الجوهر . . . أما الإسلام ، فلم يكن بشيء ذي بال في حياتهم ، وفي نعط سلوكهم . . . وفي تراثهم العام الملىء . . . وكذب هؤلاء المستشرقون ، أو يعني أخف . . . كانت أبحاثهم تعبرأ عن ذاتهم هم ، أو تمحققاً لأفكار سابقة . أرادوا صبغ الحياة الذهنية والصوفية في الإسلام بها . . . وكان رائد هؤلاء الكاذبين جولد تسهير . . . يهودي مجرى متخصص ، رأى أن يربط زهاد الإسلام وصوفيتهم بكل شيء غير إسلامي – فالزهد إنما هو انعكاس للديانة المسيحية ، وأوائل المتصوفة أو ما أسميتهم في هذا الكتاب – بالزهد الضاريين نحو التصوف إنما هم صورة بذلك . . . ثم إن التصوف – بعد – إنما هو مزيج من المسيحية واليهودية والفلسفة اليونانية . . . ثم ظهر نيكلسون . . . وتتابع هذا المزيج السقيم . . . وربط التصوف بالأفلاطونية المحدثة من ناحية ، وصور المسيحية المختلفة من ناحية أخرى . . . ثم ربط معرفة الكرخي – وتحت تأثير نصوص لم يحسن قراءتها في الفارسية – بالمندائية . . . وأدخل ماسينيون بدلوه . . . فكل شيء في حياة الروح عند المسلمين إنما هو في صورة مسيحية . كذلك فعل آسين بلاسيون . فوضع نظرية الأثر والمؤثر . . . ولست أستقرى هنا كل أبحاث المستشرقين ، وإنما أذكر نماذج فقط من هذا المزيج الأعرج الأعور السقيم ، فلم ينظر هؤلاء الأمر إلا

بعن واحدة ، يعين ملئت بالحقد على الإسلام وأصالته كدين وكفكرة . . . كانت أبحاث هؤلاء - بالرغم من صوغها في صورة البحث العلمي البحث وادعائهما أنها أبحاث نزيهة في تاريخ الأديان المقارن . . . إنما هي بقايا من علم الدفاع عن الدين المسيحي الذي بدأ في العصور الوسطى المسيحية ، وكانت غايته إقامة حرب صليبية ثقافية ، بجانب الحرب الصليبية العسكرية . وقد انتهى التصوف - كما نعلم - إلى سيد مفكري الإسلام جميعاً - أبي حامد الغزالى - وأقام أبو حامد الغزالى - التصوف الإسلامي - في صورته النهائية - عملاً للأخلاق عند المسلمين . فتبع المستشرقون نشأة التصوف . . . وصبغوه بالأثر المسيحي ، كما تتبعوا تلقى أبي حامد الغزالى . لهذا التراث وتبريره الشخصية فيه وحاولوا إثبات العناصر المسيحية في تصوفه . . . فكانت المحاولات المتسلرة ، والمقارنات المضحكه المبكية ، والجهل الصارخ في فهم النص العربي ، وتمزيقه وتشقيقه . وحقيقة الأمر في الغزالى وغيره من صوفية أهل السنة العظام ، وبخاصة الأشاعرة . . . أنهم نبعوا من القرآن وصدروا عن الروح الحمدى . فإذا رأوا في نصوص الأمم السابقة ، ما يوحي النص القرآنى أو الحديث الحمدى ، قبلوه ووضعوه مؤيداً لتفكيرهم الإسلامي . والذين في النظرية الإسلامية واحد ، والأئمـاء تابعوا ، يوـيدوا الواحد منهم الآخر ، فلا ضرر ولا ضرار إذا أيد أثر يهودي أو مسيحي فكرة الزهد الإسلامية والمتبنـة عن محمد عليه السلام وصحابـة ، أو فكرة الحب الإسلامية ، التي يعلـنا ويقرـرها أولاً القرآن والسنة . لم يفهمـوا الأوـريـون هذا أبداً ، ولم ينفذـوا إلى أعماـق المسائل . . . فكان أمـام الباحـث التـزـيه - كما قـلت - مشقة في كتابة الحياة الروحـية في الإسلام وبخـاصة نشأـتها .

أما السبـب الثـانـي - في صـعوبـة الكتابـة في نـشـأـة الحياة الروـحـية في الإـسـلام - فهو طـبـيعـة المـوضـوع نفسه ، فقد تـكـثـر المصـادر الـقـديـمة في نـاحـيـة ، وـتـقـلـ أوـتـكـاد تـنـدـمـ في نـاحـيـة أـخـرى ، بـحـيـث تـكـبرـ الفـجـوـات أـحـيـاناً . . . ثـمـ إـنـ المـوضـوع نـفـسـه رـزـحـ تحتـ سـيـطـرةـ الكـثـيرـ منـ الأـسـاطـيرـ والأـعـاجـيبـ ، وـتـقـنـ المـؤـرـخـونـ الـقـدـامـيـ فيـ الـمـبـالـغـاتـ . وـالـخـلـطـ بـيـنـ الـأـخـبـارـ الـمـتـقـدـمـةـ وـالـأـخـبـارـ الـمـتـأـخـرـةـ ، عـلـاوـةـ عـلـىـ التـرـيـفـ وـالـوـلـوـضـعـ . . .

كلـ هـذـا دـعـانـى إـلـىـ مـحاـولـةـ كـتـابـةـ تـارـيخـ كـامـلـ لـلـشـأـةـ ، فـقـرـرتـ أـنـ أـعـرـضـ لمـدارـسـ الـزـهـدـ وـلـمـدارـسـ التـصـوـفـ ، فـفـيـ الـأـقـالـيمـ الـإـسـلـامـيـةـ الـمـخـلـفـةـ . وـأـقـدـمـ تـارـيـخـاً شـامـلاً هـذـهـ الـمـدارـسـ ، مـيـبـنـاـ مـاـ يـمـيزـ كـلـ مـدرـسـةـ عنـ الـأـخـرىـ ، مـتـبـعـاً رـجـالـهـ ، مـوـضـحـاً لـلـنـظـرـيـاتـ الـتـيـ اـبـتـقـتـ عـنـ كـلـ مـدرـسـةـ ، ثـمـ أـيـنـ النـظـرـيـاتـ الـعـامـةـ لـلـزـهـدـ ، ثـمـ لـلـتـصـوـفـ .

وـقدـ رـأـيـتـ أـنـهـ مـنـ الـمـمـكـنـ اـعـتـبـارـ الـقـرـنـيـنـ الـأـوـلـ وـالـثـانـيـ الـمـجـرـيـنـ وـحدـةـ مـتـكـامـلـةـ تـمـثـلـ تـيـارـ الـوـرـعـ

الذائق الذي انقلب زهداً . . . وانتقل هذا الورع . . إلى زهد منظم . . . أخذ يضرب في أواخر القرن الثاني نحو التصوف . ثم نعتبر القرنين الثالث والرابع وحدة أيضاً متكاملة ، تتمثل تيار التصوف الحالص ، حيث ظهر التصوف - كعلم إرادة النفس وأخلاقها . . . ولقد كانت نشأة التصوف وتطوره في هذه القرون الأربع . أصبح بعدها علمًا ومنهجاً . . . ونحن نعلم أنه ما لبث أن انقلب منذ القرن الخامس إلى طريقين : طريق أخلاقي على يد الصوفية من الأشاعرة ، ف تكون علم الأخلاق الإسلامي حتى عصورنا الحاضرة ثم طريق فلسفى على يد الصوفية من الفلاسفة ، فأصبح فلسفة تدخل في الإطار العام لتاريخ الفلسفة . . كما نعلم . . أن الطرق الصوفية تكونت ، وأصبح لها خططها في حياة المسلمين حتى أيامنا هذه .

ونحن في سلسلة «نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام» لا نعني سوى بالنشأة ولذلك سيقتصر بحثنا على القرون الأربع الأولى ، وما أضخم ما فيها من تراث روحي أصيل . وقد خصصت هذا الكتاب . . . الجزء الثالث من نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام «بحث نشأة الزهد وتطوره في القرنين الأول والثاني المجريين ، وكانت أرجو أن تتسع صفحاته لتأريخ مدارس الروح الإسلامية الأولى جميعها في هذين القرنين . ولكن الحيز الذي خصص للكتاب لم يتسع لتأريخ هذه المدارس كلها . فتوقفت عند شخصية إبراهيم بن أدهم الأستاذ الحقيقي لمدرسة الزهد في خراسان ، ثم إنني لم أستطع أن أضمن صفحات الكتاب مدارس الزهد في الجزيرة العربية ، ومصر ، والمغرب والأندلس . وسأعرض لهذه المدارس في الجزء الرابع من نشأة الفكر . والذي أرجو . أن يصدر قريباً ، وهو يورخ بالإضافة إلى هذه المدارس المتبقية عن القرنين الأول والثاني ، لمدارس التصوف في القرنين الثالث والرابع .

ولست أدعى أنني أحاطت بكل شيء عن تلك المدارس الزهدية التي عرضت لها . ولكنني حاولت أن أقدم صورة واضحة لتطور الحياة الروحية في الإسلام في هذه الحقبة الأولى . . . وكانت أعني أن يتسع الكتاب لجميع مدارسها ، وأن يحوى النظريات كلها التي انبثقت عن هذه الحقبة ، ولكن شاء حيز الكتاب أن توقف عند هذا الحد ، كما قلت . وأرجو أن أقدمه للقارئ في الجزء التالي . . .

والله ولي التوفيق

دكتور  
علي سامي النشار

أستاذ كرسى الفلسفة الإسلامية  
 بكلية الآداب . جامعة الإسكندرية

الإسكندرية في ٦ ربيع الآخر عام ١٣٨٩  
٢١ يونيو عام ١٩٦٩



# البَابُ الْأَوَّلُ

## الدراسات الحديثة لحقيقة التصوف الإسلامي

سنعالج في كتابنا هذا المرحلة الثانية من مراحل الفكر الفلسفي في الإسلام - وهي مرحلة التصوف - كيف نشأ كظاهرة قرآنية : ثم تطور إلى علم للإرادات ورياضة النفوس . وعرف في مرحلة أولى باسم « الزهد » وفي مرحلة ثانية باسم التصوف ، ثم تطور إلى علم أخلاق من ناحية ، وفلسفة بحثية من ناحية أخرى .

إن أهمية الموضوع هو أنه تكون خلال التصوف أكبر علم نظري وعملي وسم الحياة الإسلامية ، وهو علم الأخلاق ، وتدعمت نتائجه واستقرت ، أو يعني أدق سر في خلال التصوف ، وفي ضوء تحليل مناسب متكملاً له ، كيف نشأت الحياة الأخلاقية الإسلامية لدى أهل السنة والجماعة ، وهم جمهور المسلمين الكبير .

ونلاحظ أن التصوف ينقسم إلى الأقسام الآتية :

(ا) قسم سني : بدأ زهداً ثم تصوفاً وانتهى إلى الأخلاق ، ووضعه في صورته الكاملة أبو حامد الغزالى ، وأصبح طريقاً من طرق أهل السنة والجماعة ؛ وأحياناً نراه كفرقة إسلامية تميّز في نطاق أهل السنة والجماعة بمذهب خاص في الفقه والعبادات وفي المسائل الاعتقادية النظرية .

شرح هذا فنقول : بدأ التصوف باستبطاط حياة زهدية من القرآن والسنة، سنة الرسول ﷺ وسنة الصحابة ، ثم كان تصوفاً ، ثم أصبح التصوف علمًا يقابله قواعد عملية . وقد احتضن الأشاعرة مذهب الخلف منذ أبي حامد الغزالى التصوف وأصبح جزءاً من حياة الخلف ، ولكن السلف المتأخرین هاجموا هذا المزعزع الأخلاق عند الأشاعرة ، وأنكروا أن يعتنق مذهب أهل السنة والجماعة صورة صوفية في الحياة ، ولكنهم تناسوا أن التصوف عند أبي حامد الغزالى وعند المدرسة الأشعرية الكلامية إنما هو في نطاق الكتاب والسنة .

(ب) قسم سلوى : توضح هذا الاتجاه لدى الكرامية ثم لدى الهروى الأنصارى ، عالم سلوى قدیم ، اعتنق التصوف وخاص فيه ، ثم انبثق هذا التصوف عند ابن تيمية نفسه . فكتب أجمل

الصفحات في التصوف - على طريقته ، ثم ظهر كاملاً ، متناسقاً عند تلميذه ابن القيم .

(ح) قسم فلسفى : بدأ زهداً فتصوفاً ففلسفة ، أو بمعنى أدق بدأ التصوف في مرحلته الأولى يتلخص تصوراته وحقائقه من القرآن والسنّة ، ثم انتقل إلى مرحلة التصوف ، فيه كانت المرحلة الأولى مرحلة عملية . كانت المرحلة الثانية مرحلة عمل ونظر ، فتكلم الصوفية عن الأذواق والمواجيد وخطرات القلب ومراحل الطريق الصوفي . وأخذناوا يحددون تفسيرات مقابلة لتفسيرات الفقهاء والتكلميين للمعنى الديني . ومضى التصوف في السير فانقلب أخلاقاً عند أهل السنّة والجماعة وفلسفة عند طائفة مزجوا بهذا كلها فلسفه ظاهرها إسلامي وباطنها غير إسلامي .

## الفصل الأول

### مناهج دراسة التصوف الإسلامي ومدارس البحث فيه

#### ١ - مناهج دراسة التصوف الإسلامي :

أثار التصوف الإسلامي انتباه العلماء الأوروبيين منذ القرن ١٩ من مستشرقين وعلماء تاريخ أديان وعلماء دين مقارن ثم علماء الاجتماع وعلم الأنثربولوجيا الاجتماعية ثم علم النفس ، ويدعونا هذا إلى التوقف لحظات مع المناهج التي يمكن تطبيقها في نطاق التصوف ومدى إمكانية تطبيق مناهج هذه العلوم على التصوف .

١ - التصوف كظاهرة اجتماعية وتطبيق مناهج البحث الاجتماعية على التصوف : وقد دعا هذا علماء الاجتماع وعلماء الأنثربولوجيا الاجتماعية إلى بحثه كظاهرة اجتماعية نشأت في بنية المجتمع الإنساني وارتبطة بغيرها من الظواهر الاجتماعية كالدين والعادات والتقاليد بل والاقتصاد ، ولقد طبق عليه علماء هذه العلوم مناهجهم فرأى البعض فيه مجتمعاً تاماً له كل خصائص المجتمعات وله بنية داخلية وبنية خارجية ، كما أن له أيضاً لغته الخاصة به والتي تميزه عن غيره من المجتمعات ، ولاشك أن هذه دراسة طريقة تؤدي وأدت إلى أبحاث جديدة ومن المؤكد أن المجتمع الصوفي مجتمع خاص متباين عن غيره من المجتمعات وله قوامه وله بيته ، كما أن للديرية مثلاً نفس النسق ولكننا نلاحظ أن التصوف ليس جمعياً فقط بل هو فردي أيضاً ، ثم نلاحظ ثانياً أن مناهج العلوم الاجتماعية هي مناهج استفزائية مادية بينما ينبغي أن نفحص للظواهر الروحية التي تنطلق من رجال التصوف مكاناً في دراستنا للتتصوف إن التصوف أنتج فكراً كما أنتج فلسفه بجانب طقوسه وعاداته الاجتماعية .

غير أنني أؤكد أن تفسير التصوف اجتماعياً أو انثربولوجياً أو تطبيق مناهج علم الاجتماع أو الأنثربولوجيا أو تفسيره تفسيراً مادياً . كل هذا سيؤدي إلى نتائج مشرفة . ودراسات طريقة ولكنه لا يفسر التصوف كظاهرة اجتماعية وفردية روحية تفسيراً تاماً

٢ - التصوف كظاهرة سينكولوجية : ما لبث علم النفس أن أدى بدلوه وحاول أن يختزن التصوف ضمن أبحاثه وأن يرى في التصوف ظاهرة نفسية ويحاول أن يفسر أحوال المتصوفة ومقاماتهم ومواجدهم تفسيراً سينكولوجياً ، ونحن نعلم أن مناهج علم النفس أصبحت كمناهج علم الاجتماع مناهج علمية مادية ولها مقاييس وأحكام قد لا تنطبق تماماً على التصوف ولا على المتصوفة ونعطي مثلاً هاماً على هذا : إن حالة السكر والشح والجذب تدخل في البحث السينكولوجي في نطاق الحالات الشاذة أو أن تكلمنا بلغة طيبة ستعتبر من حالة الصرع أو فقدان الشعور المطلق أو حالات لاشعورية يتخطى فيها الصرف تحفظاً مرضياً باشولجيًّا ولكننا نرى الصوفية في هذه الحالة ينطقون أو يتلفظون بنظريات ميتافيزيقية وفيزية وأخلاقية . إن كثيراً من أرق الشعر الصوفي قد انطلق من الصوفية وهم في حالة الشطح أو الفناء أو خلع العذار بينما يفترض في أصحاب الصرع عدم القدرة على الإنتاج الفني أو الخلقي أو الإبداع الروحي أو الجمالي . ولكن يمكن لي أن أقول أيضاً إن أبحاث علم النفس قد أفادت الدراسات الصوفية وأغنتها ، ولكن من جانب واحد .

٣ - التصوف كظاهرة جمالية أو فنية : يتميز التصوف بتنوّع المجال تذوقاً لم نشاهده في كثير من رجال هذا الفن الباحثين ، كما تميز أيضاً بفن السماع إلى الموسيقى والرقص بل إن الإسلام قد انتشر في كثير من البلاد الإفريقية بواسطة سماع الطرق الصوفية التي توغلت من المغرب ومن مصر جنوباً وهي تحمل موسيقى صوفية كاملة كما تحمل معها أناشيد روحية أثارت الكثير من القبائل الإفريقية وجذبتهم إلى اعتناق الإسلام .

ولدى الباحثين ما يثبت أن التروبادور اللاتينيين قد حملوا الموسيقى العربية من الأندلس إلى البروفانس في فرنسا خلال صوفية الإسلام . بل وجدنا أيضاً كيف نفذت الأغنية الصوفية العربية خلال سن خوان دي لاكرروا ودخلت إلى أناشيد الكنيسة . وبعد : فهل التصوف هو فن جمالي أو هو تعبير موسيقي لا شك أن أبحاثاً من هذا النوع ستفيد الدراسات الصوفية وستغنيها . ولكن ليس التصوف كله سماعاً أو موسيقى أو فناً .

٤ - التصوف كظاهرة فلسفية : منهج البحث الفلسفي ، هذا المنهج يعتبر التصوف ظاهرة فلسفية حاولت تفسير الوجود بطريقة خاصة ، فيما يليجاً الفلاسفة النظريون إلى العقل يليجاً الصوفية وفلسفتهم إلى الذوق . ويضع التصوف في الإطار الفلسفي لتاريخ الفلسفة ، ويستكشف مذاهب الصوفية في الوجود والطبيعة والإنسان .

وستحاول نحن في دراستنا للتتصوف أن نبحثه من الناحية الفلسفية مطبقين عليه نظريات تاريخ الفلسفة ومناهجها ولكننا سنلتجأ إلى المناهج الأخرى كلما وجدنا الحاجة ماسة إلى الاستعانة بهذه المناهج.

وقد نشأ عن تطبيق هذه المناهج مدارس مختلفة قامت بدراسة التتصوف بكل من وجهة نظره . غير أنني أفضل توضيحاً وتسهيلاً للقارئ أن أقسم هذه المدارس التي قامت بدراسة التتصوف تفسيراً جغرافياً .

## ٢ - مدارس البحث العلمي للتتصوف :

نخضع للتتصوف وبماحثه لأبحاث علمية وقامت بهذه الدراسة مدارس متعددة في بلاد مختلفة :

١ - المدرسة الألمانية : وهي مدرسة تكون مدرسة فيلولوجية أي أنها تفسر الموقف التتصوف من ناحية تحليل مصطلحاته وتعبيراته فيلولوجياً وايتيمولوجياً ، والكلمة داعماً تعبير عن فكرة أو مذهب فلسي أو كوني ، ورأس هذه المدرسة هو فون هامر . ومن الأمثلة الهاامة الصارخة موقف المدرسة الألمانية الفيلولوجية من الكلمة تصوف ، فهي تحاول أن تعرف أصل التتصوف بتحليل الكلمة تحليلاً لغوياً . هل أتت الكلمة من اليونانية أو اشتقت من اللغة السنسكريتية أو هي عربية فإن كانت قد أخذت من اليونانية فأصل التتصوف يوناني وإن كانت أخذت من الجينوطوفية أي الحكم الهندى العارى فأصل التتصوف هندى وإذا كانت الحكمة مأخوذة من العربية ، فالتصوف عربى إسلامى . وقد كان لنولديكه الألماني أيضاً الكلمة الحاسمة في التحليل الفيلولوجي حين أثبت أن الكلمة التتصوف مأخوذة من الصوف . وقد فعل هذا أيضاً في ضوء تحليل لغوى والتحليل اللغوى بلا شك هام جداً ولا بد من دراسة فيلولوجية وايتيمولوجية للمصطلح الصوف وتطوره . كل هذه الدراسات بالرغم من أحاطتها المتعددة قد أغنت دراسة التتصوف ، وألقت الأضواء على كثير من جوانبه .

٢ - المدرسة الإنجليزية : وقد حاولت تفسير التتصوف على أنه ظاهرة من الظواهر الجزئية للتتصوف عام ، والتتصوف في رأى هذه المدرسة هو تصوف عام مشترك بين مختلف الجماعات الإنسانية ، وقد قامت بهذه الدراسة المدرسة التي أقامها الأستاذ براون ثم تابعه نيكلسون وتلميذه أرتوجون أربى . وقد قدمت هذه المدرسة للتتصوف الإسلامي خدمات جليلة ، فقد قامت بنشر العدد الكبير من المخطوطات وحققتها تحقيقاً علمياً ، كما نقلت من اللغة الإيرانية إلى اللغة الإنجليزية عدداً من الكتب الصوفية . غير أن ملاحظاتنا عن هذه المدرسة أن مؤسسها الأول الأستاذ براون كان يدرس نواحي الفكر الإسلامي

لأغراض استعارية ؛ وحين توفر على دراسة الأدب ، الفارسي في كتابه « تاريخ إيران الأدبي » كتب فصلاً من أقوم الفصول عن التصوف الفارسي وصلته بالتصوف الإسلامي عامة ، وكانت البحوث قبله قد ألوحت إليه أن يبحث في التصوف الفارسي باعتباره فارسياً فحسب . ولكن تبين له أن هذا خطأ شنيع . إذ لا يمكن فصل تاريخ التصوف الفارسي عن تاريخ التصوف الإسلامي العام ولم يكن يراون ب رغم معرفته الواسعة بالتراث الإسلامي ملخصاً في دراسته العلمية وإنما كان مبعوثاً أو يعني أدق جاسوساً للحكومة الإنجليزية في هذه البلاد وقد استطاع أن يثير الحركة البابية وما أعقبها من حركة البهائية . ولاشك أن الباب والبهاء كانوا تلميذين له هو - علمها الكثير من عناصر مذهبها ، وقد ثبت أن الأقدس وهو كتاب البهائية الدينية قد استند على مجموعة كتب محيي الدين بن عربي .

ولكن مالبثت الدراسات الصوفية في هذه المدرسة أن اتجهت اتجاهها علمياً ولكنها غير محابية على يد الأستاذ نيكلسون . وقد تخلص نيكلسون من أوزار السياسة وانقطع لدراسة علمية نقدية للتصوف ، ولكنه كان يشعر بضيق كبير شديد على الإسلام والمسلمين ، وعذبه هذا الضيق وهذه الكراهية في كتبه ، ولو تخلص منها لوصل إلى أقوم التائج . وقد تبين له أولاً أن النصوص القديمة لم تنشر ، فحاول تحقيق هذه النصوص وقدم لنا نماذج جميلة في نشرات علمية حديثة<sup>(١)</sup> . ثانياً: لاحظ أنه لا بد من كتابة تاريخ التصوف الإسلامي متصلةً بغيره من نماذج التصوف المسيحي والهندي واليوناني بالذات - أي أنه حاول أن يصل بين كثير من رجال التصوف الأوائل وبين مذاهب خارجة عن الإسلام . ولكنه حين وصل إلى نصيحة فكري عاد يبحث عن أصول التصوف الإسلامي ، وقرر أنه نشأ في رحاب القرآن والسنة وتطور تطوراً إسلامياً خالصاً . وقد تابعه في دراسة التصوف الأستاذان أربري وأبو العلاء .

٣ - المدرسة الفرنسية : أو مدرسة التفسير الروحي المسيحي للتصوف الإسلامي . إنها بدأت باعتبار الحركة الصوفية الإسلامية حركة روحية ، ولكنها امتداد لرسالة المسيح في العالم الإسلامي . وكل أبحاث المدرسة الفرنسية قطع فاتنة ولكنها خالية من التحليل والتركيب العلميين . وقد أوقعها هذا في متقاضيات عديدة وأهم ممثل لهذه الدراسات الروحية عند المسلمين لويس ماسينيون وكان ماسينيون كاتباً كاثوليكيًا ممتازًا أكثر منه باحثاً مهاجراً ، وعلمًا محابيداً . ولقد قدم لنا أبحاثاً كثيرة في التصوف - وبخاصة كتابه المشهور *La Passion d'Hallaj* وكتبه الصغرى ومقالاته المتعددة ، بل إن دراسات ماسينيون في الحلاج كانت حلقة مشهورة في الجامع الكاثوليكي تسمى بالحلقة المللاجية ، وهي تقر أن المسيح ظهر في الحلاج . وقيل لأنه أعلن : أنا الله ، أنا الحق . وكل هذا

(١) نيكلسون : في التصوف الإسلامي ونارقه (ترجمة الدكتور عفيف) ص ٧٢ ما بعدها .

خطأ شنيع من ماسينيون . لم يقتل الخلاج - كما سئل فيما بعد لأنه نادى بأنه الله وبأنه الحق ، وبأن ما في الجبهة إلا الله ، ولم يؤمن الخلاج بأن مسيح النصارى قد صلب ، بل إنه ينادى في أشعاره التي نشرها ماسينيون بنفسه « وما قتلوه وما صلبوه » أنه آمن بأن المسيح هرب من الصليب وخاف منه ، ودعا الله أن ينقذه منه ، كما أعلن أيضاً أن إساعيل الذبيح ، خاف من الذبح ، كما خاف أبوه إبراهيم أن يذبحه ، فدعا الله ، فقداه بكبش فذبحه . وتقدم الخلاج هو للصلب ، وتقدم الخلاج هو للذبح ، فهو المسيح الحقيقي ، لا مسيح النصارى الخائف ، وهو الذبح الحقيقي ، الذي تطلب الذبح ، لا إساعيل ، جد المسلمين ونبيهم الأكبر ، وهو الخائف أيضاً من الذبح . لم يفهم ماسينيون نصوص الخلاج ، وراح يتخطى في فكرته عن تردد صورة المسيح في الخلاج ، وبقي حبيساً لعقيدته الكاثوليكية . لقد قتل الخلاج لأسباب سياسية وأسباب فقهية . وسنعود إلى فحص المسألة - على نطاق أوسع فيما بعد .

وابع ماسينيون في أحائه الأستاذ كوريان فطبق نفس النسق الذي طبقه ماسينيون في أحائه وقدم للباحثين دراسات قيمة في التشيع الباطني وفي السهروردي وفي غير هذا من موضوعات . ولم يكتب كوريان التاريخ الصحيح للفلسفة الإسلامية وللتتصوف ، بقدر ما وضع نظرياته هو وأراءه وزعمته المسيحية ، غير أنه تميز عن ماسينيون بتطبيق التفسير الفينومينولوجي – التفسير الظواهري وهو تفسير أو منهج – إن صحي تعبير منهج عليه – وضعه الفيلسوف الألماني هوسرل .

ويرى أصحاب مذهب الظواهر أنه إذا كان من الواجب تطبيق المنهج التجريبي بشقيه التاريخي والاستقرائي ، في دراسة وتحليل «الظواهر» الإنسانية ، بقدر ما تسمح به الظواهر ، فإن من الممكن القول إن «الفينومينولوجيا» ، في جوانبها الأساسية ، هي التي تبين لنا درجة هذا الالقاء بين الظواهر الإنسانية وبين المنهج التجريبي .

وهذا يعني في «أسس» الفينومينولوجيا – كما أوضحها «هوسرل» – ما يعني – المنهج الاستقرائي والمنهج التاريخي ، حينما يوجهان تحليل «الحياة الاجتماعية» رغبة في «فهم» التجربة الإنسانية ، مادية كانت أو غير مادية ، والوقوف على «دلالتها» أي حينما تتطلب معاً «الموضوعية» أن نراعي في تلك التجربة الإنسانية جميع عناصرها المكونة وفهم عواملها الرئيسية . بل إن في أساس الفينومينولوجيا ما يوضح فلسفة التاريخ الماركسي ذاته ، ولكن دون الوقوف عند الزعم المسبق بوجود عنصر واحد مفسر . له الأولوية بصفة دائمة . . .

إن هذا الأساس الفينومينولوجي ينطوى قبل كل شيء في فكرة «القصدية» كما أوضحها

«هوسيرل» والتي تعنى اتجاه الإنسان دائماً في العالم الخارجي ووجود «تعلق» دائم بينه وبين العالم . وهذه القصدية تعنى شعور الإنسان ، في كل إدراك أو دراسة أو معرفة ، أنه كان يامكانه أن يدرك ويعرف جوانب أخرى من الموضوع غير تلك التي رآها وعرفها من قبل .

إن هذا يقتضى عدم الاقتصار على الوصف الساذج للموضوع ، وبذلك يصبح الموضوع غنياً بالدلائل ، ولكن بشرط : اعتبار سائر عناصر ذلك الموضوع تكون وحدة كاملة متكاملة . وهذا يعني في الأخير رفض كل «اختزال» أو تفسير مبسط للم الموضوعات الإنسانية ، ذلك الاختزال الذي ربما كان العيب المشترك لكل من المذهب الطبيعي Naturalisme والمذهب التاريجي Historicisme بطابع البيئات ، باعتبار أن العناصر المقصودة والمكونة للموضوع تكون «وحدة عضوية» يؤثر بعضها في بعض ، دون الزعم ، غير المبرهن عليه ، بوجود «أولوية» عنصر من تلك العناصر على سائر العناصر الأخرى بصفة دائمة . ولقد طبق كوريان هذا المذهب - كما قلت - ثم طبقه تلميذ ممتاز في المغرب هو عبد الرحيم الصغير في بحث له تحت إشراف «الدرقاوية» في شمال المغرب وغروب الفكر الصوف . وهو يعلل هذا بقوله «هذا كل ما أخذناه من الفينومينولوجيا ، لأننا رأينا فيه ما يعني المنهج الاستقرائي الموضوعي والمنهج التاريجي ، و يجعلها منهجين متكمالين في تطبيقهم الإنسانية . وبدون ذلك الأساس يستحيل تطبيق المنهجين الآخرين على الطواهر الإنسانية تطبيقاً مناسباً . بل بدون اعتبار هذه النظرة المتكمالة لهذه المناهج لا يمكننا باتاتاً أن نفهم في وحدة متكمالة ، مفكراً إسلامياً ممتازاً كابن خلدون ، إذ بدون ذلك لا يمكننا أن نعلم كيف يكتب ابن خلدون «مقدمته» في التاريخ وتحليل الأوضاع المجتمعية والإنسانية المختلفة ، ثم يكتب بعد ذلك كتابه «شفاء السائل» . . . في موضوع التصوف ودلالة السلوك الصوفى وعلاقة المريد بشيخه . . . بطريقة ترقى بالكتاب إلى مصاف أمهات الكتب الصوفية . . . ولا تناقض بين «المقدمة» وبين «شفاء السائل» مثلاً أنه لا تناقض في ضرورة وصف الواقع «متلائماً» أي بعناصره المتداخلة عضوياً ، دون اختزال أو إهمال لعنصر أو لعنصر دون عناصر أخرى . . .

ولا شك أن تطبيق مذهب الطواهر - أو المنهج الطواهري على التصوف يعني دراسة الفكر الصوفى ، ويقدم لنا أبحاثاً فاتنة . ولكن تطبيقه لدى كوريان أدى إلى وقوعه في تصورات غريبة بل بعيدة عن الفكر الشيعي أو عن الفكر الصوفى . وقد لاحظ هذا مترجم الكتاب والملقون عليه ومنهم مجموعة من علماء الشيعة الاثنى عشرية والإسماعيلية المعاصرين .

٤ - المدرسة الإسبانية : وهذه مدرسة كاثوليكية بجنة ، وهي تحاول أن تجد المسيحية في أصول التصوف الإسلامي . ولم تكن المدرسة الإسبانية مدرسة محاباة على الإطلاق ، ولكنها قدمت لنا دراسات قيمة عن المنهج المقارن المؤثر . والتأثير والتأثير بين التصوف الإسلامي والتصوف المسيحي وأن التصوف الإسلامي تأثر بال المسيحية ثم أثر فيها ، ويرى أصحاب هذه المدرسة وعلى رأسهم الأب الكاثوليكي «أسين بلاسيوس» أن التصوف الإسلامي تأثر بالتصوف المسيحي ، مثلاً في الرهبان المسيحيين المنشرين في العالم الإسلامي ، ثم ترك المسلمون ميراثاً صوفياً ضخماً انتقل وأثر في التصوف المسيحي ، انتقل إلى سانت خوان دي لاكرروا - وأثر فيه كما أثر في دانتي ، بل إن أسين بلاسيوس توج أبحاثه ببحث عن أثر محيي الدين بن عربي وصوفية الأندلس عامة في الكوميديا الإلهية لدانتي<sup>(١)</sup> وكما قلت إن هذه المدرسة لم تسم بالحيدة وتنكبت أيضاً الحقيقة التاريخية في كثير من المسائل . لا أنكر أن التصوف ظاهرة إنسانية عامة دخلت في المسيحية وما قبل المسيحية من أديان ونحل ، ولكن لكل تصوف خصائصه وأبحاث أسين بلاسيوس لا تستند على كثير من المصادر التي كانت خطوطه في عهده ، ولم تكن في متناول يده ، ثم إن هذا الخشو الكبير عن أثر محيي الدين بن عربي في دانتي لا قيمة له ، فدانتي كما أثبت الدكتور حسن عثمان في ترجمته الرائعة للكوميديا الإلهية له خصائصه النابعة عن تفكيره الشخصي وعن ثأرها بال المسيحية تأثراً كاملاً<sup>(٢)</sup> . لاشك أن هناك أثراً سابقاً على دانتي في كتبه ولكنه أثر غير واضح المعالم - ولكنني أجزم بأنه ليس هناك صلة بين دانتي وبين محيي الدين بن عربي ، إن كانت هناك صلة ، فإنها بين دانتي وبين ابن شهيد الأندلسي أو بين دانتي وبين المعراج النبوي وهي مشابهة لا أستطيع أن أقول بجزم إن نظرية التأثير والتأثر تسودها . إن هي إلا ترجيحات .

وغايتها هو أن نبحث بجیاد وموضوعية عن التصوف وتطوره ووضعه في نسق فلسفی معین . وسنجد أمامنا خليطاً ومزيجاً عجیباً بعضه يمثل الإسلام ويسیر بمقتضی الأصلین الكبارین القرآن والسنة ، والبعض الآخر يخالف القرآن والسنة مخالفة كبيرة أو يفسر القرآن والسنة بطريقة غنوصية . وهذا نتساءل هل يمكن اعتبار التصوف وحدة معينة منفصلة عن أجزاء الفلسفة الإسلامية ، أو يعني آخر هل يمكننا أن ننكر أن ما حدث في التصوف الإسلامي في المظاهر الأساسية للحياة الروحية في الإسلام هو هو ما حدث في التفكير العقلی الإسلامي . القسم قسمین: قسم أخذ بالكتاب والسنة؛

(١) أسين بلاسيوس : ابن عربي حياته وملهبه ترجمه عن الإسبانية الدكتور عبد الرحمن بدوى . وفي مقدمة المترجم تاريخ الحياة أسين بلاسيوس . وقين لهنجه وهو منهج سقيم عقيم يستند على المجرى الشخصي والتحزب .  
(٢) الدكتور حسن عثمان مقدمته للجزءين الأولين من الكوميديا الإلهية ص ١-٥٠ .

وقد لم يأخذ به ، وأخذ بذاهب خارجة من الكتاب والسنة ، أو يعني أدق هل يمكننا أن نقول ؛ وهذا هو الحق ؛ إن التصوف قسمان . . . قسم سني أو شيعي يقابل في أصلاته وتعبيره عن روح الإسلام علم الكلام . وقسم فلسي أخذ من مختلف الثقافات ويقابل فلاسفة الإسلام الماشيين . وكما نلاحظ أن فلاسفة الإسلام الماشيين كالكتندي والفارابي وابن سينا وابن رشد لم يعشوا في العالم الإسلامي إلا كدوائر ملقوطة منفصلة عن تيار الفكر الإسلامي العام ، أنهم عاشوا وكتبوا ، ولكن لم يكن لكتاباتهم صدى وانتهت مجتمعهم الفلسفية وعاش الكلام دائمًا ، عقيدة يتبعها المسلمون حتى الآن . هل نرى نفس المسألة في التصوف ؛ إننا نجد في مجتمعنا المعاصر صوفية أهل السنة والجماعة أو صوفية الشيعة ، ولا نجد فلاسفة من الصوفية . ونرى أن هؤلاء الصوفية المعاصرین سواء من الشكليين أو الحقيقين يتصلون بأقطاب السنة الكبار في مذاهبهم ، فزى الشاذلة أو الجيلانية أو الخلوية تستند على أبي حامد الغزالى أو عبد القادر الجيلاني ولا يتصل أحد في عقائده بمحى الدين بن عربى أو الحلاج . فهل أصبح التصوف السنى سمة من سمات المجتمع الإسلامي . وانتهت حلقات التصوف الفلسي .

## الفصل الثاني

# أصول التصوف الإسلامي ومصادره

عرضينا لأنواع المدارس المختلفة التي حاولت دراسة الفكر الصوفي الإسلامي والتي وصلت بينه وبين أنواع أخرى سابقة من التصوف. وقلنا إن هذه المدارس في جملتها لم تحاول وضع المسألة في وضعها الصحيح وأن تلتمس أصله في الوسط الإسلامي والبيئة الإسلامية . وما لا شك فيه أن بعض هؤلاء الباحثين كانت لديهم إلى حد ما بعض الحيدة العلمية ، ولكن طغى عليهم تفكير سابق وعقائد سابقة ، لم يكن منها نهج البحث نظيفاً إذن . ومع أن عالمين منهم وهما نيكلسون وماسينيون ، قد عادا في كثير من أبحاثهما إلى محاولة تتبع مصادر التصوف في القرآن والسنة ، غير أن أبحاثهما الأولى والكثيرة لم تنشر إطلاقاً إلى تطور المجتمع الإسلامي الصوفي نفسه عن القرآن والسنة .

وكما قلنا إن الأبحاث التي قامت بها المدارس الأوروبية في دراسة التصوف الإسلامي اتجهت إلى تتبع مصادر التصوف في مختلف الثقافات التي أحاطت بال المسلمين ، ولكنها تجنبت أو لم تحاول النفاذ إلى أعمق المسألة .

فالمدرسة الإنجليزية - لشابهات عرضية - حاولت أن تلتمس أصول التصوف في المسيحية وفي الأفلاطونية الحديثة ، وحاولت المدرسة الفرنسية أن تبحث عن أصله في المسيحية والألمانية حاولت خلال تحليلاتها الفيلولوجية أن تبحث عن أصله في البوذية وفي المدارس الإيرانية . وكذلك فعلت المدرسة الإسبانية - وهي كما قلت - شغلت شغلاً كاملاً بفكرة التأثير والمؤثر ، فالتصوف تأثر بال المسيحية ثم أثر فيها ، ولكنها تجنبت كما قلت المشكلة .

المشكلة أن التصوف اسم طارئ على الإسلام ناشئ في الملة حادث فيها ، ولكن هل تساوى كلمة التصوف أو مصطلح التصوف الحياة الروحية في الإسلام ، وكثيراً ما هاجم أهل السلف الحياة الروحية في الإسلام لأنها سميت باسم التصوف وسأعرض في الفصول المقبلة صورة من أجمل الصور لم يتبه إليها الباحثون عن الحياة الروحية عند المسلمين ، ما كان يتصور أن ابن تيمية السلفي المتحجر القلب - كما ظن الكثيرون خطأ - له جانب فكري صوفى ، ولكنني سأثبت أن له تصوفاً ، بل نجد

تلميذه الكبير ابن قيم الجوزية يكتب في التصوف وفي خطرات القلب والضمير وفي مقامى البقاء والفناء ، بل يعتبر ابن تيمية المروي الأنصارى ، أعظم زهاد الإسلام ومفكريهم في حياة القلب . وإننا لنجد ابن تيمية يكتب مجلدين كاملين في التصوف الحالى ، ويجدد الجيد ورابعة العدوية ، ويرئها من كل أقوال حلولية . ثم يدافع عن أبي يزيد البسطامي نفسه . حدث كل هذا ولكن السلف المتأخرين جميعاً بعده كرهو اسماً التصوف .

ولقد قسم ابن خلدون الحياة الروحية في الإسلام إلى أقسام ثلاثة : الزهد - والتصوف - والتصوف الفلسفى - وتابعه جوولد سپير في هذا التقسيم والمشكلة التي تزيد حلها هل تأثر الزهد بعوامل خارجية ؟ ثم هل تأثر التصوف بعوامل خارجية أيضاً ؟ ثم ما هو التصوف الفلسفى ؟ فلنجمل المسائل ونقول هل لم يتبين الزهد في الإسلام عن القرآن والحديث ، والتتكلم عن الواردات والخاطرات والوساوس والفناء والبقاء والصحوة والموت ، هل صدر عن الإسلام وعن القرآن أم لم يصدر ؟ ثم التصوف الإسلامي ؟ هل هو دين أم فلسفة ؟

وما رأى المستشرقين عامه في الزهد ، وسبحت هذا بالتفصيل حين تتكلم عن نشأة الزهد وتطوره ، وهل أخذ من الديرية ، أو لاً وبالذات ، إن المستشرقين استندوا في هذا على تحليل متأخر لكلمة التصوف . وإن أضيع الملاحظات الآتية : الملاحظة الأولى سنجد حين نبحث أصل الكلمة أنه مأخوذ على أرجح في رأى هؤلاء من الصوف والصوف لباس رهبان المسيحيين المنشرين في الجزيرة العربية قبل الإسلام وبعده . ولكن هل من العدالة في شيء أن نقول إن الزهد الإسلامي - المرحلة الأولى من مراحل الحياة الروحية أخذ من رهبان المسيحية لأن التصوف وهو المرحلة الثانية من مراحل الحياة الروحية الإسلامية مأخوذ من التصوف والصوف لباس الرهبان .

إن من الثابت أن كلمة التصوف استخدمت إما في أواخر القرن الثاني وإما في بدء القرن الثالث ، أما حركة الزهد فقد وجدت في الجاهلية كما وجدت في عهد النبي عليه السلام كما وجدت في أيام الأنبياء ، وقد نسى هؤلاء المستشرقون والباحثون في أصل الزهد أن أول كلمة أطلقت على مجتمعات الزهاد وأول كلمة أطلقت على أول حلقة زهدية هي حلقة أبي الحسن البصري (هي المعتلة) ، سمى بها هؤلاء الذين زهدوا في الجاه والمال والمنصب وعاشوا عيشة خاصة بعيدة عن المجتمع ونزوات الناس . ثم خرجت من حلقة الحسن البصري الطوائف الآتية : الزهاد والعباد والسامحون والبكاؤون ، وأدت كلية التصوف أخيراً بل إن كثريين من الزهاد كانوا يتحرجون من أن يدعوا بالصوفية ، يقول محمد بن سيرين « كان النبي عليه صلوات الله عليه يلبس الكتان وكان المسع يلبس الصوف وأحب إلينا أن نقتدي بنبينا » ولم يرد

أيضاً عن الحسن البصري أنه ليس الصوف كرى خاص ولم يرد أيضاً عن الصحابة أنهم كانوا يلبسون الصوف - كرى متميز - ومع أن عمر بن الخطاب حين بكى محمدًا عليه السلام في موته قال : لبست الصوف وأردفت خلفك وأخذت مداعاة الضييف ودعوت الخادم ، مع أنه قال هذا فاني أعتقد أن الصوف كان لباس العامة من العرب ، لباسهم الشائع في أغلب الأحوال ، كان الأغنياء فقط يلبسون الديباج والخز ، وحين آمنت العرب بمحمد عليه السلام لم يغير العرب ملبسهم فبقوا على لباس الصوف ، ولكن لم يكن الصوف إشارة خاصة معينة لطائفة معينة ، ثم من المحتمل وهذا ما أرجحه أن يكون الأثر الوارد عن عمر موضوعاً ، وقد أشتهر الصوفية في عهد من عهودهم بل في كثير من عهودهم بالوضع وضع كثير من الصوفية قبل السلمي - صاحب طبقات الصوفية - كثيراً من الأحاديث . وقبلها مشيخة الصوفية بدون أن يتحرروا صحتها - وأبو حامد الغزالى و فعل نفس أبي حامد الغزالى الشيء في كتابه «الإحياء» . إن هذا الكتاب مليء بالأحاديث الصعيبة . ومع أنه لا ضير على زهاد المسلمين أن يأخذوا من المسيحية بعض طقوسها ، ولا شيء عليهم أن يتشبهوا بال المسيح ، وقد أخذ مكانه المتأذف كتابهم الإلهي ، إلا أنه لم يحدث في عهد الصحابة أو التابعين وطبقاً لما لدينا من نصوص ووثائق ، أنهم أخذوا من الدينية المسيحية ، وسنعود إلى الموضوع عودة أكبر بعد قليل .

الملاحظة الثانية : وهي أن مصدر التصوف هو الأفلاطونية المحدثة ، وما لا شك فيه أننا نجد في كتابات بعض الصوفية في القرنين الثالث والرابع المجرين بعض الآثار الأفلاطونية المحدثة . ثم نجد عند محبي الدين بن عربي الكثير من ذلك : ومحبي الدين بن عربي ليس على الإطلاق في تصوفه الفلسفى صوفياً مسلماً . إنما يشبه في التصوف ابن سينا في الفلسفة ، فابن سينا - فيلسوف الإسلام كما يدعى هو امتداد للفلسفة اليونانية - كذلك محبي الدين بن عربي إنما هو فيلسوف متصوف لا يمثل الإسلام السنى أو الشيعى في شيء . إن تصوفه ينتهى بسرعة خطيرة إلى مذهب فلسفى يضعه في نسق الفلسفة العام لا الفلسفة الإسلامية على وجه المخصوص .

إنه ليس رجل دين إطلاقاً ، ولا رجل زهد ولا تصوف بل ، هو فيلسوف غنوسي صناعى ممتاز ،  
مجموع موقف متسق ، نراه يقول :

كنت قبل اليوم أنكر صاحبى إذا لم يكن دينى إلى دينه دان  
لقد صار قلبي قابلاً كل صورة فرعى لغزلان ودير لرهبان  
وبيت لأوثان وكمبة طائف وألواح توراة ومصحف فرآن  
أدين بدین الحب أنی توجهت رکائبه فالحب دینی وایمانی

إن هذه الحبة ليست حبة دينية ، إنما هي وحدة وجود ، وفلسفة فقط أو حين يقول : «لقد خلقتني وخلقته ، ولقد أوجدنى وأوجدته» ، هذا فيلسوف لا يمت إلى الإسلام ، وإن كان هو يدعى أن تصوفه هو الإسلام وحده ، وهو الذي حوى كل ما قبله من ديانات ، وأن المسيحية انحطأت خطأها الكبير حين قالت : إن الله هو المسيح ، بينما الوجود واحد أو الوجود إله .

وسندرس ابن عربى على أنه فيلسوف في نسق الفلسفه الغنوسيين كأقلوطين وفيلون وأمنيوس ساكاس . ولكن التصوف في مرحلته الثانية هو محاولة تفسيرية وأعني بها محاولة لتفسير القرآن على الطريقة الذوقية - وأعتقد أن هذه المرحلة لم تأخذ من المسيحيين ولا من الأفلاطونية المحدثة ، اللهم إلا قليلاً ، ولكنها أخذت ، وهذا هو الشيء الغريب ولم يتتبه إليه الباحثون ، أخذت من موسى القرآن ، أي أخذت من اليهودية القرآنية .

**اللاحظة الثالثة :** يذكر بعض المستشرقين وبخاصة رجال المدرسة الفرنسية أن التصوف أخذ من المسيحية وأنه امتداد لها ، وأنعطى الحلاج صورة لهذا التأثير ، فهو مسيح آخر في العالم الإسلامي : وكما قال أتباع المسيح عليه السلام إن المسيح ذهب على جبل الجلجلة في بستان آلامه على الصليب . كذلك ذهب الحلاج في بغداد إلى بستان المسيح على نفس الصليب ، ولكن نسى ماسينيون رأس المدرسة الفرنسية وصاحب هذه الفكرة أن الحلاج لم يقتل لأنه أعلن الاتحاد بالله ، لقد تركه المسلمين - كما قلت من قبل في إيجاز - سنوات طويلة ينادي في سوق بغداد وهو في شطحه مخلوع العذار : أنا الله وأنا الحق ، وسبحانى ما أعظم شافى ، وما في الجنة إلى الله . لقد تركوه في شطحه وحالات سكره ومحوه ، بل تركوه أيضاً وهو يتكلّم بهذا في حال صحوه . ولكن الوزير حامد بن عبد العزيز قتله ، أو طلب من الفقهاء الفتوى بقتله لسبب سياسي أو بمعنى أدق لاتهامه بالقرمطة أو بالإسماعيلية ، وبحفوة من أن يكون داعية لها . ثم إنه في الفترة الأخيرة من حياته نادى يائياً ركناً من أركان الإسلام العملية وهو الحجج - نادى الحلاج بالحج بالحملة ، والحج بالحملة نوع من المعراج الصوف تستقبل فيه النفس من مكان إلى مكان مخترقه الحجب واصلة إلى سدرتها الأخيرة ، حتى حين نادى بهذا ، لم يقتله المسلمون ، ولكنه حين ابتنى كعبة في بيته ، ودعا المسلمين إلى أن يحجوا إليها ، تقدم سيف الشرع إليه فقتله وقد أشار إلى قتله بسبب هذا معظم مؤرخي التصوف ، بل إننا نجد محبي الدين ابن عربى يذكر هذا هو وأبو الحسن الشاشتري في تخييسه المشهور لقصيدة محبي الدين بن عربى :

شهدت حقيقى وعظيم شأنى مجرد عن إدراك العيان  
فقال مترجماً عن لسانى أنا القرآن والسبع المثانى

إلى أن قال :

## كحلاج المحبة إذ تبدت حقيقته وعنده الباب سدت وكعبته بفأس الشعع هدت<sup>(١)</sup>

أفتى الفقهاء بقتله لأنه أبطل الحج ، وتوقف الصوفية في قتله مع اعترافهم بأنه أفشى أسرار الله ، وقال له الشبل كلمته المشهورة : إن الله أطلعك على سر من أسراره فأذعته ، فاذألك طعم الحديد . والسبب الثاني لقتله أنه طلب من المسلمين أن ترفع إليه هو الزكاة والصدقة ، ورأى حامد بن عبد العزيز خطراً على الدولة أن تسلب أموال المนาفع العامة ثم إنها أيضاً دليل على قرمطيته أو إيمان عيليه ، فلم يقتل الحلاج إذن لأنه نادى بأنه الله في ساعات سكره أوف ساعات صحوه أوف مقام خلع العذار ، وهو أن تبدي له حقيقة الحقائق ، فيشطح بها ، بل تركوه يشطح في الأسواق ، حتى إن دخل في الحياة العلمية وحاول إبطال قواعد العبادات . قتله الدولة ، وقد نادى آخر الأمر وهو على الصليب أوعلى الخشبة قال :

نديمي غير منسوب إلى شيء من الحيف  
ستاني مثل ما يشرب كفعل الحر بالصيف  
فليا دارت الكاس دعا بالنطع والسيف

وعاد هنا إلى التبييز بينه وبين النديم ، وأنه ليس واحداً ثم نادى والسياف يتقدم إليه «حسب الواحد إفراد الواحد» ، ونطق بالشهادتين معلناً عودته - وهو طريق الموت - إلى عقيدة التوحيد . - الملاحظة الرابعة : وهو أن أصل التصوف فارسي أخذ من الائينية . وأنخذ بالذات من مذهب المدائين من المغستلة البطائحية الحسينية ، وأن هذا يتمثل في أبي يزيد البسطامي ومعرفة الكرخي ، وقد سبق أن قلت إن نيكلسون قال بأثر المغستلة في معرفة الكرخي ، وخاصة أن أبوه كان جوسيئاً وأسلم ، وذكرت شاهد نيكلسون في أنه قال : غضوا أبصاركم إن الكوين من ذكر وأثنى - والنص الصحيح أنه قال : غضوا أبصاركم ولو على شاة أثني ، ألمعنه هذه الفكرة الآية القرآنية (قل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم) . كذلك قيل إن أبو يزيد البسطامي أخذ من الأديان الشاوية ، ولكن لا أجده أثراً واضحاً يثبت هذا .

الملاحظة الأخيرة : وهي أن المدرسة الألمانية تتكتب أيضاً المصدر الصحيح للتصوف ، ومن الأمثلة على هذا تحليل فون هامر لكلمة التصوف تحليلاً فيلولوجياً ، فيقول : إن الكلمة مأخوذة من

(١) الشترى : الديوان ص ٨٠ .

جيمنو صوفيا ، وهي كلمة يونانية معناها الحكم المندى العارى ، وقد أطلق اليونان الكلمة على نوع من فقراء المندى كانوا يتجلون عراة الأجسام ويعيشون عيشة زاهدة . تصور فون هامر أنه ما دامت الكلمة مشتقة من جيمنو صوفيا ، فإن التصوف متأثر بالمذاهب الهندية «والاشتقاق خاطئٌ كما سرني بعد» فلم تؤخذ الكلمة صوف أو تصوف ، باعتراف باحثين من المدرسة الألمانية نفسها ، من جيمنو صوفيا ، فإذا كان التحليل الفيلولوجي خاطئاً ، فالنظرية التي قامت عليه خاطئة أيضاً .

ثم يحدد نيكلسون أستاذًا صوفيا لأبي يزيد البسطامي (المتوفى سنة ٢٦١ هـ) ، اسمه أبو علي السندي فيقول : إنه من السند ، ولابد أنه متأثر بالمذاهب الهندية وأنه علمه عقيدة الفناء الصوف ، فيما يعرف باسم «مراقبة الأنفاس» وهي طريقة هندية بودية . ذكرها البسطامي تحت اسم «عبادة العارف بالله» وسأعود إلى بحث هذا فيما بعد<sup>(١)</sup> وقد سبقه في هذا بعض مؤرخى الإسلام القدامى كأبى الريحان البيرونى في مقارنته الجميلة في كتاباته

لماذا لا تبحث المسألة بحثاً موضوعياً فنقول : إن الزهد نشأ في هذا المجتمع الإسلامي – كما ينشأ في كل مجتمع آخر – تحت تأثير عوامل نفسية دينية وسياسية واقتصادية ، ونباح هذه الظاهرة في بيئتها نفسها ، وتنتجه إلى أصولها النظرية في مآخذها الحقيقة ، كل ظاهرة في مجتمع من المجتمعات إنما تستمد حقيقتها من هذا المجتمع وتتطور في نطاقه ، ثم تأتي العوامل الخارجية بلا شك . وكذلك الزهد نشأ في المجتمع الإسلامي مستنداً على القرآن والسنّة ، ثم مضى في طريقه إسلامياً ، ثم اتسع وأصبح علاماً على طائفته ، ولا تكونت الطائفة أو الفرقة نشاً أولاً نزاع بينها وبين طائفه من الفقهاء ،أخذ الفقهاء بظاهر الشريعة وأخذ الزهاد والمسائرون والبكاؤون والقصاصون بحقيقة ما وراء الظاهر ، بالباطن ، فنشأ نزاع بين الزهاد والفقهاء وتعمق الزهاد في زهدهم وتناولوا القرآن وراء الفهم العقلى . فنشأ طريق جديد ، طريق متذوق المعرفة أو ذوق القرآن . فاختلقو ثانياً مع هؤلاء الذين يحكمون العقل في تفسير الأمور أي المتكلمين ، فوق التزاع بين الصوفية والمتكلمين ، ومعنى هذا أن القرآن كان مركز الدائرة تناوله تفسيرات ثلاثة :

### ١- التفسير الفقهي    ٢- التفسير العقلى    ٣- التفسير الذوق .

ثم انتهى التصوف إلى الفلسفة كما انتهى الكلام إليها . فرأينا فلاسفة صوفيين متاخرين ، كما نرى متكلمين أو فلاسفة متكلمين متاخرين . وقد اختلف هؤلاء الفلاسفة الصوفيون أيضاً عن الفلاسفة العقليين ، حينما تناول العقليون الوجود من ناحية عقلية ، فبحثوا الوجود من حيث هو وجود بالعقل ، واتبعه فلاسفة الصوفية إلى تجربة صوفية أولاً ، ثم حاولوا أن يفسروها فلسفياً . أى أن يضعوها في نسق

فلسفي ، وبينما استمد الأولون من العقل كل فلسفتهم ، استمد الآخرون من الذوق والإشراق منهاجمهم ، على أنها—ونحن نضع هذه الملاحظات العامة ، لا يفوتنا أن نذكر أن التصوف لا التصوف الفلسفي انتهى إلى إقامة علم جديد . هو علم الأخلاق ، على يد أكبر صوفية أهل السنة بل أكبر شخصية فكرية إسلامية وهو الإمام أبو حامد الغزالى ، ومع ما احتمل الغزالى من هيجانات عنيفة عليه سواء من الفلاسفة أو من المتكلمين أو من علماء السلف أنفسهم ، فقد بقى علم الأخلاق الذى أقامه حتى اليوم يسود المجتمع الإسلامي ، وكذلك انتهى إلينا نوع من التصوف العجيب ، تصوف في نطاق السلف بالمعنى الضيق للسلف ، انتهى هذا إلى مذهب أخلاق تصوف بل جمال أحيانا ، الله فيه محسوس ، والصلة بينه وبين الخلق صلة محسوسة . تنتهي مدارج السالكين في هذا المذهب إلى رؤية الوجه الجميل ، الوجه الإلهي ، الرؤية السعيدة المشهورة لدى علماء السلف . بل إن الصلة هي أشد وأقوى ، إنها حوادث تحدث في ذات الله ، في الجسم الكبير ، في المرأة أليس هذا هو الأحادية المادية وهذا ما أسميه بمذهب الحب السلفي مبتدئا بالمروى الأنصارى إلى حد ما والكرامية وختمنها بابن قيم الجوزية ، وكما عاش التصوف السنى على يد أبي حامد الغزالى حتى الآن ، وصبح أغليبة المجتمع الإسلامي الحاضر ، عاش أيضا التصوف السلفي في مجتمع إسلامي كبير وكما أن كيمياء السعادة للغزالى في كل بيت من بيوت أهل الإسلام في الباكستان وأفغانستان ، وكتاب إحياء علوم الدين في معظم بيوتنا في مصر والمغرب ، وكذلك كتب ابن تيمية وابن قيم الجوزية ، وهى تحتوى التصوف السلفي ما زالت محفوظة في بيوت السلف من أهل نجد وكثيرين من أتباع السلف في مصر والشام والعراق والمغرب . ولقد تعود الباحثون في التصوف أن يبدعوا أبحاثهم في التصوف بتحليل كلمة تصوف . مع أن هذا البحث ينبغي أن يوضع مكانه بعد الزهد ، وبعد أن نشرح حقيقة الزهد ، إلا أنها متابعة للتقليد السائد بمحاجتها : الآن :

## الفصل الثالث

### اشتقاق كلمة التصوف

اختلف الباحثون القدامى في التصوف في منشأ الكلمة هل هو اسم مشتق أم اسم جامد يقول أقدم مؤرخ للتصوف : السراج الطوسي (توف عام ٣٧٨ هـ) في كتابه اللمع في باب الكشف عن اسم الصوفية ولم سموا بهذا الاسم ولم نسبوا إلى هذه اللبسة يقول : إن سأله سائل فقال : قد نسبت أصحاب الحديث إلى الحديث ، ونسبت الفقهاء إلى الفقه ، فلم قلت الصوفية ولم تنسفهم إلى أحد ولا إلى علم ، ولم تضف إليهم حلاً ، كما أضفت الزهد إلى الزهاد ، والتوكيل إلى المتكلمين والصبر إلى الصابرين فنقول لك : بأن الصوفية لا تفرد بنوع من العلم . ولم ترسم برسم من الأحوال والمقامات دون رسم ، وذلك لأنهم معدن جميع العلوم وحمل جميع الأحوال الحمودة والأخلاق الشريفة سالفاً ومستأنفاً ، وهم مع الله تعالى في الانتقال من حال إلى حال مستجلين للزيادة ، فلما كانوا في الحقيقة كذلك ، لم يكونوا مستحقين اسمها دون اسم . فلأجل ذلك ما أضفت إليهم حالاً دون حال ، ولا أضفتهم إلى علم دون علم ، لأنني لو أضفت إليهم في كل وقت حالاً ، هوماً وجدت الأغلب عليه من الأحوال والأخلاق والعلوم والأعمال وسميتهم بذلك ، لكان يلزم ، أن نسميهم في كل وقت باسم آخر ، وكانت أضيف إليهم في كل وقت حالاً دون حال على حسب ما يكون الأغلب عليهم ، فلما لم يكن ذلك نسبتهم إلى ظاهر لبسهم ، لأن لبسة الصوف دأب الأنبياء عليهم السلام وشعار الأولياء والأصفياء ، ويكثر في ذلك الروايات والأخبار ، فلما أضفتهم إلى ظاهر اللبسة ، كان ذلك اسمها جملاء عاماً مخبراً عن جميع العلوم والأعمال والأخلاق . ألا ترى أن الله تعالى ذكر طائفة من خواص أصحاب عيسى عليه السلام فنسبهم إلى ظاهر اللبسة هذه فقال «إِذَا قَالَ الْحَوَارِيُّونَ» الآية وكانتوا قوماً يلبسون البياض فنسبهم الله تعالى إلى ذلك ، ولم ينسبهم إلى نوع من العلوم والأعمال والأحوال التي كانوا بها مترسمين ، فكذلك الصوفية عندى »<sup>(١)</sup> .

نستخلص من نص صاحب اللمع أن اسم الصوفية مشتق من الصوف ، والسبب في هذا أنهم - كما رأينا - لم ينفردوا بنوع خاص من العلم ، بل إليهم جماع العلوم كلها . كما أنهم لم يختصوا بحال من

(١) السراج الطوسي : اللمع ص ٤ .

الأحوال إذ الأحوال واردة عليهم دائمًا ، أو بمقام من المقامات ، إذ أنهم ينتقلون من مقام إلى مقام ، أو بمعنى أدق لا تستطيع أن تقول عن الصوف إنه السكير لأنه في حالة السكر ، أو الصاحي لأنه في حالة الصحو أو المحسوط ، لأنه في حالة البسط ، أو المقوض لأنه في حالة القبض ، إنها زاردات ترد عليهم الواحدة بعد الأخرى ، ولا تستطيع أن تقول إنه المتوكل لأنه في مقام التوكيل . أو أنه محب لأنه في مقام الحب . إذا أن الصوف لا يقيم أبداً في مقام واحد ، بل عليه أن يتنقل — بعد فترة — من مقام إلى مقام «الصوف ابن وقته» تعبير صوف أجمع عليه الصوفية ، أي لا يشغل الصوف إلا بما فيه من حال ، وما فيه من مقام ، ثم ينتقل إلى وقت ثان وهكذا . ولذلك كان من الأولى أن ينسب إلى الملبس ، هذا الملبس هو الذي ميزهم عن السراج عند غيرهم من طوائف المسلمين ، ومع أن صاحب اللمع سيحاول أن يثبت فيما بعد أن اسم الصوفية قديم ، وأنه ليس حادثاً عند المسلمين ، بل كان عند العرب في الجاهلية ، إلا أن النص الذي يعطيه يقول :

«أضفت الزهد إلى الزهاد والتوكيل إلى التوكيلين والصبر إلى الصابرين» أليست هذه هي مراحل الزهد ومراحل التصوف . وإذا كان الاسم قدماً ، وليس بمجادث فلماذا لم ينسب إلى الزهاد ، ويعمهم حين ظهر الزهد في صدر الإسلام ، ولماذا لم يصبح شائعاً في إطلاقه عليهم ، ولماذا لم ينسب إلى التوكيلين والصابرين والراكعين والصادجين والبكائيين؟

والمؤلف الثاني الذي يبحث الاسم هو الكلبازى (توفى عام ٣٨٠ هـ) في كتابه «التعرف لمذهب أهل التصوف» يرى الكلبازى أن الباحثين أيضاً اختلفوا في تفسير التصوف ، فطائفة قالت إنهم سموا صوفية لصفاء أسرارهم ونقاء آثارهم وقال بشربن الحارث : الصوف من صفا قلبه لله . وقال بعضهم : الصوف من صفت الله معاملته . فصفت له من الله عز وجل كرامته . وذهب آخرون إلى أنهم إنما سموا صوفية لأنهم في الصف الأول بين يدى الله عز وجل بارتفاع هممهم إليه وإقبالهم بقلوبهم عليه ووقوفهم بسراويلهم بين يديه . وذهب آخرون : إنما سموا صوفية لقرب أوصافهم من أوصاف أهل الصفة الذين كانوا على عهد محمد ﷺ . وقال قوم إنما سموا صوفية للبسهم الصوف . ويرى الكلبازى أن من نسبهم إلى الصفة والتصوف ، فإنه عبر عن ظاهر أحوالهم ، وذلك أنهم قوم تركوا الدنيا فخرجوا عن بلادهم ، وهجروا أصدقاءهم وساحروا في البلاد ، وأجاعوا أكبادهم ، وأغروا أجسادهم « ولم يأخذوا من الدنيا إلا ما لا يجوز تركه من ستر عورة وسد جوعة فلخرجوهم عن الأوطان سموا غرباء ، ولكلثرة أسفارهم سموا سياحين . ومن سكناتهم في البراري وإيوائهم في الكهوف ، سماهم بعض أهل الديار شفكيتهم والشකفت في لغتهم الغار والكهف . وأهل الشام سموهم جوعية لأنهم لا ينالون من الطعام إلا قدر ما يقيم الصلب للضرورة ، كما قال محمد ﷺ «جسب ابن آدم لقيمات يقمن صلبه» قال

السرى السقطى ووصفهم فقال : أكلهم أكل المرضى ، ونومهم نوم الغرق ، وكلامهم كلام الخرف . ومن تخليهم عن الأملأك سموا فقراء - وقيل لبعضهم من الصوف ، قال : الذى لا يملك ولا يملك ، يعني لا يسترقه الطمع ، وقال آخر : هو الذى لا يملك شيئاً ، وإن ملكه بذله ، ومن لبسهم وزفهم سموا صوفية ، لأنهم لم يلبسوا لحظوظ النفس ، ما لأن لمسه وحسن منظره . وإنما لبسوا لستر العورة بالخشن من الشعر والغليظ من الصوف ، ثم هذه كلها أحوال أهل الصفة الذين كانوا على عهد رسول الله ﷺ فإنهم كانوا فقراء غرباء مهاجرين ، أخرجوا من ديارهم ، كان لباسهم الصوف « ثم نسبوا إلى صوف الملبس وسموا بأهل الصفة » حتى إن كان بعضهم يعرق فيها يلبسه من صوف ، فيفوح منه ريح الصبان إذا أصابه المطر . حتى قال عبيدة بن حصين للنبي « إنه ليؤذني ريح هؤلاء ، أما يؤذيك ريحهم » فنها الرسول عن هذا - ثم إن الصوف لباس الأنبياء وزى الأولياء . قال أبو موسى الأشعري عن النبي ﷺ « إنه من بالصخرة من الروحاء سبعون نبيا حفاة عليهم العبا يؤمون البيت العتيق » وقال الحسن البصري : كان عيسى عليه السلام يلبس الصوف والشعر . ويأكل من الشجر ويبيت حيث أمسى . وقال أبو موسى الأشعري : كان النبي ﷺ يلبس الصوف ويركب المخارق ويأتي مدعاة الضعيف ، وقال الحسن البصري : لقد أدركت سبعين بدريرا ما كان لباسهم إلا الصوف . فلما كانت هذه الطائفة وصفت بصفة أهل الصفة ، فيها ذكرنا ، ولبسهم وزفهم زى أهلها سموا صوفية <sup>(١)</sup> .

إن النص الذى ينأى بنا لا يعني إطلاقاً - كما فهم البعض - أنه ينسب الصوفية إلى أهل الصفة اشتقاءً . إنما ينسب الكلام الصوفية إلى الصوف . ويرى أن هذا ظاهر لباسهم ، ويطلق عليهم اسماً آخر وهو صفة نسبة إلى صفة - ويدرك أن الكلمة لا يمكن أن تكون مشتقة من الصفاء والصفة كما ذهب بعض الصوفية ، لأن النسبة إليها تكون صفوياً أو صفاتية ، وإن أضيفت إلى الصفة أو الصفة ، كانت صفة أو صفة . ويجوز أن تكون من الأخيرة ، ثم قدمت الواو على الفاء في لفظ الصوفية وزيادتها في لفظ الصفة من تداول الكلمة . ثم يجزم جزماً أخيراً بأن كلمة التصوف مأخوذة من الصوف ، وأنه يستقيم اللفظ بذلك وتتضاعف العبارة . ولكن - وهذا هو الشيء المهام في رأى الكلاباذى وفي كتابه - إنه يرى أن الكلمة لم تطلق على الزهاد والعباد وعلى أصحاب محمد ﷺ بالذات .

وأما القشيرى (توفى عام ٤٦٥ هـ) صاحب الرسالة فيقرر أن الكلمة كلمة جامدة ، وأنها تجري على غير قياس . وأنه لا يشهد لهذا الاسم اشتقاء من جهة العربية ولا قياس ، وأن اشتقاء الكلمة من

(١) الكلاباذى : التعرف : ٨-٥٠٠ .

الصفاء أو الصفة بعيد في مقتضى اللغة . أما استقاه من الصوف فهو صحيح لغوي ، ولكن الصوفية لم ينتصروا بلبسه . ومن العجيب أن مؤرخ الصوفية الكبير ينكر أن الكلمة اشتقت من الصوف .<sup>(١)</sup> و يجعلنا هذا نشك حقاً في مشكلة ليس زهاد المسلمين للصوف .

أما ابن خلدون فieri أنه مأخذ من الصوف ، ولكنه وضع شرطا وهو إذا سلمنا بأن الكلمة مشتقة من الصوف ، يقول إنهم في الغالب مختصون بلبسه لما كانوا عليه من مخالفة الناس في لبس فاخر الثياب إلى لبس الصوف <sup>(٢)</sup> .

ولكتنا نرى تفسيراً آخر لأصل كلمة «التصوف» يقدمه لنا السراج الطوسي . فيورد لنا رواية : أنه قبل الإسلام ، خلت مكة في وقت من الأوقات ، حتى كان لا يطوف بالبيت أحد ، فكان يأتى من بلد بعيد رجل «صوف» يطوف بالبيت وينصرف . وأن أهل الفلاح والفضل كانوا ينسبون إلى هذا الرجل (٣) ويردد أبو نعيم (المتوفى عام ٤٣٠) «صاحب الحلية» نفس القصة - فيقرر أن اشتراق التصوف من حيث الحقائق التي أوجبت اللغة على أربعة أوجه : الصوفانة وهي بقلة قصيرة تبنت في الصحراء ، أو من صوفة ، وهي كانت في الدهر الأول تجيز الحاج - وتخدم الكعبة ، أو من صوفة القفا - وهي الشعرات النابية في متأخره ، أو من الصوف المعروف على ظهور الصبان . وهنا يقرر السراج الطوسي أن صوفة كانت قبيلة في الجاهلية انقطعت لإجازة الحج وخدمة الكعبة .

ولكن ما لبث أن قدم لنا - عدو الصوفية الكبير ابن الجوزي (المتوفى سنة ٥٩٧ هـ) نفس هذه القصة ، وهو بقصد تحليل رأي مختلف الآراء في أصل كلمة تصوف .

يذهب ابن الجوزى إلى أن الصوفية من جملة الزهاد، فكل صوف في رأيه زاهد، ولكن ليس كل زاهد صوفياً. انفرد الصوفية بصفات وأحوال ، وتسموا بسمات تفصلهم عن بقية الزهاد ، وإن كان ابتداء أمرهم «الزهد الكل» ويرى ابن الجوزى أن النسبة كانت في زمن البعثة إلى الإسلام والإيمان ، فكان يقال «مسلم مؤمن» ثم حدث اسم زاهد وعابد . ونشأ بعدهم أقوام تعلقوا بالزهد والتعبد ، والانقطاع إلى العبادة ، ووضعوا أصول طريقة تفردوا بها ، وأنحلاقاً تخلقوا بها . أى وضعوا نظاماً معيناً ، يسرون على مقتضاه ، وسلوكاً معيناً يتبعونه ، وآراء ونظريات يطلقونها . وتسموا باسم «الصوفية» . وانتسبوا في هذا إلى رجل جاهلي اسمه الغوث بن مر ، وكان يطلق عليه صوفة . وكان

<sup>١٢٦</sup>) القشيري : الرسالة : ص .

(٢) ابن خلدون: المقدمة ج ٣ ص ١٠٦٣.

(٣) الطوسي : اللهم ص ٤٢ / ٤٣

صوفة أول من انفرد بخدمة الله عند بيته - الكعبة . ويبدو أن سلالة هذا الرجل تولوا إجازة الناس للحج ، وخدمة البيت ، فأصبح اسم صوفة علما على من انفرد بخدمة الله <sup>(١)</sup> .  
ويبدو أن الطوسي وأبا نعيم وابن الجوزي قد استندوا على نص هام عن صوفة - أورده ابن هشام في السيرة يقول: كانت صوفة تدفع بالناس من عرقه وتجهز لهم ، إذا نفروا من مني ، فإذا كان يوم النفرأتوا لرمي الجمار ، ورجل من صوفة يرمي للناس ، ما يرمون ، حتى يرمي ، فكان ذوو الحاجات المستعجلون يأتونه ، فيقولون له : قم فارم - حتى نرمي معك . فيقول : لا والله حتى تميل الشمس ، فيظل ذوو الحاجات الذين يجرون التعبيل يرمونه بالحجارة ويستعجلونه بذلك ، ويقولون له : ويلك : قم فارم . فيأتي عليهم ، حتى إذا مالت الشمس قام فرمى ، ورمى الناس معه . وكان آخرهم الذي قام عليه الإسلام - كرب بن صفوان <sup>(٢)</sup> .

وهنا نتساءل - هل يمكن أن تنسب التصوف إلى هذه القبيلة الجاهلية اليمينة التي انفرد بخدمة الكعبة ؟ وبخاصة أن مستشرقاً يهودياً يذكر أن الكلمة صوفة بالعبرية معناها «الحارس» أو البصير في الشؤون الدينية . وقد قام الباحث العراقي الدكتور كامل الشبي بفحص المسألة فحصاً رائعاً . وإن كان الشبي لم يتبته إلى أن الطوسي وابن الجوزي قد سبقاً أبا نعيم في إيراد هذه الرواية ، إلا أنه تتبع تاريخ الكلمة . وأورد تصوحاً هاماً عنها لدى الطبرى مأخوذه من ابن الكلبى أقدم حجة في تاريخ الجاهلية ، ثم لدى الأزرق صاحب تاريخ مكة . بل تنبه الدكتور الشبي إلى أن الرمخنرى صاحب القاموس المحيط قد أشار إلى احتمال أخذ الصوفية لقبهم من الجاهليين <sup>(٣)</sup>

نعود إلى صوفة نفسها . أجمعـت المصادر على أن أول من سمى صوفة هو رجل يعنـى اسمـه الغوث ابن مربـن طانحة وسمـى الغوث صوفـة ، لأنـه ما كان يعيش لأمه ولـد ، فـنذرـت أمه لـبن عـاش ، لـتعلقـنـ برأسـه صـوفـة ولـتعلـلـنـ رـيـطـ الكـعبـة ، فـقـعـلـتـ ، فـقـيلـ له صـوفـة ولـولـدـهـ منـ بـعـدـهـ» هـذـهـ هـىـ القـصـةـ الـتـىـ أورـدـهـاـ ابنـ الجـوزـىـ عـنـ صـوفـةـ <sup>(٤)</sup> وـقـدـ حـقـقـتـ الـمـصـادـرـ الـأـخـرـىـ السـابـقـةـ . وـيـرىـ الـدـكـتـورـ الشـبـيـ أنـ صـوفـةـ جاءـتـ إـذـنـ مـنـ الـصـوفـ الـذـىـ عـلـقـ برـأـسـ الغـوـثـ . بـوـصـفـهـ ضـحـيـةـ اللهـ ، أـوـ حـمـلاـ مـنـ هـدـىـ الـكـعبـةـ ، أـوـ ضـأـنـ اللهـ . تـتـبعـ فـكـرـةـ «ضـأـنـ اللهـ»ـ فـيـ التـرـاثـ الـإـسـلـامـيـ وـالـجـاهـلـيـ . ثـمـ رـيـطـ تـحـلـيلـهـ لـكـلـمـةـ

(١) أبو نعيم : حلية الأولياء ج ١ ص ١٧ ، ١٨ .

(٢) ابن الجوزي : تلبيس إيلبيس ص ١٦١ / ١٦٠ .

(٣) ابن هشام السيرة ج ١ ص ١١٣ .

(٤) الدكتور كامل الشبي مجلة كلية الآداب العراقية عام ١٩٦٢ ص ١ / ٧ .

صوفة باعتبارها تعنى «ضأن الله» بفكرة الذبيح عند إبراهيم وإساعيل وإسحاق، وال فكرة ذكية بلاشك ، وإن كانت تعود في نهاية الأمر إلى اشتقاء الكلمة ظاهرياً من الصوف وباطنياً من فكرة التضحية بالذات . وكلتاها تتحقق في التصوف .

ولكن إذا كان الإسلام قد لحق ببني صوفة ، وعرف المؤرخون اسم شيخ هذا البطن الذي لحق به الإسلام ، فلابد ذهب البطن بعد ذلك ، هل ترقى بنو صوفة – القبيلة أو البطن – شذر مذر . وعما عليهم التاريخ ، إن الاسم يظهر – كما هو وارد في كتب الطبقات منسوباً إلى محدثين ومؤرخين وخوارج وشيعة ومعترلة – وقد أورد الدكتور الشبي نفسه عدداً لا يأس به من أسماء هؤلاء الذين تسموا بالصوف ، ولم يكونوا منقطعين إلى الله أو منفردين بخدمته في المعنى الباطني لكلمة صوفة – فهل يعني هذا أن بطن بني صوفة ينتمي للأزدي – عاش في الإسلام ، وأنه انتقل إلى الكوفة بالذات ، وأن أبا هاشم الكوف الصوف (المتوفى عام ٢٣٠ هـ) كان ينتمي إلى هذا البطن ، نسبة وفعلاً ، وأن غيره اتسربوا أيضاً إلى هذا البطن من ناحية القرابة فقط من أمثل الرواية والمؤرخين والمتكلمين ، وهل يحمل هذا أيضاً أسطورة جابر بن حيان الكيميائي أو مشكلة وجوده فعلاً . لقد كان من أهم أسباب إنكار وجوده – وقد قبل أنه عاش في القرن الثاني المجري إطلاق اسم الصوف عليه ، باعتبار أن الاسم لم يظهر في هذا القرن على الإطلاق ، ولكن نحن هنا أمام اسم قبيلة أو بطن أو فخذ . فهل يمكننا أن نذهب إلى أن جابر بن حيان كان واحداً أيضاً من هذه القبيلة أو من هذا الفخذ أو من حوالיהם ، كما أن صاحب اللمع يذكر أن الحسن البصري قال رأيت صوفياً في الطواف أعطيته شيئاً فلم يأخذه وقال : معى أربعة دوانيق فيكتفى ما معى . فهل كان هذا الصوف أيضاً من هذا القبيلة التي اشتهر عنها الطواف والسعى وسدانة الكعبة (١) . كل هذه تساؤلات واحتمالات تحتاج إلى بحث أعمق في تاريخ القبائل اليمنية وهجراتها .

ولا ضير بعد ذلك أن يتخذ الصوفية – على وجه الخصوص كلمة التصوف ، نسبة إلى صوفة ، إلى المنفرد بالله بجانب الكعبة . فيختصون بها ، حين تعمم المسائل ، وتضعف الروابط القبلية . وأن يكون صوفية الإسلام هم القبيلة الإسلامية الزاهدة مقابلة في هذا لصوفة الجاهلية ، القبيلة الجاهلية الزاهدة . ومن العجب أن ابن تيمية – وهو مؤرخ دقيق للتراث الإسلامي يرى أن اسم التصوف لم يشهر إلا بعد القرون الثلاثة الأولى .

ولقد تهاافتت نسبة التصوف كما قلنا – إلى أهل الصفة ، كما تهاافت نسبتها إلى صوفانة – بقلة

(١) السراج الطوسي : اللمع ص ٤٢ .

وعنة - كان الصوفية يخترقون بها في رحلاتهم . ويرى ابن الجوزي أوينتهى إلى القول بأن احتمال نسبة إلى الصوف - هو أقوى الاحتمالات . وأن الاسم ظهر قبل المائتين <sup>(١)</sup> وقد لاحظنا أن جميع التخرجات السابقة قد حاولت أن تثبت أن الاسم مشتق . غير أن القشيري شعر بقلق وهو يذكر أن الصوفية لم يختصوا بلبس الصوف ، ولذلك يقرر أنه « ليس يشهد لهذا الاسم من حيث العربية قياس ولا اشتراق - والأظهر أنه كاللقب » .

وقد ذهب أكبر عالم إسلامي نجدى هو أبو الريحان البيروفي ( المتوفى عام ٤٤٠ هـ ) إلى هذا الرأي . يقول البيروفي إن « الصوفية - وهم الحكماء . فإن « سوف باليونانية - هي الحكمة وبها سمي الفيلسوف « بيلاسوبا » أي محب الحكمة - ولما ذهب في الإسلام قوم إلى قريب من رأيهم سموا ، باسمهم ، ولم يعرف اللقب بعضهم ، فنسبهم للتوكيل إلى الصفة ، وأنهم أصحابها في عصر النبي ﷺ ، ثم صحف بعد ذلك ، فصيير من صنوف التيوس ، وعدل أبو الفتح البستي عن ذلك أحسن عدول في قوله :

تنازع الناس في الصوف واختلفوا قدما وظنوه مشتقا من الصوف  
ولست أهل هذا الاسم غير فتي صافى فضوق حتى لقب الصوف <sup>(٢)</sup>

ثم يعرض لنا البيروفي آراء الهند ، ويرى أن الصوفية يتلقون معهم في كثير من آرائهم <sup>(٣)</sup> وقد دعا هذا فون هامر - كما قلت من قبل - إلى القول بأن الكلمة « تصوف » وصوفية منسوبة إلى الحكماء الهند القدامى المعروفين باسم جيممنو صوفيا - وهو اسم يوناني أطلقه اليونان على هؤلاء الهند العراة الذين كانوا يقضون حياتهم في السباحة ، متأملين في الله .

ولكن نولذكه يناقش رأى فون هامر ، ويرى أنه أخطأ لدعاع لغوية ولدوع تاريخية ، ويرى أن أقرب تفسير للكلمة هو اشتراقها من الصوف .

(١) ابن الجوزي : ثلبيس إيليس ص ١٦٢

(٢) البيروفي : تحقيق ما للهند من مقوله ج ١ ص ٢٤ / ٢٥ .

(٣) نفس المصدر ج ١ ص ٥ / ٦ .

## الفصل الرابع

### النتائج الخطيرة

#### المترتبة على تخليل الكلمة

إن موضوع تخليل الكلمة التصوف من المخطورة بمكان . ولعل هذا ما جعل المؤرخين القدماء يشعرون جميعاً بقلق كبير ، وهم بقصد تخليلها . وقد رأينا القشيري نفسه - وهو مؤرخ الصوفية التزية - يحاول أن يلقي الغموض على كل ما قبل في تخليل الكلمة ، ويرى أنها في الأغلب لقب . وسأحاول أن أعرض للنتائج المترتبة على تخليلات الكلمة ، لأن كل تخليل من هؤلاء سيربط الكلمة بنظرية هامة فيها . ذهب البعض من القدماء إلى أن الكلمة مشتقة من الصوف ، وبينما يذهب ابن خلدون - كمثال من الأقدمين - إلى أنهم فعلوا هذا لكي يتميزوا بأنفسهم عن غيرهم من رجال الدين - فقهاء ومحثثين ومتكلمين - في لبس الثياب الفاخرة ، يذهب نولدهك وتابعه جماعة كبيرة من المستشرقين إلى أن زهاد المسلمين اخذوا الصوف ليسا لهم تشبهاً بربان النصارى المنتشرين في العالم الإسلامي ، بل كانوا منتشرين من قبل في الجزيرة العربية ، وكان الأعراب يهتدون بهم ، ويحترمون زدهم ، ووردت أخبار هؤلاء الرهبان في أشعار العرب الماجاهلين . ثم مدحهم القرآن «لتجدن أشد الناس عداوة للذين آمنوا اليهود والذين أشركوا ، ولتجدن أقربهم مودة للذين آمنوا الذين قالوا إننا ننصارى ، ذلك بأن منهم قسيسين ورهباناً وأنهم لا يستنكرون» ويرى هؤلاء أيضاً أن جماعة من علماء المسلمين - تنبوا إلى هذا - بحسب نزى حماد بن أبي سليمان يعاتب فرقاً سبعيني في البصرة على لبسه الصوف ، ويطلب منه أن يضع عنه نصراناته هذه<sup>(١)</sup> .

وقد ذهب مجموعة من المستشرقين إلى أن التصوف في نشأته كان مسيحياً . ولقد سبق أن قررت خطأً هذا الرأي . وقلت : إذا كان الزهاد في الماجاهلة ، وفي صدر الإسلام - أي في القرنين الأول والنصف الأول من القرن الثاني - قد أخذوا لبس الصوف عن الرهبان المسيحيين ، فلماذا لم يتسموا باسم الصوفية منذ ذلك الوقت - لقد رأينا اصطلاحات متعددة تطلق على

(١) نيكلسون في التصوف الإسلامي و تاريخه ص ٦٦ / ٦٧

من تركوا الدنيا ، وخلوا إلى العبادة في الاحليلة والإسلام ومن الأمثلة عليها - الحنفاء - المعتلة - القصاص - الزهاد - التوابون - البكاؤون ، ثم نرى كلمات أخرى فيها بعد - كالبلوعية - والشكفتية . . . وفي وقت معاصر لظهور التصوف نرى لفظ الملامنة . فلم يكن مصطلح التصوف رباطاً عاماً يصل بين كل تلك الطوائف التي تمثل هذه الحياة الروحية الباطنية الأولى في العالم الإسلامي . حقاً إن حياة المسيح الزاهدة استهوت قلوب الزهاد الأولين من المسلمين ، ولكنهم فعلوا هذا بناء على أخبار قرآنية وعلى إيمانهم بنبوة عيسى عليه السلام ، ولكننا لا نجد أبداً أثراً خاصاً معيناً يثبت نفاذ الرهبانية المسيحية كنظام إلى التصوف في نشأته . وقد أنكر القرآن الرهبة من حيث ذاتها ، وفسر الكثير من رجالها «ورهبانية ابتدعواها ما كتبناها عليهم - إلا ابتغاء رضوان الله - فما رعوها حق رعايتها ، فأتينا الدين آمنوا منهم أجراً لهم ، وكثير منهم فاسقون» والنصل واضح في التحرير . بالرغم من التفسيرات المتعددة التي وضعها متأخره الصوفية والتي تذهب إلى أن الرهبة «بادعة حسنة» ابتنى الرهبان من وضعها «رضوان الله» ولكنهم ما رعوها حق رعايتها ، فضلوا وفسقوا . ولكن ينقص هذا تماماً الحديث الصحيح «لا رهبانية في الإسلام» ولا يمكن أبداً أن يكون الصوفية والزهاد غافلين عن هذا . كما أنه ورد الحديث الآخر «رهبانية أمي الجهاد» ولذلك كما سرني بعد - وضع الصوفية «المربطة في الغور» شرطاً من شروط التصوف . إن المستشرقين وبعض الباحثين يتصدرون عبارات أو عبارات شاردة عن مقابلة هذا الصوف أو ذاك لراهب من الرهبان ويقيمون عليها نظريات خطيرة تفسر بهذه الحركة الكبيرة الروحية في الإسلام . ومن العجب أنهم يفعلون هذا في كل نواحي الفكر الإسلامي ، فأهل السنة - في نظرهم - أخذوا إثبات الصفات من المسيحية ، فقدم القرآن عندهم - يشبه «قدم المسيح» . والمعترلة أعداء أهل السنة أخذوا ثني الصفات من المسيحية ، والشيعة أخذت فكرتها في قداسة الإمام من المسيحية ، . . . وهكذا بحيث تكون الحضارة الإسلامية والتراجم الإسلامي جميعه في نظر هؤلاء المستشرقين - ذيلاً للمسيحية .

أنا لا أنكر أن التصوف - في دوره الفلسفي - أخذ يتلمس تدعيم آرائه ونظرياته من مختلف الثقافات ، مسيحية ويهودية وغنوصرية ويونانية وهندية وفارسية ، ولكن في مرحلة نشأة الزهد - ونشأة التصوف - بيـن الـاثـنـان إـسـلـامـيـن - وفي مرحلة التطور انقسم - كما قلت - إلى قسمين قسم مسلم بحث ، وقسم فلسفي ابتعد عن الإسلام .

أما القول بأن الكلمة جامدة ، وأنها أخذت من Sofia - بمعنى الحكمة ، وأن الصوف هو الحكم ، وأنها أطلقت أول الأمر على من عنى بعلوم الأوائل ، وأضيفت إلى جابر بن حيان الكيميائي ،

بحيث يذكر القسطنطي - مؤرخ الفلسفة العتيق في العالم الإسلامي عن جابر بن حيان الصوف أنه كان متقدماً في العلوم الطبيعية بارعاً منها في صناعة الكيمياء - وأنه كان على اطلاع على كثير من أهل الفلسفة وأنه «كان متقلداً للعلم المعروف وهو مذهب المتصوفين من أهل الإسلام كالحارث بن أسد المخابي وسهل بن عبد الله التستري ونظرائهم<sup>(١)</sup>» فإنها سثير إشكالات متعددة.

لقد ذهب بعض الباحثين إلى القول بأن الكلمة أطلقت أول الأمر على حركة زنادقة الزهد، فعرفوا باسم زنادقة الصوفية . وتعبير زنادقة الصوفية يطلق على مجموعة من الأفراد - تخلوا عن الحياة - وعاشوا طبقاً لنظام معين ، واحتفلت عقائدهم الإسلامية بعقائد الشريعة الفارسية وبخاصة المتماثلة والصادقة . وأن هذه الطائفة كانت شيعية ، وازدهرت في الكوفة ثم انتقل آخر ممثليها إلى بغداد - وهو عبدك الصوف<sup>(٢)</sup> (المتوفى سنة ٢١٠ هـ).

وأنا لا أنكر أبداً - وجود صلات بين الصوفية والشيعة من ناحية ، وجود صلات بين أنواع من التصوف وأنواع من التشيع . وقد رأينا في الجزء الثاني من كتابي - كيف حاول الغلاة أن يتسموا بالزهد ، وأن يطلقوا عبارات باطنية وصوفية ، وأن يذكروا معرفتهم بالاسم الأعظم ، مما سبب لهم بعد في عقائد بعض الصوفية . لا إنكار لهذا كله . ولكن الزهد الشائع والتتصوف الشائع لم يكن هذا . كان الزهد الإسلامي يسير في طريقه مستنداً على الكتاب والسنّة ، كما كان التتصوف الإسلامي يسير في طريقه أيضاً مستنداً على الكتاب والسنّة . والأمر في التتصوف يشبه تماماً الأمر في بقية العلوم الإسلامية من كلام وحديث وتفسير . . . هناك دائماً تياران أحدهما يمثل الإسلام والآخر لا يمثله . كان للفتوحية أثراً في التفسير والحديث وكذلك أثراً في الكلام - ولكن كان هناك دائماً تفسير نقى وحديث نقى ، وكلام نقى . وسنوضح نحن في خلال عرضنا لهذا النوع أول ذلك .

وذهب بعض الباحثين من الأوربيين أنه ما دامت الكلمة ، قد استمدت من كلمة سوفيا اليونانية ، فهذا يدل أيضاً على أثر الفلسفة اليونانية في رجالها - وأن هؤلاء الصوفية إنما كانوا تلامذة للأفلاطونية الحديثة وبخاصة غنوصها العنيف الذي استقر فيه حين نقل إلى العالم الإسلامي في كل الفتوحات الشرقية .

وصلت هذه الأفلاطونية الحديثة خلال كتاب «أثولوجيا أرسططاليس» كما هو معلوم الآن ومقرر في تاريخ الدراسات الفلسفية الإسلامية . ولكن الجديد - هو أن كتاب أثولوجيا - أو تاسوعات أفلوطين<sup>(٣)</sup>

(١) القسطنطي : إنبار الحكماء ص ١١١ .

Massignon : Ency. of Islam ART Tasawuf. (٢)

لم تصل كما هي – بل أثبت البحث العلمي أن كثيراً من الآراء الغنوصية الشرقية قد اختلطت بها . وأثر هذا التراث الغنوصي العجيب – غنوص الأفلاطونية المحدثة وغنوص المذاهب الإيرانية في العالم الإسلامي ، وأثر بالتالي في الصوفية ، ثم ظهرت مجموعة الكتب المنسوبة إلى ديوينيسيوس الأريوبياغي وقد كثرت أبحاث مؤرخي الفلسفة في ديوينيسيوس هذا ، فذهب البعض إلى أنه شخصية أسطورية ، وذهب البعض الآخر إلى أنه شخصية حقيقة . وقد قيل إنه اعتنق النصرانية على يد القديس بولس . والنقد الداخلي لكتابات ديوينيسيوس يثبت أنها قد كتبت في هذا العهد . وقد انتهت الأبحاث في هذه المجموعة الديونيسيوسية إلى أن كاتبها راهب سوري وهو اصطيفن بارصيدله ، أو أنها استندت على كتبه . وأيا ما كان الأمر ، فقد عرفت هذه الكتابات في العالم الإسلامي ، ثم نقلت إلى العربية ، كما نقلت إلى اللاتينية . وأسسست علم التصوف المسيحي في العالم المسيحي . أما في العالم الإسلامي ، فقد عرفت معرفة تامة ، وكانت إحدى كتب الصابابة ، وللصابابة في العالم الإسلامي دور كبير . وقد ذهب «مركس» إلى القول بأن التصوف الإسلامي يعود كله إلى كتابات ديوينيسيوس . وينحصر نيكلسون المسألة ويرى أن التصوف من ناحيته الشيوسفية أى المتصلة بالمعرفة – هو وليد الفلسفة اليونانية إلى حد كبير . وبضيف إلى هذا أن ذا النوع – الصوف المصري كان أثراً من آثار حكمة ديوينيسيوس ، بل إنه يتكلم بلغته . وسرى عند بحثنا لدى النوع المصري إلى أى حد – تتضح صحة دعوى نيكلسون أو عدم صحتها (١)

إن الخطأ الأكبر الذي وقع فيه نيكلسون أنه استند على شعراء الفرس المتأخرین في تاريخه للتصوف . إن هؤلاء قد أنطقووا الصوفية المتقدمين بأحساسهم هم وعباراتهم هم . وقد تأثر التصوف المتأخر – بلا شك – بالثقافة اليونانية ، بل بكل الثقافات ، من آرامية وهندية وفارسية ، إن الكثيرين منهم أطلقوا على لسان الرسول محمد ﷺ وعلى لسان ابن عميه على بن أبي طالب فلسفة يونان وحكمة فارس وآراء بودا ، فما كانوا يتورعون إذن أن يفعلوا هذا بكبار الصوفية القدامى ، نسبوا إليهم أحوالهم هم وخطرات قلوبهم هم . اختلطت المسائل في التصوف . وحاول كل من الصوفية أن يبرئ تحريره الشخصية ، ومعاناته الداخلية ، بأن ينسبها إلى الأقدمين .

ونأتي أخيراً إلى النظرية الهامة التي أقيمت على أخذ الكلمة من صوفيا . وهي أنها تعبر أو تترجم للجيمتوصوفيا – وأن الجيمتوصوفيا اسم أطلقه اليونان على نوع من المنود العراة كانوا يتلقون من مكان إلى مكان في سباحة دائمة ، يتأملون في الله ويعيشون فيه ، ونتج عن هذا أن التصوف يرتبط

(١) نيكلسون : في التصوف الإسلامي وتاريخه ص ١٧ .

بالبودية خاصة والأديان الهندية عامة .

وقد كان البيروفي - من الأقدمين - أول من تنبه إلى أثر التراث الهندي في التصوف أو تشابه الأمر بين الهند والنصرانية والتتصوف .

يرى البيروفي أن المسيحية والتتصوف أخذت كلتاها فكرة الحلول والاتحاد من الهند .<sup>(١)</sup> ولا ينكر أحد أبداً أن فكرة الحلول والاتحاد مشتؤها الهند . وأثبتت البحث العلمي الأخرى الحديث أن جانباً كبيراً من تعاليم المسيحية في الحلول إنما منشأه هندي . ولا جدال أيضاً في أن يكون دخول فكرة الحلول والاتحاد إلى التتصوف عن طريق الهند . فال فكرة غير إسلامية ، وإن كانت أرى - أنه من الممكن أن تكون فكرة الاتحاد نتيجة خاطئة لخدمات روحية أو فكرية نشأت في العالم الإسلامي . وسأقدم نموذجاً من رأي - حين أقوم بتحليل تصوف الحلاج . على أنه إذا ثبت أن هناك تياراً هندياً دخل إلى التتصوف ، يحمل في ثناياه ، فكرة الاتحاد ، فلا ضرر علينا من ذكره .

والبيروفي هو أول من ينبهنا إلى أن الأديان الهندية القديمة - والسمنية والبراهمة بخاصة - كانت مزدهرة في خراسان وفارس والعراق والموصى إلى حدود الشام<sup>(٢)</sup> ويقرر نيكلسون أن البودية قد سادت خراسان وفارس الشرقية قبل الفتح الإسلامي بألف عام . ويرى أنه كان لا بد إذن أن تؤثر في نمو الصوفية في هذه الأرجاء<sup>(٣)</sup> ، ويذكر أن صوامع بودية كانت مزدهرة في مدينة بلخ ، ومدينة بلخ كانت موطنًا كبيراً وهاماً من مواطن التتصوف الإسلامي . ويعني هذا أن الدين الزرادشتى حين قيامه وفي سيره الظافر في فارس وفي كثير من أجزاء الهند ، لم يستطع القضاء تماماً على الروح الهندية والبودي على الخصوص . وقد تنبه البيروفي نفسه إلى أنه حين نجم زرادشت من أذربيجان ودعا بلخ إلى الجوهسية ، وراجت دعوته عند الملك كشتاسب ، وقام بنشرها ابنه اسفنديار في بلاد الشرق والمغرب قهراً وصلحاً ، وأقام بيوت النار من الصين إلى الروم ، و فعل الملوك بعده نفس الأمر في فارس وال العراق - انجلت السمنية دين الهند القديم عنها إلى شرقي بلخ<sup>(٤)</sup> فكأن البودية والأديان الهندية الأخرى بقيت متاثرة في بعض أجزاء فارس وأثرت الأفكار البودية والهندي في حفظة وسرت في بطء في بعض عناصر التتصوف - هذا بالرغم من أن المسلمين أنكروا البودية ، واعتبروا معتقداتها وثنين لا يجوز

(١) البيروفي : تحقيق ما للهند من مقوله - ص ٥ ، ٦ .

(٢) البيروفي : تحقيق ج ١ ص ١٥ .

(٣) نيكلسون : الصوفية في الإسلام ص ٢٣ - ٢٤ .

(٤) البيروفي : تحقيق ج ١ ص ١٦ .

مخالطتهم . وهنا نأقى إلى السؤال المهام : هل أثرت البوذية والأديان الهندية الأخرى في نشأة التصوف ، ثم في تطوره حتى القرن الرابع المجري . أنا لا أنكر أبداً أن الصوفية المتأخرة من شعراء فارس ، والصوفية الفلسفية في المشرق والمغرب قد تأثروا بكل الثقافات الأجنبية وخلطوها بعقائدهم الدينية ، ولكن هل تم هذا في التصوف البحث . إننا نرى فكرة النقطة نقطة الباء «نقطة الوجود» ، مركز الوجود ، في التصوف الإسلامي تصل إلى التصوف حتى ، أقصى المغرب من الهند<sup>(١)</sup> ونرى شعراء الصوفية يستخدمونها ، فيتكلمون عن نقطة الوجود ، ونقطة الباء .

نقطة الباء كن إذا شت تسمو  
أو فدع ذكر قربنا يـا مولـه

ونجد صوفيا عارماً كابن سبعين يستخدم كلمة «البد» والبد - فكرة هندية قديمة . ولكن حدث هذا كله حين تطور التصوف إلى فلسفة بحثة ، وأخذ من كل الثقافات التي تحيط به . وأيا ما كان الحال - فهلاك المذاجر التي أعطاها لنا البيروني تدعيمًا لفكرة القائلة بأن التصوف الإسلامي أخذ عن التراث الهندي القديم ، أو على حد قوله تشابه التصوف والهندو .

### الموج الأول : الحلول والاتحاد

وقد ذكرنا من قبل أن البيروني يذهب إلى أن أصل فكرة الحلول هندي ، وأن هذه الفكرة دخلت إلى أعقاق المسيحية ، كما انتشرت لدى أصحاب هذا المذهب من صوفية الإسلام .

أما الاتحاد ووحدة الوجود ، فإن البيروني يرى أن الطبيعين اليونان والهنود يتتفقون في تفسير الوجود بالوحدة «أن الأشياء كلها شيء واحد» وأن ظهوراتها إنما عن كون وجودها بالقوة . وأن الإنسان لم يتميز عن الأحجار والجedad إلا بالقرب من العلة الأولى بالرتبة ، وإلا فهو هو . وأن الوجود الحقيقي للعلة الأولى فقط ، لاستغاثتها بذاتها فيه ، وحاجة غيرها إليه ، وأن ما هو مفتقر إلى الوجود إلى غيره ، فوجوده كالخيال ، غير حق . إن الحق هو الواحد الأول فقط . أو بمعنى أدق . إن الوجود شيء واحد فقط ، وأن العلة الأولى تزاءج فيه ، بصورة مختلفة وتخل قوتها في أجزائه بأحوال متباعدة ، نوجب التغير ، مع الاتحاد به فيحقيقة الأمر . ويرى البيروني أن اليونان قد ذهبوا إلى أن من يتوجه إلى العلة الأولى - متبايناً بها على غاية طاقتة وإمكانه ، فإنه يتعدد بها ، وذلك حين يترك ما بينه وبينها من وسائله ويخلع كل العلاقات والعواائق .

(١) البيروني : تحقيق ج ١ ص ٢٣ .

ويرى البيروني أن الهند هم منشأ هذا القول وأنهم يذهبون في الوجود إلى أنه شيء واحد . وينقل نصوصاً من كتبهم المقدسة تقول : إن جميع الأشياء عند التحقيق إلهية ، لأن بشن أي الله — جعل منه أرضاً ل يستقر الحيوان عليه ، وجعل من الأرض ماء ليتعذر الحيوان ، وجعل منها ناراً وريحاً لينبه ويتنبه ، وجعل قلباً لكل حيوان ، ومنح الذكر والعلم وضداتها . في الناس جميعاً قوة إلهية بها تعقل الأشياء بالذات .

ويرى البيروني أن هذه آراء يذهب إليها الصوفية لتشابه الموضوع وأن من الصوفية من يحيى حلول الحق في الأمكنة كالسماء والعرش والكرسي ومنهم من يحيى في جميع العالم : الحيوان والشجر والجhad ، وغير عن ذلك ، بالظهور الكل ، وإذا أجازوا ذلك ، لم يكن حلول الأرواح بالتردد عندهم خطراً<sup>(١)</sup> .

ولست أنكر أنه كان مذهب وحدة الوجود مصدر أجنبي — هندي أو يوناني — بجانب مصادره الإسلامية الأخرى ، وتطور الفكر الكلامي عند بعض متكلمي الإسلام من غير أهل السنة والجماعة . ولكن إن مذهب وحدة الوجود مذهب متاخر نجده عند محيي الدين بن عربي (سنة ٣٠٩ هـ - ٩٢٢ م) ولا نجد في نظرية الحلول عند الحلاج أثراً هندياً ، اللهم إلا إذا كان هذا الأثر غير مباشر ، أخذنا الحلاج عن المسيحية المتأثرة بالبوذية وغيرها من مذاهب هندية . وسيصبح لنا في بعثنا عن الحلاج إلى أي مدى تأثر هذا الصوف بالمصادر الخارجية .

### الموجز الثاني : قدم الأرواح والنفوس والتناسخ

يرى البيروني أن ما ذهب إليه الهند واليونان من أن الأرواح والنفوس كانت قائمة بذواتها قبل التجسد بالأبدان معدودة مجدة تتعارف وتتذاكر ، وأنها تكتسب بالخبرة ، ما يحصل لها من الاقتدار على تصارييف العالم . . كل هذا أثر في صوفية الإسلام عنده . ثم عرض لفكرة التناسخ وتردد النفوس عند اليونان والهنود ، ثم انتهى إلى أن «إلى هذا المعنى ذهب من الصوفية من قال : إن الدنيا نفس نامية ، والآخرة<sup>(٢)</sup> نفس يقطاناً» . وقد تجنب البيروني الصواب في مقارنته هذه . فليس لهذا القول من أقوال الصوفية صلة بالتناسخ ، إنما هو إشارة إلى حديث «الناس نبات» ، فإذا ما ماتوا انتبهوا . أما ما يذهب إليه البيروني أن النفوس والأرواح قديمة ، وجدت في عالم آخر فكرة هندية أثرت في المسلمين فهو بعيد ، إنني أرى أن هذه الفكرة وردت عند اليونان وبخاصة أفلاطون ، وكان أفلاطون

(١) البيروني : تحقيق . . . ج ١ ص ٤٤ .

(٢) نفس المصدر ص ٤٤ .

أقرب إلى صوفية الإسلام ، في مواطن تأثيره المتعددة في العالم الإسلامي ، وبخاصة في مركز الأفلاطونية الكبير : الصابحة الحرنانية على أنها لا نجد فكرة قدم الأرواح لدى متصرفه الإسلام حتى القرن الثالث ، اللهم إلا إذا تعسفتنا في تفسير النصوص ، وحملناها ما لا تحتمل . ولم يذهب الصوفية الأوائل إلى التناسخ ، بل أنكروا هذه الفكرة أشد إنكاراً - كما قلت من قبل : إن فكرة التناسخ ظهرت لدى طوائف من غلاة الشيعة . ولم يكونوا هؤلاء صوفية بالمعنى الدقيق لكلمة صوف .

### المذوج الثالث : الخلاص من الدنيا والطريق إليه

يعرض البيروفي لنظرية الهندو في كيفية الخلاص من الدنيا . إن الهندو يذهبون إلى أنه إذا كانت النقوص مرتبطة في العالم ولرباطها سبب ، فإن خلاصها من الوثاق يكون بقصد ذلك السبب ، أما سبب الوثاق فهو الجهل . طريق الخلاص إذن هو العلم . والعلم هنا كلّى أى أن تحيط النفس بالأشياء إحاطة تحديد كلّى مميز بدون أن تستند على الاستقراء ، وأن يكون علمها يقينيا فوق الشك . وبهذا تعقل ذاتها وما لها من شرف الديومة وما للهادة من خسنة التغير والفناء في الصور ، فإذا عرفت النفس أنها أبدية ثابتة وأن المادة فانية متغيرة ، حصلت على حقيقة المعرفة وأعرضت عن المادة ، وعادت إلى جوهرها النور . ويورد البيروفي من كتاب ياتجّل الهندو ما يؤيد عرضه لنظرية الهندو في كيفية خلاص النفس من المادة . ثم يقرر « وإلى مثل هذا إشارات الصوفية في العارف ، إذا وصل إلى مقام المعرفة ، فإنهم يزعمون أنه يحصل له روحان : قدية لا يجري عليها تغير واختلاف ، بها يعلم الغيب ويفعل المعجز . وأنحرى بشرية للتغيير والتكون » ، ويرى أيضاً أن هذا ما ذهبت إليه النصارى<sup>(١)</sup> . ولست أود أن أخوض في الأثر والمؤثر والمتأثر هنا ، إن البيروفي نفسه لا يذهب صراحة إلى أن الصوفية أخذوا فكرتهم مباشرة من الهندو أو من النصارى ، بل استرعاها التشابه بين الطوائف الثلاث : الهندو والنصارى والصوفية .

### المذوج الرابع : نظرية العشق الصوفية

إن البيروفي يرى أيضاً أن نظرية الحب أو العشق الصوف لها آثار هندية . إن تحديد الصوفية للعشق : إنه الاشتغال بالحق عن الخلق « إنما نجده في كيتا كيف ينال الخلاص من بدد قلبه ولم يفرده الله ، ولم يخلص عمله لوجهه ، ومن صرف فكرته عن الأشياء إلى الواحد ثبت نور قلبه كثبات نور السراج الصافي الذهن في كن لا يزعزعه فيه ريح »<sup>(٢)</sup> .

(١) البيروفي : تحقيق ج ١ ص ٥٣ - ٥٥ ، ٥٦ ، ٥٧ .

(٢) البيروفي : تحقيق ج ١ ص ٥١ - ٥٣ .

## النموذج الخامس : توقيت ساعة الموت

عرض لنا البيروفى فكرة الخلاص من الدنيا عند المزند ، وبين لنا كيف أنهم يذهبون إلى أن الأبدان شباك الأرواح ، وأنها مانعة للجسد حتى تخلص النفس من قابله بالمعرفة ، وهذا تعرف لحظة انفصalam الدائم عنه ، ويعقب «إلى قريب من هذا يذهب الصوفية ، فقد حكى في كثيير عن بعضهم : إنه وردت علينا طائفة من الصوفية ، وجلسوا بالبعد عنا ، وقام أحدهم يصلى ، فلما فرغ ، التفت وقال لي : يا شيخ : تعرف هنا موضعًا يصلح لأن نموت فيه ، فظننت أنه يريد النوم ، فأومنات إلى الموضع ، وذهب وطرح نفسه على قفاه ، وسكن ، فقمت إليه وحركته ، وإذا أنه قد برد» بل إن البيروفى يذهب إلى وجود مشابهة بين فكرة المزند عن الخوارق التي يقوم بها البرهنى ، وبين تفسير المفسرين للآلية «إنا مكنا له في الأرض» أن بعض المفسرين من ذوى المنازع الصوفية يرون أن الممكن للصوفية خاصة ، وأنه يعني أنه إن شاء طوبت له الأرض ، وإن شاء مشى على الماء والهواء ، لا يقاومه في قصده شيء<sup>(١)</sup> .

## النموذج السادس : نظرية الفنان

يعرض البيروفى لنظرية الفنان عند المزند ، ويقدم لنا آراء الفرق الهندية فيها . ثم يورد لنا نصوصا من كتاب ياتتجلى عنها ، ويقرر أن هذا الطريق أثر في صوفية الإسلام فيقول : «إلى طريق ياتتجلى ذهبت الصوفية في الاشتغال بالحق فقالوا : ما دمت تشير فلست بموحد حتى يستولى الحق على إشارتك يألفنها عنك ، فلا يبقى مشير ولا إشارة» بل إنه يرى أن كلام الصوفية في الفنان – أدى بهم إلى القول بالاتحاد – وهو يشبه في هذا كلام المزند فيقرر أن أحد الصوفية أجب عن الحق بما يأتى «كيف لا أتحقق من هو أنا» بالآلية ولا أنا بالآلية . إن عدت ، فالعودية فرقت ، وإن أهللت وبالإهمال خفت ، وبالاتحاد أفت . بل إن البيروفى يصل أبا بكر الشبلي بفكرة الفنان الهندى ، أو على الأقل ، يرى ثمت مشابهة بين قوله : «اخطلع الكل ، تصل إلينا بالكلية ، فتكون ولا تكون ، إخبارك عنا ، وفعلك فعلنا» وبين فكرة الفنان الهندية . وكذلك يرى نفس المشابهة بين هذه الفكرة الأخيرة وجواب أبي يزيد البسطامى حين سئل – بم نلت ما نلت – فقال : إنى انسلاخت من نفسي ، كما تسلاخ الحياة من جلدتها ، ثم نظرت إلى ذاتي ، فإذا أنا هو ، ونفس المشابهة بين تفسير بعض الصوفية لقول الله : «فقلنا

(١) البيروفى : تحقيق ج ١ ص ٦٢ ، ٦٣ .

اضريوه ببعضها» وهذا التفسير هو: إن الأمر بقتل الميت لإحياء الميت إخبار أن القلب لا يحيا بأنوار المعرفة إلا بإيمانة البدن بالاجتهد ، حتى يبقى رسمًا لا حقيقة له ، وقلبك حقيقة ليس عليه أثر من المسوبيات «وكذلك يرى البيروفي أن فكرة مقامات النور والظلمة هي فكرة هندية ، فقد ذهب الصوفية إلى أن بين العبد والله ألف مقام من مقامات النور والظلمة ، وأن على السالك أن يقطع مقامات الظلمة حتى يصل إلى مقامات النور. فإذا وصل إلى مقامات النور ، لم يكن له رجوع عنها . وهي عند البيروفي تشبه تماماً أقوال المنود<sup>(١)</sup> .

\* \* \*

كانت أقوال البيروفي اعترافاً من مفكر مسلم بأن التصوف قد اتصل بالتراث الهندي ، وأن هذا التراث قد أثر في مجموعة من متصرفه الإسلام ، أو على الأقل قد تشابه الإثنان . ومن المؤكد أن فكرتي الحلول ووحدة الوجود غريبتان عن الروح الإسلامية ، وأن التصوف السنى - والمعبر عن روح الإسلام - قد أنكر هاتين الفكرتين ، ومن المرجح أن يكون مأخذ هاتين الفكرتين هنديا ، ولكنني أشك كل الشك في محاولة وصل الزهد والتتصوف في نشأتها بالتراث الهندي . كان أمام المسلمين نماذج قرآنية وحديثية تدعوا إلى الزهد ، كما تدعوا إلى التصوف ، فتابعوا هذه النماذج . وعلى افتراض وجود النماذج الهندية لدى المسلمين ، فقد كانت بعيدة عن روح الزاهد المسلم والتصوف المسلم .

حقاً - لقد نقل إلى اللغة العربية في القرن الثاني الميلادي بعض الكتب البوذية ومنها على الأخص كتاب «بلاوهر وبوداسف» وكتاب البد . كما ابن النديم في الفهرست<sup>(٢)</sup> . وقد قلت من قبل إن كتاب البد أثر في بعض فلاسفه الصوفية المتأخرین كابن سبعين والشتری . كما أن السمنية قد عرفت في وقت متقدم في العالم الإسلامي وحاربها مفكرو الإسلام - متكلمون وفقهاء وصوفية . ولكن المستشرق اليهودي جولدتسير ذهب إلى النتيجة السريعة وهي «أن الفكرة الدينية المسماة بالزهد التي صادفت الإسلام السنى ، والتي لا تتفق مع السمات المألوفة التي نعرفها في التصوف الإسلامي ، تكشف عن آثار قوية تدل على تسرب المثل الأعلى للحياة عند المنود إلى الإسلام» ومن العجب أن ينكر هذا المستشرق للمسيحي على الإسلام السنى وجود فكرة الزهد فيه ، وأنه كان عليه أن يتضليلها من المنود ، ومن العجب أن ينكر مفكر على دين - أي دين كان - انتباخ فكرة الزهد في تعاليه ، حتى ولو كان هذا الدين حسياً مادياً كالدين اليهودي . ألا لا أنكر - كباحث في تاريخ الأديان - حتى على اليهودية وجود

(١) البيروفي : تحقيق ... ج ١ ص ٩٥ ، ٩٦ ، ٦٧ .

(٢) ابن النديم : الفهرست ص ٤٤٤ ، ٢٢٥ .

جانب زهدى وصوفى وجود زهاد صوفية فيها . ولكن جولد تسيير أعماء التعصب المقيت على الإسلام ، يرى أن كل ما فيه من روحية إنما هي مستمدّة إما من اليهودية والمسيحية وإما من البوذية وإنما من الأفلاطونية المحدثة .

وأخذ يعطى الأمثلة على أثر البوذية في الزهد من أقوال شاعر من الزنادقة وهو أبو العناية - حين

يقول :

يا من ترفع للدنيا وزينتها  
ليس الترفع رفع الطين بالطين  
إذا أردت شريف الناس كلهم فانظر إلى ملك في زى مسكن

ويرى جولد تسيير : أن هذا ليس إلا بوذا<sup>(١)</sup> .

وفي الحقيقة أن أبي العناية لم يكن مفكراً ينتقد فيه روح الإسلام . ولم يكن زهده معيناً عن الزهد الإسلامي . كان أبو العناية شاعراً غنوصياً ، آمن بكل ما هو غير إسلامي وأخذ يروجه في شعره . وذكر جولد تسيير أيضاً أبي العلاء المعري ، وأورد آراء فون كمير التي كشفت عن وجود عناصر هندية في الآراء الدينية الاجتماعية السائدة في عصر أبي العلاء ، والتي تركت آثارها العميقـة في طريقة حياة أبي العلاء وشعره الفلسفي ، والأمر في أبي العلاء هو نفس الأمر في أبي العناية . لم يكن أبو العلاء المعري فلسفـياً وإنما ضمن شعره بعض المحاجات التشاؤمية وبعض الخطرات الفلسفـية . ولم يكن زاهداً - أو متتصوفـاً - بالمعنى المعروف لمصطلح الزهد أو التصوفـ الإسلاميين .

ثم يحاول جولد تسيير أن يؤيد فكرته عن تأثير الفكر الصوفـ بالهنود . فيرى أن المندـ لم يؤثروا في المسلمين فقط من وجهـة النظر الفلسـفي البحثـ ، بل أيضاً خلال تجربـة حسـية ، وذلك عن طريق الجيمنـوسوفـيتـ المندـ ، ويقرر أن هؤـلاء الرهـبانـ الرحلـ من المندـ ، الرهـبانـ السـائـحـينـ ، وصلـوا في سـيـاحـتهمـ في العـصـرـ الـأـمـوـيـ إـلـىـ الشـامـ ، ثـمـ كـانـواـ عـلـىـ كـتـبـ منـ الـمـسـلـمـينـ فـيـ الـعـرـاقـ فـيـ أـوـاـلـ عـهـدـ الـخـلـفـاءـ الـعـبـاسـيـنـ<sup>(٢)</sup> . ويـستـندـ جـولـدـ تـسيـيرـ فـيـ هـذـاـ عـلـىـ الـجـاـحـظـ (تـوـفـ عـامـ ٢٢٥ـ هـ) .

وـهـاـكـمـ مـلـخـصـاـ لـرـوـاـيـةـ الـجـاـحـظـ عـنـ رـهـبـانـ الزـنـادـقـ نـقـلاـ عـنـ أـحـدـ الـخـوارـجـ الصـفـرـيـةـ وـهـوـ أـبـوـ شـعـيبـ القـلالـ . رـهـبـانـ الزـنـادـقـ سـيـاحـونـ ، كـأـنـهـمـ جـعـلـواـ سـيـاحـةـ بـدـلـ تـعـلـقـ النـسـطـورـيـ فـيـ الـمـطـاـمـيرـ وـمـقـامـ الـمـلـكـانـ فـيـ الصـوـامـعـ ، وـمـقـامـ الـنـسـطـورـيـ فـيـ الـمـطـاـمـيرـ أـىـ أـنـ أـبـاـ شـعـيبـ القـلالـ يـرـىـ أـنـ هـنـاكـ أـنـوـاعـاـ مـنـ رـهـبـانـ رـهـبـانـ الزـنـادـقـ يـسـيـحـونـ فـيـ الـأـرـضـ لـلـعـبـادـةـ ، بـيـنـا رـهـبـانـ الـمـسـيـحـيـنـ - نـسـاطـرـ وـمـلـكـانـيـةـ -

(١) جولد تسيير : العقيدة والشريعة في الإسلام ص ١٤٢ .

(٢) نفس المصدر .

يقيمون في الأديرة ، سواء في المطامير أو الصوامع . ويتميز السياح من رهبان الزنادقة بأنهم « لا يسيرون إلا أزواجا ، فتى ما رأيت واحدا منهم ، رأيت صاحبه ، والسياحة عندهم ألا يبيت أحدهم في منزل لليتين » ويقرر أنهم يسيرون على أربع خصال : القدس والطهر والصدق والمسكنة . أما القدس عندهم فهو كمان ذنبه وإن شئ عنه . وأما الطهر فعدم قرب النساء ، وأما الصدق فهو عدم الكذب . وأما المسكنة فهو ألا يأكل إلا من المسألة ، أى سؤال الناس ، وما طابت أنفس الناس له ، فلا يأكل من كسب نفسه ، وإنما من كسب الآخرين ، حتى يكون على الآخرين غرم مكسبهم ومائهم ، إذا لم يكن هذا الكسب عن طريق حلال . ويورد أبو شعيب القلال قصة راهبين من هؤلاء دخلا الأهواز واتهم أحدهما بأنه سرق حجرا نفيسا من امرأة ، وكان الراهب قد رأى ظلها يلتقط هذا الحجر ويلتقطه ، ولكنه أخفى ما رآه ، حتى لا يقتل الحيوان . وتعرض هو وزميله للضرب المبرح ، وكاد أصحاب المرأة أن يقتلوهما حتى أدركهما رجل يعقل أساليب الزنادقة . ورأى الظلم يتردد ، فطلب من أصحاب المرأة قتل الظالم ، وفعلوا ووجدوا الحجر النفيس في أحشائه<sup>(١)</sup> .

هذا هي القصة التي أوردها الجاحظ ، ومن الواضح أن هذين الراهبين «مانويان» . ولكن جولد تسير - وهو بصدق إثبات فكرة معينة تسيطر عليه - ذهب إلى أن هذه التسمية غير دقيقة ، وأنه لا يمكن أن تقتصر على رهبان المانوية وحدهم . ويقرر أن هؤلاء القوم إن لم يكونوا من السادو الهندو أو من الرهبان البوذيين ، فهم على الأقل من ينشبون بهم وينهجون منهجهم . ثم ينتهي جولد تسير<sup>(٢)</sup> إلى هذه التبيجة الجريئة حقاً : ومن هذه النواحي وسبب مثل هذه المشاهدات والتجارب وصنوف الحالطة تأثرت حركة التصوف الإسلامي في بدايتها تأثيرا يكشف لنا ، بسبب نزعتها الأصيلة ، عن صلتها الوثيقة بالأفكار الهندية ، ويكتننا مثلا أن ندلل على أثر البوذية ، بكثرة ما ورد في المؤلفات الصوفية عن استشهادها بمثال الملك القوى الذي يذر ملكه الدنيوي بعيدا نابذا العالم وما فيه » ثم يعطي جولد تسير مثالا لهذا بقصة الصوف إبراهيم بن أدهم (المتوفى ما بين سنى ١٦٠، ١٦٢هـ) وكيف ترك هذا الصوف البلخي ملك أبيه وثرته ، وهجر قصر أبيه ، وخرج سائحا عابدا . وذهبت دائرة المعارف الإسلامية إلى تأييد نفس الفكرة عن إبراهيم بن أدهم - فعل نفس الشئ نيكلسون . وقد حاول الفردون كريمر من قبل أن يثبت هذا . وكذلك ريتشارد هارتمان وماكس هورتن . بل إن هورتن ذهب إلى أن التصوف هو مذهب الفيدانتا الهندى وأن هذا المذهب وصل إليه عن طريق ميراثا أوماني والكبلا

(١) الجاحظ : الحيوان ج ٤ ص ٤٥٧ - ٤٦٠ .

(٢) جولد تسير : العقيدة والشريعة ص ١٤٣ ، ١٤٤ .

اليهودية والغنوصية بوجه عام ، كما يبين أن فكرة المحاسبة التي نراها عند الحارث المخسي ذات أصل هندي ، كما أن فكرة الرضا فكرة بودية . ويكاد يتفق جميع المستشرقين على أن فكرة «الفناء» وحال الفناء المشهور عند الصوفية بودي أو هندي الأصل . كما أن استخدام الصوفية للمسابع عادة هندية (١) كما يربط جولد تسيير «الخرقة الصوفية» كرمز للاندماج في الطريقة الصوفية بطرق الاندماج في جماعة اليبيكشو الهندية حيث يتسلم المريد أيضاً ثوباً دليلاً على معرفته بقواعد وأداب اليبيكشو . يذهب كرير إلى أن الأشكال الكثيرة للرياضيات الدينية المتعلقة بالذكر في الجماعات الصوفية ، وكذا الوسائل التي تستخدم للوصول إلى الانجداب والنشوة – أي نظام التنفس – ذات أصل هندي (٢) .

إن مناقشة هذه الآراء ستأتي في موضعها في ثانياً هذا الكتاب ، بل إنه يحتاج إلى إفراد مصنف خاص لها . ولكنني أضع الآن – في ردودي عليها الملاحظات العامة الآتية : إنني لا أنكر الأثر الهندي في التصوف في القرن الرابع المجري وبعده حين نشأ التصوف الفلسفى ، ولكن حركة الزهد والتتصوف نشأت إسلامية خالصة ، حتى إن المسلمين عرفوا الهند منذ وقت مبكر ، بل إن المستشرقين لم ينتبهوا إلى وجود طوائف هندية كثيرة العدد في فارس حين دخلها الإسلام – ومن الأمثلة على هذا طائفة الزط . وقد ذكرهم البلاذري في فتوح البلدان – وذكر «أنهم كانوا في جند الفرس ، من سبوا وفرضوا له ، من أهل السند ، ومن كان سبياً من أولى الغزاة ، فلما سمعوا بما كان من أمر الأساورة أسلموا وأتوا أبي موسى ، فأذلهم البصرة كما أنزل الأساورة (٣) ». كان هناك إذن من أهل السند جماعة كبيرة أتوا إلى أبي موسى الأشعري – وأسلموا فأذلهم البصرة . ثم شاركوا في الفتوح يقاتلون المشركين ، وكان لهم أمر في الغزوات الأولى ، ويبدو أنهم انضموا للأشعث في ثورته على الحجاج . ولما قضى الحجاج على ثورة الأشعث «أُتى بخلق من زط الهند» وأسكنهم في ضواحي البصرة ، ويبدو أنهم تناسلوا وكثير عددهم وكان لهم شأن في أيام المؤمن والمعتصم (٤) .

أود من هذا أن أوضح أن الاتصال ما بين العرب وبين الهند تم في الفتوحات الأولى ولكن هؤلاء الرط قد اعتنقوا الإسلام ، وحاربوا في جيوش المسلمين ، ولم نسمع عن بودية متغللة فيهم : إن من الحصول أن لإهمال الدولة لهم في عصور تالية – قد انقلبوا إلى السلب والنهب وإلى التكديبة من ناحية ، وإلى الفتن السياسية من ناحية أخرى ، ولكن لم نسمع أبداً أنهم نشروا مذهبنا ديننا معيناً .

(١) نيكلسون : الصوفية في الإسلام ص ٢٢ .

(٢) جولد تسيير : العقيدة والشريعة ص ١٤٦ .

(٣) البلاذري : فتوح البلدان ص ٣٦٨ .

(٤) الملاحظ : البخلاء ص ٣٢١ .

ونيكلسون نفسه ، وكان من أكبر الماحدين على الإسلام ، ومن حاولوا أن يهاجموه بكل وسيلة ممكنة ، يعترف « بأن العامة من المسلمين ينظرون في كراهية إلى أشیاع بودا وبرونهم وثنين ، فليس من الغريب ولا من المختل أن يقدروا معهم أواصر صلة »<sup>(١)</sup> فإذا كان الجمهور من المسلمين يرون اليهودين وثنين ، فكيف يجرؤ صوفى إذن أن يعتقد آراءهم وأن يعقد الصلات الروحية بينه وبينهم .

أما مشكلة رهبان الزنادقة وأئمهم أثروا في بدء التصوف . فهي مغالطة جزئية . وأود أن أوضح أن رهبان الزنادقة ما كانوا بودية . إن الزنادقة عند الحافظ عند كتاب المسلمين عامة يعني المحبوس – أي أصحاب الاثنين – من زرادشتية ومانوية ومزدكية وديصانية . ولم يكن يفوت على الحافظ هذا – وهو كاتب دقيق ، عرف الفرس كما عرف الهند – وهذا مما دعا جولد تسيير إلى أن يبرر خطأه هو فيقرر أن تسمية المحافظ لهم « برهبان الزنادقة تسمية غير دقيقة . ولكنها على الرغم من ذلك لا يمكن أن تقتصر على المانويين وحدهم »<sup>(٢)</sup> . إن جولد تسيير يبتسر المسائل ابتساراً أو محاولاً – جهده – أن يخطئ مفكراً نافذ البصيرة كالحافظ ، لكي يحول النصوص ويفسرها ويخضعها لفكرة سابقة تسيطر عليه ، وهي أنه ليس فيتراث المسلمين ما هو أصيل . إن كل ما في التراث الإسلامي – في نظره – إنما هو مأخوذ : إنما من المسيحية ، وإنما من البوذية والغنوصية والفلسفية اليونانية .

ثم إننا نتساءل : ما هو أثر هؤلاء الرهبان من الزنادقة في المسلمين : سياحتهم . نحن لا نعرف في تراث الصوفية نظام السياحة المحددة باثنين . ولم نسمع أن صوفية الإسلام كانوا يتقللون على هذا السياق العجيب ، بأن يكون الواحد منهم قريباً من الآخر ، بحيث إذا رأيت الواحد منهم رأيت الآخر على كثب منه . ولم يتمتنع صوفية الإسلام عن الزواج ، كما كان يمتنع هؤلاء . ولم يحرم صوفية الإسلام نحر الذبائح ، كما كان يحرمه هؤلاء . أما أن صوفية الإسلام ، كانوا يسيرون كما كان يسيرون هؤلاء ، فما أغرب المقارنة حيث ينتمي هؤلاء ، كان جولد تسيير يريد أن يقول ، إن الإسلام أخذ فكرة الصلاة من الهند والسند واليهودية والمسيحية ، لأن كل من هؤلاء يصلون أيضاً . وإن الإسلام أخذ فكرة الصوم من كل هؤلاء ، ولأن هؤلاء يصومون أيضاً . وأخذ فكرة العبادة من كل هؤلاء ، لأن هؤلاء يتبعدون أيضاً » .

إن فكرة السياحة فكرة قرآنية ، أخذتها الصوفية من الكتاب ، الذي ذكر السائحة والسائحة ، والعابدين والعابدات ، والمحببات والمحببات ، والذين يتذمرون في خلق السموات والأرض ، وتتجاذب

(١) نيكلسون : الصوفية في الإسلام ص ٢٣ .

(٢) جولد تسيير : العقيدة والشريعة ص ١٤٣ .

جنوبيهم عن المصالح ، أخذ الصوفية بفكرة السياحة وغيرها من أساليب الصوف من القرآن حين استخدموها منهج الاستنباط في كل مصطلح قرآنـيـ فدخلوا في أعماق المصطلح ، وحاولوا بكل ما يستطيعون تحقيقه في أنفسهم . أما خصال هؤلاء الرهبان : القدس والطهارة والصدق والمسكنة ، وانتقاها إلى الصوفية ، فهو من أعجب الأمور التي يذكرها هذا المستشرق اليهودي لأن الإسلام كدين لم يعرف القدس والطهارة والصدق والمسكنة . وانتظر رواز الحياة الروحية في الإسلام وصول هؤلاء الرهبان من الزنادقة ، لكي يتعلموا منهم خصال القدس والطهارة والصدق والمسكنة .

أما أن فكرة الحاسبة عند الحارث الحاسبي فكرة هندية فتجن واضح على البحث العلمي . كان الحارث الحاسبي أحد متكلمي أهل السنة ، ولم يخرج عن نطاقها . وفكيرته في الحاسبة إسلامية بحتة ، استند فيها على نظرية الحساب الإلهي من ناحية ونظرية النفس اللوامة القرآنية من ناحية أخرى . أما فكرة الرضا فهي أيضاً متخذة من تصورات قرآنية بحتة . أما فكرة الفنان ، فسرى أيضاً أنها نشأت قرآنية واختلفت أشد الاختلاف مع الفنان الهندى أو الفيدانى . وسنعود إلى بحث هذه الموضوعات في أماكنها .

ولست أقصد بهذا أن العالم الإسلامي أغلى منافذه في وجه التيارات الخارجية . أبداً ، إنها دخلت وعرفها المسلمون ، ولكن لم تكن لهم حاجة إليها . ولست أقصد بهذا أنها لم تؤثر في بعض مفكريهـ إنها فعلت ، ولكن ليس في الدائرة الإسلامية التي تمثل الإسلام أصدق تمثيل للإسلاميين ، كما أثرت في غلاة الشيعة . وقد كان هؤلاء جميعاً لا يمثلون الإسلام في شيء ، إنما كانوا يمثلون مؤامرة خطيرة على الإسلام .

أما تشبيه إبراهيم بن أدهم بيودا ، فإنه من أخطاء المستشرقين ، أخذوه عن متأخرى مؤرخي التصوف من الإسلاميين من حملوا حياة إبراهيم بن أدهم وأقواله ما لم يتحمل . كان إبراهيم ابن أدهم رجلاً غنياً ، فاعتبره المتأخرون أميراً ثم ملكاً ، ثم نزل عن ملكه وعرشه حين دعاه صوت داخلـيـ . فهو إذن بيودا . ولا نعرف في تاريخ الإسلام المحقق أن ملكاً أو أميراً أو حاكماً تولى إمارة خراسان من أسرة إبراهيم بن أدهم . إن إبراهيم بن أدهم كان ثرياً من ثراة المسلمين في خراسان ، ثم زهد في غناه وقصره حين استمع صيحات قرآنية تدعوه إلى الله ، فترك الدنيا وتخلـىـ عن قصره ، وذهب إلى الخلوات زاهداً . ولكن إذا ما دعا داعـيـ إلى الجهاد ، أسرع إلى التغور للمراقبة ، أى للجهاد الحربى في سبيل الإسلام . وسنة المراقبة وضعها إبراهيم بن أدهم للصوفية من بعده . شتان ما بينه وما بين الحكم الهندى العارى الذى تخلى عن كل مطعم ، وخرج هائماً لا يستر جسده إلا قطعة من قماش تخنق

عورته ، ولا شأن له بالدنيا ومن فيها . وقد حاول المستشركون أن يحملوا من شنات أقوال إبراهيم بن أدهم وشذراته المترفرقة مذهبها في الحياة الدائمة السرمدية ، وقاربوا بينها وبين أقوال بودا . . . عجباً - كأن لم يتكلم الإسلام عن الحياة الدائمة السرمدية ، حياة السلام الأبدية ، الحالية من اللغو والتأنيم ، حياة السلام في مملكة الله .

أما أن أبا يزيد البسطامي قد تأثر بالفناء عن طريق البوذية ، فهذا خطأ أيضاً . إن الفنان مرحلة أولى يتبعها البقاء ، والhaltان تكاملان ، ولم تعرف الفلسفة الهندية فكرة البقاء على الإطلاق . ثم إن مدرسة الشام ، وهي بعيدة عن خراسان وعن بلخ ، وعن الآثار الهندية تكلمت عن فكرة الفنان قبل أن تتكلم عنها مدرسة خراسان ، فهل تركت البوذية - خراسان - موطنها الأصيل بما فيها من زهاد وصوفية ، وقفزت قفزة مفاجئة إلى الشام ، فأثرت في صوفيتها ، ثم كرت راجعة إلى خراسان ، لتأثير في مرحلة تالية في زهادها وصوفيتها .

أنا لأنكر أبداً - كما ردت كثيراً - أن العوامل الفكرية الخارجية قد أثرت في التصوف في مراحل متعددة ، ولكن لا أستطيع أبداً - كباحث حمايد - أن أنكر ، نشأة حياة روحية أصيلة عند المسلمين - منذ البدء - تستند على مصادرهم الكبارين : الكتاب والسنة .  
وسأنتقل الآن إلى مسرح الجزيرة العربية ، حيث نشأ الشعب العربي الأصيل ، متبيناً نشأة الzed في وتطوره إلى التصوف .

## البَابُ الثَّانِي

الحياة الروحية في الجزيرة العربية في  
القرن الأول الهجري



# الفصل الأول

## تقسيم الحياة الروحية عند المسلمين إلى الزهد والتصوف

إن تقسيم الحياة الروحية عند المسلمين إلى قسمين رئيسيين ١ - الزهد ٢ - التصوف فيه من الأفعال الشيء الكثير. ولم يكن جولد تسيير - فيا تصور المستشرقون المحدثون - أول من فعل هذا. لقد سبقه في هذه المحاولة كثيرون من مؤرخي الحياة الروحية عند المسلمين ، وعلى الأخص ابن الجوزي في كتابه المشهور تلبيس إبليس ، وابن خلدون في مقدمته. أما أن في هذا التقسيم افتالاً ، فهو واضح للأسباب الآتية : كلمة الزهد ليست مصطلحاً قرآنياً أو حديثياً . وكان رواد الروح الأوائل في الإسلام يتعلّقون بالمصطلح القرآني أو بالمصطلح الحدّيّ يعيشون فيه ويطلقونه على أنفسهم أو يطلق عليهم أو ينحتون مصلحهم منه أو ينحوّل عليهم . ونحن نعلم أن أول مصطلح أطلق على رواد الحياة الروحية الإسلامية الأولين كان مصطلح الصحابة . هؤلاء الذين تخلوا عن عبا - لأوثان ونأوا عن حياة الجاهلية - ملذاتها وآثامها وشرورها . وأوضارها . آمنوا بالتوحيد - وأقبلوا يستمعون إلى القرآن ويتدبّروننه . ثم حين تخلى الكثيرون منهم عن أموالهم ومتاعهم وقبائلهم ، وإنقلوا إلى المدينة ، سموا بالمهاجرين ، وسيّى من فعل هذا من أهل المدينة بالأنصار ، وتشملهم كلمة الصحابة جميعاً . ولما أقبل الناس على الإسلام ، وفشا في الغنى والفقير . وفي الأفخاذ وفي العشائر والقبائل ، سمي أهل الروح من الصحابة بالقراء ، كما ظهر مصطلح أهل الصفة والفقراء . وبقي اسم القراء علمًا على أصحاب القرآن ودارسيه في عهد الخلفاء الثلاثة الأوائل . ثم ظهر في عهد الخليفة الرابع اسم «المعتزلة» وكان وسيّى على من زهدوا التزّاع بين على وأعدائه ، وزمموا دورهم للعبادة . وذهبوا للمرابطة في الشغور . وظهر في هذا الوقت أيضًا اسم العباد ، كما ظهر اسم الخوارج أيضاً ، وكانوا فرقة زاهدة ، ومعظمهم من القراء . وبعد مقتل علي ثم ابنه الحسين ، ظهرت طائفة التوابين والبكائيين ، ثم انماط من أسماء فرق زاهدة أخرى - على تفاوت في الدرجات - القصاصين والنساك والساخنين والمصلين والربانيين . ولم تظهر كلمة الزهاد في القرن الأول وأوائل القرن الثاني علمًا على طائفة ، كما ظهرت المصطلحات التي ذكرتها علمًا

على طائف . والسبب في هذا كما قلت أن كلمة زهد لم ترد في القرآن إلا في موضع واحد وهو « وشروعه بشمن بخس دراهم معدودة وكانتوا فيه من الزاهدين » يوسف آية ( ٢٠ ) وليس للكلمة في هذا الموضع معنى روحي ، بينما ذكر الله في كتابه الصادقين والصادقات ، والقانتين والقانتات ، والخائعين والخائعنات والخاشعات والخاقنات والخالصين والحسينين والخائفين ، والراجين والوجلين والعابدين والسائلين والصابرين ، والراضين والمتوكلين والمخبنين والأولئه والمتقين والمصطفين الأخيار والمجتدين والأبرار والمقررين ، كما ذكر المشاهدين والمعتمدين والسابقين والمقتصدين والمسارعين إلى الخيرات ، كما ذكر - كما قلت - الصحابة والعباد والنساك ، كما ذكر الحديث المكثمين والخدائن « إن من أمنى مكلمين ومحدثين ، وإن عمر منهم » وذكر الشاعر الغبر « رب أشعث أغبر ذي طرين ، لو أقسم على الله لأبره » كما ذكر حديث القلب « استفت قلبك » <sup>(١)</sup> كما عرف رواد الروح في الشام باسم « الجوعية » حقاً إن كل الكلمة من هؤلاء تحوى معنى الزهد في الدنيوية الجسدية وشهوات النفس ، ولكن لم تستخدم الكلمة علمًا على مجموعة أبداً . وليس معنى هذا أن رواد الروح الأوائل لم يستخدموها على الإطلاق ، إنها استخدمت . وزرى الحسن البصري يقول وقد سئل عن فقيه « وهل رأيت فقيهًا قط . إنما الفقيه الزاهد في الدنيا ، الراغب في الآخرة ، والبصير بأمر دينه <sup>(٢)</sup> وكان الحسن البصري يرى أن كلمة الفقيه أوسع ، وتشمل المعانى الروحية ، كما تشمل المعانى العملية . فكلمة الزهد إذن كلمة حادثة ومتأنثرة . وقد تنبه ابن الجوزى إلى هذا <sup>(٣)</sup> . ولكن تقسيم الحياة الروحية الإسلامية سواء عند الأقدمين من أمثال ابن الجوزى نفسه ، ثم ابن خلدون ، أو عند المستشرقين من أمثال جولد تسير ونيكلسون وماسينيون انتهى إلى وضعها في إطارين رئيسين : الزهد والتتصوف ، ومع ما في التقسيم من تسف - كما قلت - إلا أنه ساد الدراسات الحديثة في تاريخ التتصوف وفي موضوعاته . وسأحاول في كتابي هذا أن أعرض للمرحلة الأولى من الحياة الروحية الإسلامية تحت أسمائها الحقيقة ، وإن كان يشملها جميًعاً - اسم مرحلة الأخلاق العملية لدى أهل الروح في الإسلام ، ثم مرحلة التتصوف وهي مرحلة الأخلاق النظرية ومع نظريات فلسفية ميتافيزيقية أو نظريات نفسية - ثم مرحلة التتصوف الفلسفي - وهي مرحلة الفلسفة النظرية البحثة .

وقد قلت من قبل إن المستشرقين يدعون أن جولد تسير هو أول من وضع التخطيط العام لفكرة

(١) الطوسي : اللمع ص ٣٤ .

(٢) نفس المصدر ص ٣٦ .

(٣) الجوزى : تيسير إيليس ص ١٦١ .

تقسيم الحياة الروحية عند المسلمين إلى زهد وتصوف ، وأنه وجد لدى المسلمين نفس التقسيم الذي وجد في اليهودية والمسيحية من قبل – وهو التقسيم المشهور إلى (١) الحياة المتطهرة (ب) الحياة الإشراقية . وسنجد عبث هذه المقارنة حين نبحث – موضوعياً – تطور الحياة الروحية الإسلامية ، أما التقسيم ذاته ، فقد سبقه فيه ابن الجوزي من ناحية ، وابن خلدون من ناحية أخرى .

يقرر ابن الجوزي أن الزهاد نشأوا أولاً في الإسلام . وكانت النسبة أولاً في زمن الرسول عليه الصلاة والسلام إلى الإيمان والإسلام ، ثم حدث اسم زاهد وعبد . ثم نشأ أقوام تعلقوا بالزهد والتبعيد وتخلوا عن الدنيا ، وانقطعوا للعبادة ، واتخذوا في ذلك طريقة معينة اختصوا بها ، وأخلاقاً تخلقاً بها . وفي موضع آخر يقرر أن الصوفية من جملة الزهاد ، انفردوا عن هؤلاء الزهاد بصفات وأحوال وتوسموا بسمات . ولذلك بحث الزهد في فصل ، والتصوف في فصل آخر (١) . ثم كتب ابن خلدون فصلاً من أدق الفصول في مقدمته عن التصوف . ويدهب ابن خلدون إلى أن التصوف علم من العلوم الشرعية الحادثة في الملة « وأصله أن طريقة هؤلاء القوم لم تزل عند سلف الأمة وكبارها من الصحابة والتابعين ومن بعدهم طريقة المداية . وأصلها العكوف على العبادة والانقطاع إلى الله ، والإعراض عن زخرف الدنيا وزينتها والزهد فيها يقبل عليه الجمهور من لذة ومال وجه ، والانفصال عن الخلق في الخلوة للعبادة ، وكان ذلك عاماً في الصحابة والسلف » فابن خلدون إذن توصل إلى أن التصوف بدأ زهداً ، وأنه كان عاماً في الصحابة والتابعين . ثم يذكر أنه لما فشا الإقبال على الدنيا في القرن الثاني وما بعده ، وجئن الناس إلى مخالطة الدنيا ، انتصروا المقبولون على العبادة باسم الصوفية والمتصوفة .

نص ابن خلدون عجيب في أنه يقول إن الصحابة جميعاً كانوا من الزاهدين . وقد ذهب مؤرخو الصوفية وطبقاتهم إلى اعتبار العشرة المشهود لهم بالبنية من الصحابة « صوفية وزهاداً » – هذا بالرغم من أن البعض منهم قد أثرى ثراء فاحشاً . وقد هاجم المستشرقون ، نظرية زهد الصحابة جميعاً . ولم يفهم المستشرقون ما ذهب إليه مؤرخو الطبقات . قصد هؤلاء المؤرخون المسلمين نوعاً من الزهد عند هؤلاء الصحابة ، وهو الزهد فيما حرمه الله ، والإتفاق في سبيل الله حين يدعوه داعي الجهاد . وقد ذهب المستشرقون إلى أنه كانت هناك مجموعة من الصحابة وغيرهم تزهدت فعلاً ، ونسموا تزهدها إلى دواع غير إسلامية ، ومن الأمثلة على هذا أبوذر الغفارى وعامر بن عبد قيس . واعتبروا الأخير نباتياً وأوصلاه بالذهب البوذى . وسرى تهافت هذه الفكرة الأخيرة وعدم صحتها . وأن ما نسب إلى

(١) ابن الجوزي : ثلبيس إيلبيس ص ١٦ ، ١٦١ .

عامر بن عبد قيس كذب . ولكنني أقول : إن الدنيا حقيقة أقبلت على المسلمين في ذلك الوقت ، وأن كثيرين من الصحابة أثروا ثراءً كبيراً ، وأنهم أخذوا من الدنيا نصباً وزهدوا في الحرام فقط ، وأنهم توسعوا وفسروا الإسلام تفسيراً فقهياً . وبجانب هذا وجدت طائفة على رأسها على بن أبي طالب وكثير من الصحابة - وقد نأوا بأنفسهم نأياً كاملاً عن كل ما يتصل بالدنيا بسبب ، زهدوا في السجى والغنايم ، وهي حق حلال لهم بمقتضى قانون الإسلام ، بل بمقتضى قانون الحياة . وعاشوا عيشة تقشف نادرة . وسرى في عهد مشيخة الصحابة ، وفي عهد عثمان بن عفان ، كيف وقف أبوذر الغفارى ينهى عن الكنوز . وينادى بنظرية المال السيال ، ويعلن أن المال مال المسلمين ، لا مال الله . وكيف قاومه المجتمع القرشى خاصة . وكان هذا المجتمع قد بدأ يسترد قوته الجاهلية وسطوته في عهد الخليفة الثالث . وكيف بدأ هذا المد العائى يضع أساساً لملكيات عريضة ، وكيف يقتفي الأموال ، وكيف يغلو في الرزق ، واتخذ دمشق مركزاً له . وكان لابد أن تقوم ثورة في أعماق المجتمع العربى نفسه . ولذا أخطأ ابن خلدون حين قال : فلما خشي الإقبال على الدنيا في القرن الثاني وما بعده ، وجذب الناس إلى مخالطة الدنيا ، اختص المقبولون على العبادة باسم الصوفية والمتصوفة . إن الإقبال على الدنيا بدأ في القرن الأول وبدأ من مجموعة يطلق عليها خطأ اسم الصحابة ، ولكنهم هم الطلقاء من أهل مكة ومن بطん بنى عبد شمس ، وقاموا هذا زهاد الصحابة والتابعين ، وبدأت الحركة إسلامية عربية لا صلة لها بهؤلئ خارجي ، وانتقلت بعد ذلك إلى المعتزلة في البصرة ، وأقصد بالمعزلة هنا لا المعتزلة الكلامية ، وإنما معتزلة الفتنة : فتنة على ومعاوية الذين عاشوا في البصرة ، وافق المذهب ومعترض الآراء . وكان الناس - كما ذكرنا في الجزء الأول من نشأة الفكر - يتعلمون في المعصية بالقدر ، ويغلون في هذا غلواً كاملاً ، وظهر في ذلك الوقت رجال من القدرة والمعزلة ينادون بهذا ، وظهر في الوقت نفسه الإمام الحسن البصري مكوناً أول مدرسة في الزهد في الإسلام ، فالزهد إذن ظهر بين الصحابة أنفسهم ، وميز البعض منهم عن الآخر .

ثم يذهب ابن خلدون إلى أنه لما أخذ هؤلاء بذهاب الزهد والتبتل والانفراد عن الخلق والإقبال على العبادة ، اختصوا بما تأخذ مدركة لهم ، وذلك أن الإنسان بما هو إنسان ، إنما يتميز عن سائر الحيوان بالإدراك وإدراكه نوعان :

- ١ - إدراك للعلوم والمعارف من اليقين والظن والشك والوهم .
- ٢ - إدراك للأحوال القائمة من الفرح والحزن والقبض والبسط والصبر والشکر ، وأمثال ذلك ، فالروح العاقل والمتصف في البدن ينشأ من إدراكات وإرادات وأحوال ، وهي التي يتميز بها الإنسان ،

ويعضها ينشأ من بعض ، كما ينشأ العلم عن الأدلة ، والفرح عن إدراك المؤلم والمتأذى به ، وكذلك المريد في مجاهدته وعبادته لابدأن ينشأ له عن كل مجاهدة حال نتيجة تلك المجاهدة ، وتلك الحال إما أن تكون نوع عبادة ، فترسخ وتصير مقاماً للمريد ، وإما أن لا تكون عبادة ، وإنما تكون صفة حاصلة للنفس من حزن أو سرور أو نشاط أو كسل أو غير ذلك من المقامات ، ولا يزال المريد يترقى من مقام إلى مقام ، إلى أن ينتهي إلى التوحيد والمعرفة التي هي الغاية المطلوبة للسعادة .

إذن ففي رأي ابن خلدون أن الزهد ظهر في القرن الثاني كمذهب واحتسب أصحابه به وانفردوا عن الناس بالعبادة . أى أنه كانت لهم حلقات معينة يتدارسون فيها على طريقة خاصة في عبادتهم أو علمهم الجديد ، وقد ميز بينهم وبين طائفة أخرى بقوله : إن إدراك الناس نوعان : نوع يدرك العلوم العقلية التي يتناولها اليقين والشك والظن والوهم ونوع يدرك الأحوال القلبية والواردات التي ترد على الناس من حزن وقبض ويسقط رضا وغضب . إلخ ، وهم الذين يسعون سعياً كاملاً في طريق ليس بالسهل فيقضون أوقاتهم في العبادات ، حتى ترسخ فيهم ، ويترقون من مقام إلى مقام حتى ينتهاوا إلى مقام التوحيد . ويرى ابن خلدون أن على المريد أن يترقى في المقامات والأطوار التي سندها كلها الطاعة ، ويتقدماها الإيمان ، ويقارنها أحوال وصفات ومقامات يتبع عنها ثمرات معينة ، ثم تقام على هذه الثمرات ثمرات أخرى ، حتى ينتهي إلى مقام المقامات أى مقام التوحيد . ولكنه يضيف إلى مقام التوحيد مقام العرفان ، حتى يتميز الواسط بمقامين مقام الوحدة ومقام المعرفة . وإذا حدث تقصير في التبيجة أو خلل ، فإنما يكون سببه التقصير والتقصير في الطور الذي قبله ، والأمر كذلك في كل خاطر نفسي أو قلبي . ولذلك يحتاج الصوف إلى أن يحاسب نفسه في سائر أعماله وينظر في ضوء حقائقه لأن حصول النتائج عن الأعمال لازمة ، ثم هناك الباب الأعظم بباب الشريعة ، ينبغي أن يعرض عليها كل ما وصل إليه من مقامات ولا أفتى وإذا أفتى أفتى - كما تناول الحجاج سيف الشريعة لما صاح أنا الحق ، وحين كان على خشنته مصلوباً ، أرسل إليه أبو بكر الشبل فاطمة الأموية تقول له ، إن الله أطلعك على سر من أسراره فأذعره ، فأذرك طعم الحديد ، ولم يشفع له عند الصوفية من أهل السنة أنه في هذا المقام صرخ بشهادة التوحيد الإسلامي ثم قال :

نديمٍ غير منسوب إلى شيءٍ من الحيف  
سكنى مثل ما يشرب كفعل الحر بالضيف  
فلا دارت الكأس دعا بالنطع والسيف.

أى أن الحقيقة فيه أعمت ، فما استطاع لها كتماناً فشريعة التصوف ، أن يعود بحقيقة إلى

الشريعة ، فيكتم ما يظن الجمهور أنه خلافها في ظاهرها وباطنًا يوافقها . ثم يضع ابن خلدون أساساً للزهد للتتصوف ، وهو أنه لابد للصوف من الإتيان بالطاعات خاصة من نظر الفقه ، أى أن يقبض الصوف على الفقه بيده حين تناوله الأذواق والماجید ، لعلم أنها خالصة من التقصير في الشريعة . فالطريقة إذن كلها محاسبة النفس على الأعمال . ثم أن يتكلم الصوف في الأذواق والماجید التي تحدث عن المخاحداث حتى تستكين في النفس مقاماً يترق منه إلى غيره ، على أن يكون ذلك كله متافقاً مع الشريعة .

ويضيف ابن خلدون إلى أن لهم اصطلاحات في ألفاظ تدور بينهم . ولهذا اختصوا بهذا النوع من العلم الذي ليسوا واحد غيرهم من أهل الشريعة أو الكلام . أو بمعنى أدق صار الفقه فقهين : ١ - فقهاء مخصوصاً بالفقهاء وأهل الفتاوى ، وهم أهل الأحكام العامة في العبادات والعادات والمعاملات .

٢ - فقهاء خاصاً بالمجاهدة ومحاسبة النفس والكلام في الأذواق والماجید التي يتناولها الصوف وكيف يترق الفقهية أو الصوفية من واحدة إلى أخرى ، ولما دونت العلوم ، وكتب الفقهاء بالمعنى الجزئي فقههم ، كتب أيضاً الفقهاء من الصوفية فقههم الصوف . ويبدو أن الطريقين قد اختلفا - لا كما يذكر ابن خلدون - والصوفية الفلسفية ، بل أيضاً بين الفقهاء المخصوصين بالفقه وبين ما أسميهم أنا الفقهاء المخصوصين بالتتصوف<sup>(١)</sup> .

وستنتقل الآن إلى بحث الحياة الروحية في الجزيرة العربية ، وهل ثبتت عوامل خارجية أثرت فيها . وهل امتدت هذه العوامل إلى الحياة الروحية في الإسلام - فيما بعد .

---

(١) ابن خلدون : المقدمة ص ٤٦٧ - ٤٦٩ .

## الفصل الثاني

### الحياة الروحية

#### لدى العرب الجاهليين

لم تكن الجزيرة العربية قبل الإسلام بمنأى عن التيارات الروحية أو الدينية التي كانت تسيطر على العالم وقتذاك . كانت هذه التيارات تصطرب وتعتلج ويحارب بعضها البعض في أرجاء العالم المعروف . فكان لابد لها أن تدخل في أركان من هذه الجزيرة الشاسعة ، وتحاول السيطرة على أفرادها ومجتمعاتها . وسرى خلال عرضنا هذا إلى أي حد استطاعت النفاذ إلى هذا المجتمع ذي الملامع الخاصة ، الفاصلة بينه وبين غيره من المجتمعات المعاصرة له . ولقد ظن الباحثون مدة طويلة من الزمن أن هذا المجتمع الجاهلي كان يضم قبائل متباشرة تعيش عيشة ساذجة بدائية ، لا رباط بينها سوى مجموعة غير منظمة من العرف والتقاليد لكن اكتشاف مجموعة الآثار الحميرية والسبئية غيرت هذه الفكرة تغييرًا كاملاً . وانطلق بعض الباحثين - في ضوء الكتابات والآثار التي اكتشفت إلى وضع صورة مخالفة للصورة الأولى ، صورة لأمة تكونت ووضعت نظامها الاقتصادي والاجتماعي ، وازدهرت حياتها في جنوب الجزيرة وشماليها ، ولكن الإمبراطوريات المصطربة وقتذاك لم تتركها في هدوء ، فتدخلت في حياتها ، ونرقت تلك الحياة في الشمال وفي الجنوب ، وأصبحت مسرحاً من مسارح التزاع . ولكن بق الوسط بمنأى عن هذا ، فاحتفظ وادي الحجاز بقائه الأصيل ، وقد كان وادياً غير ذي زرع ، وفي وسطه البيت المقدس ، يذكر الجزيرة كلها بأنهم أولاد الذبيح ، ويتجه إليه العرب من كل فج في الجزيرة يقيمون فيه عباداتهم على أي صورة يرضونها ، فكان البيت في مكة رمزاً دائمًا لوحدتهم الجنسية ، ولوحدتهم الدينية ، كما كان تشوقهم لأمل في مستقبل قريب .

ولم تكن الأديان المختلفة التي كانت تسيطر على العالم وقتذاك بغاية عن هذا المكان ، ولا عن أهميته الكبرى في نزاعها الدامي في زمن الفترة هذه ، فسللت الواحدة بعد الأخرى ، محاولة أن تغزو المكان .

## ١ - المسيحية التقليدية ومسيحية الأسينيين :

أدت المسيحية من الشمال ، كما أتت من الجنوب ، وأعتنق الغساسنة المسيحية ، كما أعتنقها أهل نجران . وكانت مسيحية الجزيرة العربية جمِيعاً مسيحية نصية ، لا تحاول الجدال أو أن تعرُض لفكرة الثالث - فكرة الواحد ذي الثلاث أقانيم ، أو فكرة الصلب ، كان كل هذا بعيداً عن فكر العربي وإحساسه .

ويانتشر الرهبان والقساوسة في صوامع متعددة عبر الصحراء ، وعاش بعض النصارى حتى في مكة نفسها . وسرى واحداً أو اثنين منها يظهران في عهد الرسول نفسه ، وهما جبر ونسطناس . بل ذكر أن أولها كان يعلم النبي ، وقد رد القرآن « ولقد نعلم أنهم يقولون إنما يعلمه بشر ، لسان الذي يلحدون إليه أعمى ، وهذا لسان عربي مبين » وتنصر البعض من قريش ، كورقة بن نوفل ، وكان قريباً لخديمة زوج النبي ، كما تنصر عبد الله بن جحش ، ثم تابع النبي ، وهاجر فیمن هاجر مع المسلمين إلى الحبشة ، وعاد هناك إلى نصرانيته ، وبقي في الحبشة بعد عودة مهاجرة المسلمين إلى الحجاز ثانية <sup>(١)</sup> ثم إن هناك قصة الراهب بحيرا ، وقد قيل إنه قابل الرسول في أثناء رحلته إلى الشام وأنه تعرف فيه علامات النبوة ، وقد ثبت إختلاف قصة هذا الراهب ، وتهافت مقابلته للرسول .

إن الثابت تماماً هو وجود المسيحية في الحيرة وفي نجران . ومن نجران أتى الوفد المسيحي الذي قابل الرسول في سهول المدينة وعلى تبة عالية ، تمت قصة المباهلة التي ذكرها القرآن ، والتي استخدمها الشيعة - فيما بعد - للدلالة على إماماة علي وأولاده ، والتي أنتجت في الأدب الشعري أجمل الأساطير . واحتلت مكانها لدى غلاة الشيعة ، كما سيطرت على الإسماعيلية واليزيدية والنصيرية والدروز ، وحين حاولت هذه الطوائف الغالية أن تصنف على الخمسة من أشخاص المباهلة الرسول وعلى وفاطمة والحسن والحسين وسلمان القداسة لم تكن تتجه إلى التراث المسيحي بقدر ما اتجهت إلى التراث المذكوري أو الفارسي أو الغنوصي عامه .

ولكن ما لم يتتبه إليه الباحثون هو أثر الأسينيين وهي طائفة يهودية مسيحية عاشت في قران وكشفت عنها وثائق البحر الميت - وهي طائفة تؤمن بوجود مسيح - هو ملهم العدل والتقوى . ويشبه تماماً مسيح القرآن .

وأيا ما كان الأمر ، فقد عرف العرب الجاهليون المسيحية وحاولت المسيحية أن تتسلل إلى حياتهم

(١) سيرة ابن هشام ج ١ ص ٤٣٧ - ٤٧ .

الروجية ، فلم تستطع . كان هناك الرهبان في ص بواسعهم . وكان هؤلاء فيها أعتقد من الأسينيين وكلمة أسيني تعني في الآرامية عيسوي – وهؤلاء – فيما أعتقد – هم المسيحيون الحقيقيون . وكان البدو يلتجأون إليهم طلباً للإله أو للراحة ، وكانت رحلة قريش إلى الشام ، وقد تركت لنا المصادر بعض التفصيات عن رحلات أبي سفيان والنضر بن الحارث وغيرهم إلى بلاد الشام ومقابلاتهم للمسيحيين . ولم تؤثر هذه الرحلات وهذه الاتصالات في أعقاب هؤلاء جميعاً ، كان أبوسفيان مجوسيأً ، ولم يتنصر النضر بن الحارث ، بل كان يرנו هو إلى النبوة . وبقى سهل الحجاز . وثانياً في ظاهره ، ينظر إلى أمور الحياة وما بعد الحياة نظرة واقعية محسوسة تصبح كل حياته ، ولكن يضطرم في نفسه تراث عميق يتصل بالبيت العتيق ، ويحس في أعقابه أنه بقية من باني هذا البيت إسماويل بن إبراهيم . وحين بعث الرسول ، وذكرهم القرآن بأنهم أبناء إبراهيم ، إبراهيم الذي وضع قواعد البيت الحرام وأرساه وأسكن ذريته بواد غير ذي زرع في جواره ، فهم جيران الله وضأنه ، استجابوا ، وسرى كيف كانت فكرة البيت ملهمة للصوفية جميعاً ، حتى هؤلاء الذين غرقوا في الغنوص ، كما سرى فكرة شأن الله تصبح حياة الكثيرين من صوفية الإسلام ، بل سيتحقق البعض منهم هذه الفكرة عملياً متابعين سنة إبراهيم وحلمه الذي لم يتحقق في جدهم الأكبر إسماويل ، فقدى بالذبح ، فتقدموه ، محققين إسماويل آخر مذبوباً .

وحين دعى العرب إلى الإسلام ، آمنوا جميعاً به . وكانت غالبيتهم – كما نعلم ونشين ، وأقلية مسيحية ويهودية .

وأنهى من هذا إلى أنه لم يكن للمسيحية من أثر روحي في حياة العرب قبل الإسلام . بل كان الإسلام نفسه هو أول من نبه العرب إلى حقيقة المسيح ، وطلب منهم الإيمان به ووضعه في نسق أولى العزم من الرسل ، في صورة رائعة جداً ، فكان إيمانهم به عن طريق القرآن والحديث ، وكان تمجيدهم له تمجيداً إسلامياً بختاً .

وبني أبرهة ملك الحبشة القليس ، كنيسة كبيرة ليصرف العرب عن الكعبة – وأنى هدمها . ووقف عبد المطلب سيد قريش . وهو ممسك بحلقة باب الكعبة يقول :

يا رب إن المرء يمنع رحله فامنح حلالك  
لا يغلبن صليبيهم ومحالمهم عدداً مثالك  
إن كنت تاركهم وقبلتنا فأمر ما بدللك

بل إنه يذكر إبراهيم بان الكعبة :

نَحْنُ أَهْلُ اللَّهِ فِي بَلْدَتِهِ  
نَعْبُدُ اللَّهَ وَفِينَا شَيْمَةُ  
إِنَّ لِلَّبِيْتِ رَبًا مَانِعًا  
لَمْ يَزِلْ ذَاكَ عَلَى عَهْدِ إِبْرَاهِيمَ  
صَلَةُ الْقَرْبَى وَإِيْفَاءُ الدَّمْ

## ٢ - اليهودية وأثرها في الجزيرة العربية :

وإذا انتقلنا إلى آثر اليهودية في الحياة الروحية للجاهلين العرب ، نرى الأمر في ظاهره مختلف تماماً عن أمر المسيحية وأثرها في الجزيرة العربية فيما لا نرى هجرة بيزنطية أو جهشية إلى البلاد العربية . نرى اليهود يلتجأون إلى الجزيرة . كانت المسيحية تنزل ضرباتها العنيفة على اليهود في كل مكان ، وكان اليهود أنفسهم يقتلون بعضهم البعض . ولم تجد بعض القبائل اليهودية حرماً آمناً سوى بلاد الحجاز ، فهاجروا إلى شملها ، كما ذهب البعض منهم إلى اليمن . وما لبثت البطون اليهودية في شمال الحجاز أن قامت ببناء المستعمرات وإنشاء الآطام . وأعطتهم الجزيرة أمناً وسكونة . بل تهودت بعض الأفخاذ العربية ، كما تهودت بعض قبائل اليمن . (١) ونحن لا يعنينا هذا التاريخ . ولكن نتساءل : هل أثر هؤلاء اليهود في الحياة الروحية للعرب الجاهلين . هل نادوا بالتوحيد ، وقد كانوا هم في هذا الوقت سنته وحاته . إن القول بأنهم لم يدعوا العرب إلى اليهودية ، باعتبار ادعائهم - أنهم شعب الله الختار ، وأنه لا يدخل في الدائرة الدينية اليهودية المغلقة سوى اليهودي جنساً ، قول كاذب ، إنهم أغفلوا فعلاً الدائرة اليهودية في كل بلد دخلوه ، ولكنهم لم يفعلوا هذا في الجزيرة العربية . كانت الأسباب قد انقطعت بينهم وبين اليهود في كل البقاع ، واستعرجاً تماماً . ودخلت بعض الأفخاذ في يثرب في دينهم ، وكانت الدولة اليهودية الخميرية في اليمن دولة عربية . فمن المؤكد إذن أن اليهود دعوا إلى اليهودية ، وانطلق شعراً لهم يتغدون بها . ولكن الجموعة الكبرى العربية ظلت بعيدة كل البعد عن اليهودية والتفكير فيها . ولم تؤثر اليهودية أدنى تأثير في مكة ، كما لم تهود قبيلتنا المدينة الكيرتان الأوس والخزرج . وحيث لم يبلغ اليهود مآربهم الدينية والسياسية والاقتصادية في هاتين القبيلتين ، أثاروا بينهم العداوة والبغضاء . وكانت نتيجة هذه السياسة المنكرة حرب بعاث . التي كادت أن تفني الأوس والخزرج . وحال دون هذا الإفقاء اليهودي ببعث الرسول محمد عليه السلام . ثم انكسرت اليهودية عن اليمن بعد حروب عنيفة ين

(١) إسرائيل ولقنسون : تاريخ اليهود في بلاد العرب في الجاهلية وصدر الإسلام ص ٤٩-١ .

الوثنيين العرب واليهود من ناحية ، وبين اليهود ومسيحيي الحبشة من ناحية أخرى . وعادت اليمن وثانية في ظاهرها .

وعجباً أن ينكر العرب اليهودية ، وأن يتخلوا عنها ، وكانت تدعوا إلى التوحيد ، وأن يبقى العرب على عبادة الأولان . وكما قلت من قبل ، إن هذه العبادة كانت أصلية موجلة في نفوسهم ، كانت في قلوبهم ذكريات متمكنة ولكنها غامضة عن تناسلمهم من النبيح إسماعيل ، وكانت هناك ذكرى من إسماعيل ، بقيت متمكنة وغير غامضة ، بل محسوسة ظاهرة تذكرهم به أيضاً ، هو البيت العتيق ، الكعبة ، في قلب مكة . ولم يتمكن اليهود من صرف العرب عن بيتهم تجاه البيت المقدس ، كما حاول أبرهة أن يقضى عليه أيضاً ، وأن يبني للناس بيته آخر يصددهم عنه . كان العرب جميعاً يؤمنون بأن البيت بيت الله ، وأن للبيت رباً يحميه . كما أعلن عبد المطلب سيد قريش من قبل . وقد حملوا أصنامهم إلى هذا البيت ، تقربهم زلفى إلى البيت ، ولكن كانت اليهودية قد فشلت في جذب العرب إلى اليهودية ، فهل فشلت في إذكاء حبة روحية لدى مجموعة من الأفراد . يرى البعض من الكتاب اليهود أن الحياة الروحية في الجاهلية إنما تتضمن لدى مجموعة عرفت باسم الأحناف ، وإذا كان الكتاب المسيحيون يذهبون إلى أن هذه المجموعة كانت مسيحية المترعرع ، يذهب هؤلاء الكتاب اليهود إلى أن الأحناف كانوا في حقيقة الأمر يتجهون إلى اليهودية . وسبحانه هذه المسألة بعد قليل ، وسبعين حقيقة هؤلاء الأحناف . وسرى أنهم لم يكونوا مسيحيين ، كما أنهم لم يكونوا يهوداً . كما ذهب هؤلاء الكتاب اليهود إلى أن «صوفة» وهي المصدر التاريخي للتتصوف ، إنما هي كلمة يهودية تعنى الحراس أو البصیر في الشؤون الدينية ، وسنهحق هذه المسألة أيضاً . وسرى بعد النظرية اليهودية عن الحقيقة .

### ٣ - الشاوية الفارسية في الجزيرة العربية :

ودخلت المحوسبة - أي الشاوية الفارسية إلى الجزيرة العربية . وكان أبرز من اعتنقها من الأفراد هو أبو سفيان ، عدو الرسول محمد ﷺ . وكان الرجل على دهاء كبير ، حارب الإسلام تحتتأثير من مجوسيته أشد حرب . ولعل فكرة «السفيفاني» ومهديته التي نشأت في أطوار من عهود الدولة الأموية ، كانت تناجاً لأفكار غنوصية ترددت في هذه الأسرة القائمة ، كما كان للمحوسبة الفارسية أيضاً أثرها في مسلمة المتنبي في اليمن ، أثرت في أعماقه وترددت في البقية الباقيه من آثاره التي تركت لنا ، وأثرت الغنوصية الفارسية أيضاً أثرها في البعض من قبائل اليمن بمحنة وكنده وغيرها . وستنتهي في الكوفة والمدائن وغيرها في العهد الإسلامي صوراً من التشيع ، وقد ظاهر أصحاب هذه المذاهب بالتزهد

والتفصيف . فأنتجوا فكرة المهدى الشيعي - آخذين من كل المذاهب الدخيلة على الإسلام . ولكن ينبغي أن نقر أن وإن كان قد اعتقدت المحسوبة أو الغنوصية الفارسية أفراد من العرب أو مجموعات قليلة منهم ، فإنها لم تؤثر في المجموعة العربية الكبيرة أدنى تأثير . ولا نجد اسم المانوية أو المزدكية أو الديصانية أو المروقنية أو الماندائية أو الزرادشية يتردد لديهم .

ولعل الاسم الوحيد الذي كان شائعاً لدى العرب هو اسم الصابئة ، وكان الفعل الذي نحتت منه الصابئة ، أي صباً معروفاً لدى الجاهليين . ولقد اتهم النبي محمد ﷺ من مشيخة قريش بأنه « صباً » وسيستخدم القرآن اسم الصابئة ، ولعل هذا الاسم قد عرف لدى العرب لصلته بجدهم الأكبر « إبراهيم ». وفيما عدا ذلك ، فشلت المحسوبة أو الثنائية الفارسية في جذب العرب الجاهليين أو في إقامة حياة روحية لديهم .

#### ٤ - البوذية والأديان الهندية في الجزيرة العربية :

ولم تكن للبوذية أو للأديان الهندية عامة أثر في حياة الجاهليين . كانت موافى اليمن مفتوحة لتجار الهند ، ولكن لم تنفذ اتجاهات روحية أو دينية إلى مجتمع العرب من قبل هؤلاء . وسرى تهافت أسطورة تأثر أحد التابعين - وهو عامر بن عبد القيس بالهند كما سرى أيضاً ، وحين نبحث الحياة الروحية لدى أولئك الصحابة ، أن طريقة تبليهم لم تكن على طريقة طقوسية بوذية أو على نموذج جيني أو يوجى . لقد نأت المجموعة العربية الكبرى - كما رأينا - عن الأديان الداخلية والطارئة عليهم . تقربوا إلى الله بالأصنام والأوثان في إصرار عجيب ، وأغلقوا منافذ عقولهم وقلوبهم دون اليهودية والمسيحية والمحسوبة والبوذية ، وذلك لإيمانهم الكامل بأنهم يتسبون إلى إسماعيل وأبيه إبراهيم . ولقد حاول المؤرخون أن يلقو الضوء على تحول أولاد إسماعيل هؤلاء من دين التوحيد إلى عبادة الأنبياء . والتفسير الشائع : أنه حين كثر أولاد إسماعيل ، ابتعدوا عن بيت الله في مكة ، منتشرين في أرض الجزيرة طلباً للعيش ،أخذ كل منهم حجراً من جبال مكة ليذكرهم ببيت الله القائم في واد غير ذي زرع ، ثم تعاقبت الأجيال ، وعبدوا الحجر ، وصنعت منه الأصنام ، يقول الأزرق « إنبني إسماعيل وجدهم من ساكني مكة ضاقت عليهم مكة ، ففسحوا في البلاد ، ... . والتسوا المعاش وأن أول ما كانت عليه عبادة الحجارة تعظيماً للحرم وصبابة بمكة وبالكتبة حيثما حلوا ، وضعوه . فطافوا به كالطواف بالكتبة ، حتى سلخ ذلك بهم إلى أن كانوا يبعدون ما استحسنوا من الحجارة ، وأعجبهم من حجارة الحرم خاصة ، حتى خلفت الحلوف ، ونسوا ما كانوا عليه ، واستبدلوا بدين إبراهيم وإسماعيل غيره ،

فبعدوا الأوّل، وصاروا إلى ما كانت عليه الأمّ من قبلهم من ضلالات ، وانتجسوا ما كان يعبد قوم نوح منها على إرث ما كان بيًّا فيهم من ذكرها . وفيهم على ذلك بقايا من عهد إبراهيم وإسماعيل يتنسكون بها من تعظيم البيت والطواف به ، والحج والعمرة<sup>(١)</sup> ثم كانوا يكرون راجعين إلى الكعبة – صيابة بها وشوقاً ، يضعون فيها أصنامهم وأوثانهم ، وعلى جدران الكعبة صوروا كل شيء ، حتى إبراهيم يستقسم بالأذلام ، ومریم وابنها عيسى<sup>(٢)</sup> وصور الملائكة – إناثاً وذكوراً ، ثم تماثيل أو أصنام لكل . نصب الأصنام في الكعبة ، رامزة إلى نواحي العبادة المتعددة ، حتى عبادة الجنس أو توثيق الجنس ، أسف ونائلة ، أصحاب الأسطورة القائلة بأنّها زنياً في الكعبة ، فسخنها الله نصين أو صنفين ، ثم عاد الناس يتمسحون بها ويعبدونها<sup>(٣)</sup> .

وللاحظ كما قلنا من قبل ، إن التعظيم والعبادة لم تكن توجه نحو الأصنام في ذاتها ، بقدر ما كانت تتوجه نحو الكعبة ، بيت الله ، بيت إبراهيم وإسماعيل . وارتبطت قبائل العرب المترفة جمِيعاً في وحدة دينية باطنية مركّزاً لها في الكعبة ، وجمعوا فيه نماذج العبادات جميعاً في صورة الأوّل ، والأصنام ووضعوها فيه ، فإذا أقبلت الأشهر الحرم أقبلوا إليه للحج .

## ٥ - الأحناف :

وهنا يأتي السؤال الهام : هل قام من بين العرب في الجاهلية من يذكرهم علانة بدين إبراهيم وإسماعيل ، بالتوحيد الذي وضعه جدهم الأكبر ، وبني لأجله البيت ، ليقيموا الصلاة فيه وبجانبه ، لله الواحد .

كان هنا وهناك طائفة عرفت باسم « الكهان » يلْجأُ إليهم العرب إذا حزبهم أمر من الأمور ، كان هؤلاء يسجعون في نذرهم وبشارتهم ونبوّاتهم ، ولكن لم يرد في المصادر العربية ما يتنبئ عن حياة روحية أو صلة بدين من الأديان لدى هؤلاء الكهان . وكان يقال إن هؤلاء صلة بالجن والشياطين وهم الرؤى والغراة ، وقد اتهم الرسول محمد عليه السلام بالكهانة وأن أقواله من قبل أقوال هؤلاء . ورد القرآن على هذا ردّاً حاسماً .

ولكن الطائفة التي أعلنت - في صراحة - إيمانها بالتوحيد الإبراهيمي أو الإسماعيلي ، فقد كانت

(١) الأزرق : تاريخ مكة ج ١ ص ٦٧ .

(٢) نفس المصدر: ج ١ ص ١٠٤ - ١٠٥ .

(٣) الأزرق تاريخ مكة ج ١ ص ٦٩ ، ٧٠ / ٧١ / ٧٢ وابن الكلبي : الأصنام ص ٢٩ ، ٣٠ .

طائفة الأحناف أو الحنفية ، والتي اتخذت اسم الدين الإبراهيمي علماً لها . وقد ذكر القرآن مصطلح «ملة إبراهيم حنيفا» دلالة على دين إبراهيم . وذهب البعض من مؤرخي العرب الأقدمين أنهم كانوا من أنبياء الفترة ، العهد الذي تراخي فيه الدين الذي ألقى أخيراً توطئة الدين آت . ويوردون أحاديث عن النبي ﷺ أن البعض منهم كانوا أنبياء . فقد سئل النبي ﷺ عن خالد بن سنان العبسي فأجاب «ذاك بي أضاعه قومه» وإن أشك في هذا الحديث دراية ورواية . إن الأحاديث الصحيحة بجمعها على أنه لم يكن بين عيسى ومحمد عليه السلام نبي فالحنفاء إذن طائفة من العرب ظهروا قبلبعثة النبوة في مواضع كثيرة من الجزيرة العربية ، ولم يقبلوا أديان العرب الموجدة ، وعاشوا في زهد وتنسك بعيدين إلى حد كبير عن مشاركة المجتمع الجاهلي حياته ، ووسم البعض منهم بالنبوة ، وأعلن معظمهم أنهم يتبعون دين الحنفية ، دين إبراهيم ، وحفظت لنا الكتب العربية أسماء عدد كبير منهم كقس بن ساعدة الإيادي وخالد بن سنان العبسي ، وأمية بن أبي الصلت الثقفي وورقة بن نوفل وأبي ذر الغفارى . وذهب المستشرقون عامة ونيكلسون خاصة إلى أن هؤلاء الأحناف كانوا أثراً من آثار المسيحية في الجزيرة العربية . يرى نيكلسون - مستندًا على أبحاث فلهاوزن في تاريخ الجزيرة العربية قبل الإسلام - أن عرب الجاهلية كانوا على حظ قليل من التفكير الدينى - وأنهم شغلوا بحياة مادية بحتة ، ولم يفكروا في حياة أخرى ، ولكن قامت المسيحية غير التقليدية وغير المنظمة بنشر بذور الزهد في الجزيرة العربية .

ويقرر نيكلسون أن العرب كانوا على معرفة - ولو سطحية - بعوائد الديانة المسيحية وطقوسها . ويستخلص من بعض أشعار العرب ما يدل على معرفة عرب البداية برهان المسيحيين ، وأنهم كانوا يعظمون ويجلون هؤلاء الرهبان القابعين في صوامعهم ، وكانوا يهتدون بالأأنوار المنبعثة من هذه الصوامع ، ويسرون في الصحراء . وينتهي نيكلسون إلى القول بأن «هؤلاء الرهبان وغيرهم من الزهاد المأمين على وجوههم ضربوا مثلاً للعرب الوثنيين في الرهد ، وحركوا في نفوس بعضهم ، وهو المعروفون بالحنفاء ، ميلًا إلى التفوه من الأوتان ورفض عبادتها ، فدان هؤلاء بعقيدة التوحيد ، واصطنع بعضهم الرهد . وبمحادة النفس ، ولبسوا الصوف ، وحرموا على أنفسهم بعض أنواع الطعام ، وليس هناك من شك في أنه كان هؤلاء الحنفاء بعض الأثرى في محمد الذي كان معاصرًا للكثير منهم ، وكان اثنان منهم ، متصلين به صلة قرابة أو نسب (١)» .

وقد توفى نيكلسون قبل اكتشاف وثائق البحر الميت المشهورة الآن - وقد كشفت لنا النقاب عن

(١) نيكلسون : في التصوف الإسلامي ص ٤٢ ، ٤٣ .

مجتمع قرآن - وكيف حاربه اليهود من ناحية والنصرانية الإغريقية من ناحية ، وكيف لجأ الكثير من هؤلاء إلى شمال الجزيرة العربية ، وهؤلاء هم الأسينيون أو العيسويون وقد قيل إن المسيح عيسى كان عضواً في هذه الجماعة أو هو مسيحيها .

علاوة على أن نيكلسون وغيره من المستشرقين استندوا على تصوير بعض المسيحيين من العرب واحد من هؤلاء الخففاء - وهو قس بن ساعدة الإيادي في صورة مسيحية . في أخبار ابن كثير « أنه كان في وفد عبد قيس حين وفدوا على النبي ﷺ الجارود بن المعلى بن حنش بن المعلى العبدى ، وكان نصرياناً ، وعالماً بالكتب المسيحية وتفسيرها ، والتراث الفارسي ، والفلسفة اليونانية والطب . وقد سأله الرسول ﷺ عن قس بن ساعدة : فأجابه الجارود ، وأخذ يصف قس بن ساعدة وصفاً تختلط فيه سمات اليهودية بسمات المسيحية ، فهو من ناحية سبط من أسباط العرب عمر سبعة عشر سنة ، ومن ناحية ثانية « كان يضجع بالتسبيح ، على مثال المسيح » ، وكان يلبس مسوح الرهبان ، ويعيش معيشة السياح والرهبان ، بل ذهب الجارود إلى أن قساً أدرك رأس الحواريين سمعان - سمعان - كان غنوصياً عنيفاً . ثم يعرض الجارود لآرائه فيقول إنه أول من تأله من العرب ووحد الله وأيقن بالبعث والنشور . ولكن ما يثبت الجارود أن يقول إنه « شوق إلى الحنيفة ، ودعا إلى الالهوية » وأنه دعا يوم عكاظ إلى عبادة الله الواحد الأحد فقال : « كلا - بل هو إله واحد ، ليس بمولود ولا ولد ، أعاد وأبدى ، وأمات وأحيا ، وخلق الذكر والأخرى ، رب الآخرة والأولى » وهذا يدل على أن الرجل لم يكن مسيحيًا ، وإنما كان يدعو إلى الحنيفة ، دين إبراهيم ، وخلط الجارود بين مسيحيته هو ، وبين مسيحيته هو أيضاً لم تكن المسيحية المعهودة ، بل كانت مسيحية أسينية ، أو كانت متصلة بالسمعانية ، وبين حنيفة قس بن ساعدة . وما يؤكد تمام التأكيد أن قس بن ساعدة كان على هذا الدين القديم المتصل بجد العرب الأكبر إبراهيم أو ابنه إسماعيل قوله : أو ما علمت أن ولد إسماعيل تركوا دين أبيهم ، واتبعوا الأصداد وعظموا الأنداد<sup>(١)</sup> . وهذا ما يجسم الأمر تماماً في عقيدة قس بن ساعدة . وكذلك إذا انتقلنا إلى بحث العقائد التي بشر بها أمية بن أبي الصلت التقى ، إنه أيضاً نظر في كتب الأوائل « وبعد لرب إبراهيم وإسماعيل » وحرم الخمر ، وشك في الأوثان ونهى عن عبادتها . . . تعود قصص الأحناف العرب جميعاً إلى عبادة أو إحياء « دين إبراهيم وإسماعيل » ونحن لا نرى في عقائدهم ظلاً أو ظلاماً من فكرة التثليث ، ولم يعرفوا فكرة الصليب وهي أساس المسيحية . ثم إنهم كانوا يمحجون إلى مكة ولا يمحجون إلى بيت المقدس . فهم إذن بقايا لدين إسماعيل ، هذا الدين الذي ترك في نفوسهم آثاره العميقية ، حتى استكشفوه في أنفسهم . ولقد كان في استطاعتهم أن يعلنوا مسيحيتهم ، لو اعتقدوها ،

(١) ابن كثير : البداية والنهاية ج ٢ ص ٢٢٠ ، ٢٢١ .

كما اعتنقتها البعض من العرب ، أوأن يتتموا إلى السمعانية ، وهى فرقه منحرفة عن المسيحية المعمودة ، وتحملت ضربات المسيحية العنيفة ، ولكن الصحراء كانت درءاً للعرب لوارادوا اعتناقتها . غير أن هذا لم يحدث قط .

و هنا يأتي الاحتمال الآخر : وهو صلة هؤلاء الأحناف باليهودية . هل كانوا أثراً من آثار اليهودية . ذهب بعض الكتاب إلى أن هؤلاء الحفقاء تأثروا فعلاً باليهود ، بل كانوا صدى لليهودية في العالم العربي . وقد ذهب ابن هشام وغيره من مؤرخي السيرة - وبالتالي فترة ما قبل الإسلام - إلى أن إصلاح ملة إبراهيم كان ذاتياً في الجزيرة العربية قبل ظهور الإسلام ، واشتهر به أفراد رفضوا عبادة الأوثان وخرجوها يتلمسون الحنيفية . ويقدم إسرائيل ، ولفنسون تفسيراً فيلولوجياً جديداً لإصطلاح «ملة إبراهيم» وهو أنه يعني «كل من اختن ودخل في ذمة وعهد إبراهيم الخليل» . ويقرر لفنسون أن الختان وحده لا يؤدي إلى اعتبار المختن يهودياً ، لأن هناك شروطاً أخرى لابد من توافرها كإعلان الدخول في الدين اليهودي الموحد ، واتباع ما تأمر به التوراة واجتناب ما تنهى عنه ، واللتضوع خصوصاً تماماً لأعمى للتلمود . لأجل هذا فقد أطلق اليهود على من يختن دون أن يعتنق اليهودية اسم حنيف غير الصالح ، أي الختان غير الوافد بالشروط اليهودية . ويشير لفنسون إلى أن لسان العرب يؤكد فكرته ، إذ ذكر اللسان أنه «كان في الجاهلية يقال : من اختن وحج البيت حنيف» وأن من سنته الحنيف الختان . . . «وتحنف الرجل - أي عمل عمل الحنيفية ويقال : اختن» وينتهي إسرائيل ولفنسون إلى أن اليهود أطلقوا على العرب التي شاعت عندها عادة الختان هذا اللفظ . كانت غاية إسرائيل ولفنسون هي أن يثبت أن عادة الختان قد سرت إلى العرب من اليهود . وهذا لا يعنيها هنا - مع كذب هذا الادعاء ومع أنه في فقرة سابقة يقول : «لا شك أن عادة الختان لم تسر من اليهود إلى العرب لأنها كانت شائعة عند قبائل مختلفة في الجزيرة العربية منذ عصور غابرة» غير أن تحليله الفيلولوجي لمصطلح «ملة إبراهيم حنفياً» يثبت تماماً فكرتي التي أقررها وهي أن مجموعة من مفكري العرب كانوا يشعرون بوضوح بأن العرب فارقت دينهم الأصلي دين إبراهيم وجدهم الأكبر إسرائيل . ويورد لفنسون آراء فلها وزن الذي يذهب إلى أن الحنيفية كانت مذهبًا نصريًا دائم الصيغ ، لكن Lesynshy يعارضه ويقول «إن الحنيفية لم تكن نصرانية أليستة ، كما لم تكن مذهبًا معيناً بل كان هناك أشخاص من مفكري العرب استنكروا عبادة الأوثان ، متأثرين بتعاليم اليهودية والنصرانية ، ودخل بعضهم في اليهودية ، ودخل بعض آخر في النصرانية ، وبقي جماعة منهم غير متمسكين بدين من الأديان ، واستدل على ذلك بقول القرآن «ما كان إبراهيم يهوديا ولا نصرياً ولكن كان حنيفاً مسلماً» فإنه صريح في أن الحنيفية لم تكن واحداً

منها». ويورد إسرائيل ولفسون - قصة زيد بن عمرو بن نفيل عن ابن هشام «إنه وقف ولم يدخل في يهودية ولا نصرانية ، وفارق دين قومه ، فاعتزل الأوثان والملائكة والذبائح التي تذبح على الأوثان ، ونهى عن قتل المؤدة وقال : أعبد رب إبراهيم . وبادأ قومه ، يعيب ما هم عليه ... وكان زيد بن عمرو بن نفيل شيخاً كبيراً يسند ظهره إلى الكعبة ويقول : يا معاشر قريش ، والذي نفس زيد بن عمرو بيده ما أصبح منكم على دين إبراهيم غيري <sup>(١)</sup> ».

ومن هنا نقرر أن الحنفية هي دين إسماعيل ، أو ذكرى لهذا الدين الموحد الذي أقى به ، كان في أعقاب الأمة العربية ، وبقي في هؤلاء الحنفية حتى ظهور الإسلام <sup>(٢)</sup> . ونحن نعلم أن أبا ذر الغفارى كان واحداً من هؤلاء الحنفية ، وأنه ذكر لل المسلمين فيما بعد : أنه كان يتبع على طريقة هؤلاء ، وأنه نأى عن الجاهلية نأياً كاماً <sup>(٣)</sup> . وينبغي أن نلاحظ أن الغالبية الكبرى من الأحناف كانوا من قريش ، ولم تترك لنا المصادر أسماء هؤلاء الأحناف الذين يتمون إلى قبائل المدينة ، حيث يعيش اليهود بجوارهم . كان الأحناف دائمًا بمكة ، ومن القرشين على وجه العموم .

#### ٦ - الحمس :

وفي قريش أيضاً نرى الحمس . والأحمس لغوا المشتد الصلب في الدين وسميت قريش حمساً لاشتداهم في الدين ، وذهابهم في ذلك مذهب التردد والتأنّه وأعلنوا «نحن بنو إبراهيم وأهل الحرمة وولاة البيت وقطان مكة وساكنوها» وقد قيل إن الرسول عليه السلام كان أحمسياً قبل مبعثه . وقد دخل مع القرشين في عقيدة الحمس ، بعض القبائل ، منهم قبيلة بنى صعصعة ، وستجد من بين هؤلاء - في عهد التزاع بين على ومعاوية - من يقفون بجانب على ، ويضعون أنساً لكثير من العقائد الصوفية فيما بعد ، وجاء الإسلام ، فأنكر على الحمس كثيراً من عقائدهم . ولكن ما أود أن أوجه الأنظار إليه أن هؤلاء الحمس أيضاً كانوا يشعرون تمام الشعور بأنهم أهل الحرم ويتسبون إلى بانيه إبراهيم وإسماعيل .

#### ٧ - صوفة :

وأخيراً - نصل إلى صوفة . وقد سبق أن ذكرنا قصة هذا الفخذ ونحن نتكلّم عن إشتراق كلمة

(١) الدكتور إسرائيل ولفسون : تاريخ اليهود ص ٧٨ - ٨٠ .

وأنظر ابن هشام : السيرة ج ١ ص ٢٣٩ - ٢٤٧ .

(٢) ابن هشام . ج ١ ص ٢١١ - ٢١٦ .

(٣) الأزرق : تاريخ مكة ج ١ ص ١١٧ .

التصوف وقد أفاض ابن هشام<sup>(١)</sup> وغيره من المصادر الكلام في هذا الفخذ. وكيف عرف الغوث ابن مر بأنه ربيط الكعبة وضأن الله. وذكرت أمه الآيات الآتية :

إلى جعل رب من بنيه ربيطة بمكة العالية  
فباركن لي بها إليه واجعله لي من صالح البرية<sup>(٢)</sup>

وقلت إن أول من تنبه إلى فكرة ربيط الكعبة وضأن الله وصلتها بفكرة الذبيح إسماعيل هو الباحث العراقي : الدكتور كامل مصطفى الشيشي .

ونتهى من بحث الحياة الروحية عند العرب قبل الإسلام بنتائج هامة : إن العرب - وهم أصحاب واقعية حسية بلا شك ، وفشلوا الأسطير المركبة في حياتهم<sup>(٣)</sup> - كانت لهم حياة روحية ، تمثلت في فريقين رئيسين : الأحناف ، وصوفة وفي غيرهم من طوائف فرعية . كانوا يشعرون برغم عبادتهم للأصنام ، أنهم أولاد إسماعيل «الذبيح» وأن الكعبة بيت الله . وسئلوا هاتان الفكريتان أشد تأثير في حياة المسلمين الروحية . فيتعلقون بفكرة «الذبيح» ضأن الله ، وسيحاول البعض منهم تحقيق «القداء» في نفسه ، وأن فكرة «تضحيه» الكبش أو الأضأن لا تتم رسالة إسماعيل الجد الأكبر للعرب بل للإسلام عامة ، فيقدمون أنفسهم صاحبين :

تهدى الأضاحى وأهدى مهجنى دمى . . .

وسيقف البعض الآخر منهم أمام البيت - بيت إسماعيل يرون فيه الوجود كله ، يرون الله ما دخله ، وما خرج منه . وسيعلن البعض الآخر أن الكعبة انتقلت إلى قلوبهم ، ويغدون بها أغانيات الروح . فلم تكن الحياة الروحية العربية قبل الإسلام حياة هشة ، كما ظن البعض ، كانت حياة مليئة بمختلف الترزعات والاتجاهات . وجاءت رسالة الإسلام لتعيدها إلى أصلها النقى ، إلى دين إبراهيم وإسماعيل .

(١) ابن هشام : السيرة ج ١ ص ١٢٥ - ١٢٨ .

(٢) الأزرق : تاريخ مكة ج ١ ص ١٣١ .

(٣) الدكتور محمد عبد المعين خان : الأسطoir العربية قبل الإسلام .

## الفصل الثالث

### الحياة الروحية

#### فِي الْقَرْنِ الْأَوَّلِ الْهُجْرِيِّ

ظهر الإسلام في قريش ، القبيلة الإسماعيلية العربية ، وبجانب بيت إبراهيم وإسماعيل ، وظل تمجيد قريش - باعتبارهم أولاد إسماعيل - في الإسلام ، كما كان في الجاهلية . ويتبين هنا حين أعلن محمد ﷺ أن « الأئمة من قريش ». وقد ظلت إمرة المسلمين إليهم ، حتى نهاية العهد العباسي . ويتبين هذا أيضاً حين حول الوحي الإلهي قبلة المسلمين إلى الكعبة بيت إسماعيل ، وحين أكمل الرسول الملح إلى هذا البيت في حجة الوداع ، مختتماً بهذا دورة الوحي ، وموقلاً هذه الدائرة « اليوم أكملت لكم دينكم وأتمت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً » .

#### ١ - محمد النبي : أول الزهاد :

كان لا بد إذن أن تكون حياة الرسول وتعاليه شغل المسلمين إلى اليوم ، وأن يحاولوا صوغ حياتهم في شتي آفاقها على مثاله ، وكما استمدوا من تعاليه ، الجوانب العملية ، فأقاموا الفقه ، والجوانب العقلية ، فأقاموا الكلام أو الفلسفة ، اتجهوا إليه وإليه وحيه ، فأقاموا حياتهم الروحية .

وقد تعرض الباحثون من الأوربيين لحياة النبي ﷺ قبل بعثته وبعدها . وذهب بهم الأهواء والترعات إلى مختلف الآراء . فرة يروى البعض منهم أن موسى عليه السلام كان مسيحيًا قبل بعثته ، وأنه تأثر بال المسيحية حتى بعد نبوته ، مستندين في هذا إلى أخبار غير موثوقة بها أنه قابل الراهب بحرى ، وأن أحد أقارب زوجة خديجة كان مسيحيًا . ولكن سرعان ما يتبين لهم أن الرسول قد اختلف أشد الاختلاف مع المسيحية التقليدية في كثير من عناصرها اللاهوتية الأساسية ، ويرى البعض أنه تأثر بال المسيحية الحقيقة - وهي مسيحية الآسينيين - وهي التي أظهرتها وثائق البحر الميت منذ عام ١٩٤٧ م أو بالذاهب المسيحية الخارجية ، كالسمعاينة أو الديصانية أو المانوية أو المرقونية ، ولكن سرعان ما يتثبت لهم أن القرآن قد هدم الغنوصية وأنكرها ولم يعترض بتجسد أو تناسخ أو ثنية ، ويعرض البعض الآخر

محمد ﷺ على أنه كان يعبد على اليهودية ، وأنه تجديد لأنبياء بنى إسرائيل ، ولكنهم يرون بعد ذلك شدة الوحي على اليهود ، واتهامهم بالكذب والغيبة ، وتحريف الكتاب السماوي ومحاربة اليهود له أشد حرب . ويرى البعض الثالث أن مُحَمَّداً كان يعبد على طريقة الصابئة . وقد أنكر القرآن - فيها بعد - على الصابئة عقائدها .

لقد تعددت الدعاوى وإنختلفت ، وارتطم البعض منها مع البعض الآخر أشد الارتطام . وإننتهت . كان محمد ﷺ قبل مبعثه قرشاً ، يحس بإحساس قريش العارم أنه ولد إسماعيل ، ويتسعم إلى كل ما في قريش من فضائل فيشعر به في أعماقه . ويرنو إلى الكعبة بيت الله ، فيرى الأنصار والأزلام والأنصار والصور ، فينأى عنها ويبغضها . ولم يؤثر عنه أنه كان من أحناف الجاهلية ، بالرغم من أن واحداً منهم أو اثنين كانوا على صلة نسب بزوجه خديجة ، ولم يتممه سادة قريش حين أعلن مبعثه بأنه كان من هؤلاء الأحناف . ولم يخرج محمد ﷺ إلى الشام أبداً كما أثبتت الأبحاث الأخيرة ذلك ، ولا شك أن الرسول عليه السلام عرف المسيحية والمسيحية ، ولكنه لم يتمسح ولم يتهد .

كان الطفل الصغير «راعي غنم» يقودها في الصحراء ، وحيداً ، وهي تلتفي به ، الصحراء الشاسعة اللامتناهية . ويتسعم إلى حداء القوافل المارة ثم تلتفي به الصحراء مرة ثانية ، ليتسعم أنفاماً حلوة تماماً أذنيه . . . وتنضي به الأيام . حتى بدأت تراوده الرؤى الصادقة . وتقول عائشة : «إن أول ما بدئ به رسول الله ﷺ من النبوة ، حين أراد الله كرامته ورحمة العباد به ، الرؤيا الصادقة ، لا يرى رسول الله ﷺ رؤيا في نومه إلا جاءت كفلق الصبح» وترى عائشة أن هذه الرؤى حبست إليه الخلوة «وحبب الله تعالى إليه الخلوة ، فلم يكن شيء أحب إليه من أن يخلو وحده» وكان يمضي إلى شباب مكة ويطوون أوديتها وكانت المرحلة الثالثة هي مرحلة التحنت . وللتخت شروط ، الشرط الأول : الخروج من الحنت أي الخروج من الإثم ، ثم المخاورة في غار ، للتبرر . وكان الرسول يتحنت في غار حراء . وكانت هذه عادة قرشية ، غير متصلة برဟبنة مسيحية أو غيرها . يقول ابن هشام «وكان ذلك مما تحنت به قريش في الجاهلية<sup>(١)</sup> وكانت قريش تأخذ معهم نساءهم ، وكذلك كان يفعل محمد ﷺ ، وكانوا في هذا التحنت يتوجهون إلى الله ، متحللين من ذنوبهم ، متعبدين . . . وفي غار حراء ، وعلى جبال مكة ، أتاه الوحي ، وأخذ عليه ميثاق النبيين .

وسنرى : فيما بعد أن مواقف الرسول عليه الصلاة والسلام قبل الإسلام تصبح مواقف لصوفية

(١) ابن هشام : السيرة ج ١ ص ٢٥٠ - ٢٥١ .

الإسلام فيما بعد : الرؤيا الصادقة ، والخلوة والتحنث . وأنذر محمد ﷺ عشيرته الأقرىءين . وكانت دعوتهم إليهم :

(أ) هي الدعوة إلى التوحيد الصاف النقي ، ومحاولة لاستكناه عقيدة إبراهيم وإساعيل فيهم . وكانت الوثنية الجاهلية - كما قلت - غطاء هشا تختي هذه العقيدة بما نصبتها من أصنام ونصب . ولم يكن من العسير على رسول الله أن يحرك فيهم هذه العقيدة .

(ب) الدعوة إلى هجران الحياة الدنيوية المضطربة الآئمة التي صهرتهم في طغيان فردي واجتامي ، واحتخط الوحي لهم طريق الحياة الجديدة . وفرض عليهم الصلاة والصوم والزكاة . وقابلة القرشيان بأشد مظاهر العنف .

(ج) ذكرهم بالحياة الأخرىوية ، وخلود الروح ونشأة الجسد النشأة الثانية . ولم يفهم القرشيان هذا وأعلنوا مقاومته أشد المقاومة .

ولكن أقبل إليه رواد الروح ، يستمعون إلى القرآن ، خاشعين متصلعين . وهؤلاء هم الصحابة الأوائل ، مزدوج من الأغنياء والفقراء ، ومن السادة والعبيد . . . يتبعون الداعي الجديد ، متخلين عن كل شيء دنيوي ، محتملين كل أنواع الأذى والاضطهاد والتعذيب ، وفي مكة حدثت واقعة الإسراء والمعراج فسرى الرسول إلى الملا الأعلى وإلى بيت المقدس . وستكون واقعة المعراج والإسراء أكبر واقعات الصوفية - فيها بعد . وأقبل رهط من أهل يثرب إلى مكة واستمعوا إلى النبي ، وسرعان ما أسلموا . ثم تمت بيعة العقبة ، وهاجر الرسول إلى يثرب . وتكون المجتمع الجديد من الأنصار أهل المدينة ، والهارجين من أهل مكة ، ويعملون - كما نعلم - اسم الصحابة .

ومن العجب أن المستشرقين من مؤرخي الحياة الإسلامية إبان ذلك العهد - يرون أن الإسلام قد تغير في المدينة ، بل إن أسلوب الوحي نفسه قد أصابه التغيير . وهذا خطأ ، كان الوحي المترن في مكة يقرأ عالياً في أحياe المدينة ، وكان هذا الوحي أساس عقيدة التوحيد وأساس الإسلام . ولكن كان على الإسلام أن يواجه أعباء الحياة ، فأخذ يحدد قوانينه ، كما كان عليه أن يواجه التوراة والتلمود ، وأتباعها من يهود . كانت السور المكية في معظمها قصيرة ، لأنها كانت تقود المؤمنين إلى «تجربة الحياة» الروح » بينما كانت السور المدنية - في معظمها طويلة ، لأنها كانت تعود المؤمنين بها إلى «تجربة الحياة» وكان على المسلم أن يعاني الاثنين معاً . ولكن نفس السور لم يتغير على الإطلاق . كما لم تتغير حياة الرسول ولا حياة صاحبته . كان على الرسول وعلى صاحبته أن يواجهوا أعباء الحياة ، ولم يدع الإسلام أبداً أنه أتي لإقامة حياة رهابية فحسب ، بل أعلن أنه أتي لكي ينشئ حياة من نوع جديد ، يمتدز

فيها الجانبان - الجانب الروحي والجانب الجسدي . بل لا يتضح الجانب الروحي في أمة من الأمم مما لم تعان الجانب الجسدي . وهكذا كان الإسلام في المدينة ، ثم فيها بعد ذلك على مر العصور . وكان الصحابة بالذات فرسان النهار ، رهبان الليل .

## ٢ - طائفة القراء :

ولم يكن الرسول يغافل عن تعميق الجانب الروحي في حياة المسلمين ، فسرعان ما انتظمت طائفتان في المدينة ، كان لهم الأثر الأكبر في الحياة الإسلامية فيها بعد . أما الطائفة الأولى : فهي طائفة القراء . وهذه الطائفة كانت طائفة القرآن . يقول ابن نعيم صاحب الخلية : إن معظم هؤلاء كانوا من الأنصار (وكانوا يدعون القراء يخطبون بالنهار ويصلون بالليل) أو على حد تعبير ابن سعد «يلازمون الأعمدة ليلاً يتهددون (١) » وكانت إذا ما جنهم الليل ، آتوا إلى معلم لهم بالمدينة بيبيون ويدرسون القرآن » وقد أرسل الرسول سبعين رجلاً منهم لبعض القبائل للدعوة ، فقتلوا في بئر «معونة» ويصفهم صاحب الخلية بأنهم كانوا الطبقة الأولى من النساء والعارفين والعباد الذين انقرض معظمهم على عهد رسول الله ﷺ ، ولم تكلمهم الدنيا ، ولم يتدنسوا بما فتح عليهم من زهرة الدنيا إفتاناً . ويبدو أن المعلم الأكبر لهؤلاء كان عبد الله بن مسعود وقد ذكر أنه قال «إن هذا القرآن مأدبة الله ، فمن استطاع أن يتعلم منه شيئاً ، فليفعل» كما وصف ابن مسعود هؤلاء القراء ، حملة القرآن فقال «ينبغى لحامل القرآن أن يعرف بليله ، إذا الناس تأمون ، وبنهاره إذا الناس يفطرون ، وبجزنه إذا الناس يفرحون ، وبيكائه إذا الناس يضحكون ، وبصمه إذا الناس يخاطلون ، وبخشوعه إذا الناس يختالون . وينبغى لحامل القرآن أن يكون باكيًا محزوناً ، حكيمًا ، عليماً سكيناً ، ولا ينبغي لحامل القرآن أن يكون جافياً ، ولا غافلاً ، ولا صخاباً ، ولا صيحاً ولا حديثاً (٢) ». كان هذا أبلغ وصف القرانيين الأوائل ، ويبدو أن الرسول عليه الصلاة والسلام قد عهد إلى عبد الله بن مسعود أن يقوم بهم ، وكان عبد الله بن مسعود من أوائل من تلقوا الوحي عن رسول الله . والشخصية الثانية الكبيرة من القراء : هي شخصية أبي الدرداء . وقد كان أبو الدرداء تاجراً ، ثم ترك التجارة مستمعاً إلى صوت القرآن «لأنه يهم تجارة ولا يبع عن ذكر الله» وكان للقراء الدور المهام في غزوات الرسول . ثم في حروب الردة ، وكان نداوهم في الحروب : «يا أصحاب القرآن ، زينوا القرآن بالفعال» . وقد استشهد الكثير

(١) ابن سعد : طبقات ج ٣ ص ٣٦ و ٣٨ وج ٦ ص ٢٥٥ .

(٢) أبو نعيم : الخلية ج ١ ص ١٢٣ و ١٣٠ - ١٣١ .

منهم في حروب الردة ، ثم انقلوا بعد الفتوح يعلمون الناس القرآن ، ويقددون الحلقات في المساجد . وكان أعظم هؤلاء القراء في أيام الشيختين أبا موسى الأشعري ، ويدرك صاحب الخلية عنه أنه كان بطوف في مسجد البصرة بعقد الحلقات ويعلم الناس القرآن . وكان لا يأذن بالدخول عليه إلا من جمع القرآن ، وكان يعظهم ويقول « لا يطولن عليكم الأمد ، فتفسو قلوبكم ، كما قست قلوب أهل الكتاب ». « إن هذا القرآن كان لكم أجرًا ، وكان عليكم وزرًا ، فاتبعوا القرآن ، ولا يبتعدنكم القرآن<sup>(١)</sup> » .

ولقد عاش القراء فرقة زاهدة ، في عهد الخلفاء الثلاثة . وحين قامت الفتنة بين علي ومعاوية ، وقفوا بجانب علي . ثم انشقوا عنه ، ومنهم خرجت أكبر فرقة سياسية زاهدة هي فرقة الحوارج .

### ٣ - أهل الصفة :

أما الطائفة الثانية التي تمثل الحياة الزاهدة في عصر الرسول ﷺ في المدينة - فهي طائفة أهل الصفة ، وقد حاول بعض مؤرخي التصوف - كما قلنا من قبل - أن ينسبوا التصوف استثناؤها إليها . وقد بنى الرسول ﷺ الصفة في ظلال المسجد لمؤلاء القراء من المهاجرين والأنصار . وقد عاش أهل الصفة عيشة زهد وتقشف ، « وكان عليهم جباب الصوف ، لم يكن عندهم غيرها » يقضون أوقاتهم في قراءة القرآن وتدبّره ، وفي الذكر والتفكير ، وكانوا من خاصة رسول الله . وكان الرسول يحرى عليهم أرزاقهم . وقد اعتبروا المثال الأول للمتجرددين من القراء « لا يأowون إلى أهل ولا مال ، ولا يلهيهم عن ذكر الله تجارة ولا مال ولم يعنوا على ما فاتهم من الدنيا ، ولا يفرحوا إلا بما أيدوا به من العقبي » وقد حدث الوحي الرسول عنهم فقال : « واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشى ، يربدون وجهه ، ولا تعد عيناك عنهم تزيد زينة الحياة الدنيا » . وقد كلام جماعة من أشراف العرب النبي أن يترك هؤلاء ، لكي يتمكنوا من مجالسته ، فأبى ، وقال « الحمد لله الذي لم يمتنى ، حتى أمرني أن أصبر نفسي مع قوم من أمتي ، معكم الحياة ومعكم الموت » . وقد ذكر عن رسول الله الحديث المشهور « رب أشعث أغبر ذي طمرين ، لو أقسم على الله لأبره ، منهم البراء بن مالك » وقد كان البراء بن مالك أحد أهل الصفة<sup>(٢)</sup> . وسيتعدد الصوفية بعد - هذا الحديث ، ويعتبرونه من سمات الصوف الكامل . كما أن أحدهم - وهو وابعة بن عبد الجبهي حفظ لنا الحديث المشهور عن رسول الله ، والذي يعتبر جوهر

(١) أبو نعيم : الخلية ج ١ ص ٢٥٦ ، ٢٥٧ .

(٢) أبو نعيم : حلقة الأولياء ج ١ ص ٣٢٧ - ٣٤٧ .

التصوف وهو : «يا وابصه جئت تسألني عن البر والإثم : يا وابصه أستفت قلبك : أستفت نفسك : البر ما اطمأن إليه القلب ، واطمأن إليه النفس . والإثم ما حاكم في النفس ، وتردد في الصدر وإن أفتك الناس وأفتكوا (١)». وقد اعترى بذكر هذه الطائفة وتبع تاريخها أوائل مؤرخى التصوف مثل أبي سعيد الأعرابي في كتابه «طبقات النساء» الذي لم يصل إلينا مع الأسف . كما فعل هذا أيضاً أبو عبد الرحمن السلمي ، والسبب في هذا أن حياة هؤلاء وسيرهم كان توطئة «المذهب التصوف على حد تعبير أبي نعيم .

#### ٤ - طائفة التوابين والبكائيين :

وووجد - بجانب هاتين الطائفتين - طائفة التوابين والبكائيين . ولم تكن هذه الطائفة فرقة قائمة بذاتها ، تتنظم في حلقات كما إنتظم القراء وأهل الصفة مثلاً ، وإنما كانت التوبة والبكاء طريقاً من طرق قدماء الصحابة ، سواء من أهل الصفة أو من غيرهم . وقد ذكر عن العرباض بن سارية - وهو من أهل الصفة - أنه كان من البكائيين وفيه وفي أصحابه نزلت الآية : «وأعينهم تفيس من الدمع (٢)». ومن الأمثلة على من اتخذوا هذا الطريق من الصحابة : مثال بهلول بن ذويب . وقد أورد جولد تسير ونيكلسون هذا المثال : فقد خرج هذا الصحابي إلى جبل يحوار المدينة ولبس لباس الشعر وربط يديه خلف ظهره بسلسل من حديد وجعل يصبح «يا رب - انظر إلى بهلول يرسف في الأغلال ويعرف بذنبه» والمثال الآخر هو مثال أبي لبابة لما ندم على خيانة إرتكتها ، ربط نفسه إلى عمود في مسجد المدينة وبقي على هذا الحال حتى أيقن أن الله غفر له ». ويدرك نيكلسون أن هناك أمثلة أخرى ، وأنواعاً أخرى من أساليب الندم والتوبة كانت متصلة بشعائر الحج إلى البيت الحرام . ويدرك أن كثيراً ما ذهب الحجاج إلى مكة مشاة حفاة الأقدام ، أو طافوا بالكعبة - وهم مقودون كالجحافل بحلقات في أنوفهم ، كما أن الكثرين منهم قطعوا على أنفسهم عهد الصمت . وأن آبا بكر حين تولى الخلافة ، أبطل هذه العادة وإعتبرها من أعمال الجاهلية (٣) .

وجد الرهد إذن - والتفكير - والتأمل وووجدت طرق وأساليب كل هؤلاء . أم أن النبي كان في أول الأمر «ينكر عليهم إصطناع المجاهدة وتعذيب النفس تكفيراً عن السيئات ، ثم يتراجع بعد ذلك -

(١) نفس المصدر : ج ٢ ص ٤ .

(٢) نيكلسون : في التصوف الإسلامي ص ٢٢ .

(٣) المصدر السابق ج ٢ ص ١٣ .

حين رسخت قدم الزهد في الإسلام ، فيقرهم على هذا» قوله خاطئ ، وعدم فهم لموقف الرسول عليهما السلام . أنكر الرسول على الصحابيين عثمان بن مظعون وعبد الله بن عمرو بن العاص صيام الدهر «وتعذيب النفس» ، « وعدم السعي» و«إهال الأسرة» وكان يريد أن يضع أصول الزهد الإسلامي ولذلك قال للصحابي عكاف بن وداعة الهمالي حين امتنع عن الزواج «أنت إذن من إخوان الشياطين ، إن كنت من رهبان النصارى ، فالحق بهم . وإن كنت منا ، فلنستنا النكاح». وإننا لنعلم «بعد» أن صوفية الإسلام الكبار تزوجوا وأولادوا الذرية ، فهل كان هذا حائلاً بينهم وبين التصوف . إن من الثابت علمياً أن التراث الصوفي الإسلامي ، هو أعظم تراث من نوعه قد وصلنا ، ولا يقاس به التراث الصوفي غير الإسلامي . فلم يقف الزواج إذن عقبة في سبيل التصوف . وكان الرسول قد عمل على إقامة حياة روحية لا تتنافى مع «سنة الحياة» ولها «طابعها الخاص» وأطاع الصوفية فيها بعد سنة الرسول . وكان نتاج هؤلاء الصوفية أروع المذاهب الروحية والمتناهية بقيمة .

## ٥ - القرآن والحديث . . . وطريق الروح :

وإنقل النبي محمد عليه الصلاة والسلام إلى الرفيق الأعلى . وقد ترك لرواد الروح الناذج الآية : القرآن . والقرآن حمال أوجه . رسم في تعاليمه «طريق الروح» كما رسم «طريق الجسد» عرض للناس الزهد في الحرام ، كما عرض لهم الزهد في الحلال . وأعطاهم الخيرة ، الحرية في اختيار هذا أو ذاك . كانت دعوة القرآن هي «الحرية المكتسبة» لأحد الطريقين . ولم ينكر هذا الطريق أو ذاك . وسرى فيها بعد - كيف يبدأ التصوف بإختيار الصوفية لطريق الروح ، وكيف دخلوا هذا الطريق ، باستنباط مباشر وتعويق للآيات الروحية في القرآن .

أما النوذج الثاني فكان «ال الحديث» ، والحديث كالقرآن ، أصل من أصول الإسلام ، كما هو أصل من أصول التصوف . وقد إمتلاء الحديث أيضاً بأحاديث الروح . كما إمتلاء بأحاديث الجسد . وقد تمادي الصوفية فيها بعد - في النوذج الحديث . لقد أحبوها الرسول ، وتغنوها في أشعارهم وفي ثرثهم ، وكان من آثار هذا الحب أن حملوه أحاسيسهم ومداركهم ومشاعرهم : فأطلقوا كل هذه على لسانه ، واعتبروا المتحدث هو الأهم . ورأوا أنه هو المتقلب فيهم (تقلبك في الساجدين) فضيخت مادة الحديث الصوف الموضع من الصوفية على لسان الرسول . وهذا طريق وعر - كما سألين فيها بعد - أن يرى الصوف في نفسه حقيقة الرسول ، ويتكلم باسمه ، ويعلن أنها أحاديث قدسية وغير قدسية . وإن المسئلة للصوف العذر في أنه في حال الحب ، والحب فإن ، فإن المنجز العلمي يضع كل شيء في

مكانة ، محدداً موقفاً ، وبالرغم من كل هذا ، فإن الأحاديث الصحيحة ، القوية السندي ، الحالية من الوضع قد أنتجت تصوفاً خطيراً ، لا يقل أصالة عن التصوف المستند إلى الحديث الموضوع لقد إنشق التصوف عند جماعة من أمّة السلف - من أمثال المهوّي الأنصارى وابن تيمية وابن قم الجوزية . كما وجد قبل هؤلاء فرقـة السالمية الصوفية والمنوذج الثالث - حـيـاة الرسـول - وقد رأى الصوفـية فيها موقف التصوف الكـبـيرـى . وحاـلـواـ عـمـاكـاـهـ هـذـهـ المـوـاقـفـ وـمـرـاعـاهـ سـتـهـ . وـكـانـواـ يـرـونـ فـيـهـ كـمـاـ صـرـحـ أـبـوـ زـيـدـ الـبـسـطـامـيـ - وـهـوـ فـيـ حـالـةـ جـذـبـةـ رـائـعـةـ ، مـتـأـمـلاـ جـمـاـلـ مـحـمـدـ العـيـنـيـ وـالـجـمـدـ - «إـنـهـ الفـردـ الـأـوـحـدـ» وـسـيـأـخـذـ الصـوـفـيـةـ ، سـوـاءـ كـانـواـ مـنـ أـهـلـ السـنـةـ أـوـ مـنـ الـفـلـاسـفـةـ بـحـيـاتـهـ وـسـتـهـ . وـسـيـكـوـنـ مـعـارـجـهـ هـوـ أـسـاسـ التـصـوـفـ كـلـهـ - كـمـاـ سـرـىـ بـعـدـ . وـسـيـتـخـذـ الصـوـفـيـةـ جـمـيـعـاـ المـثـلـ الـأـعـلـىـ لـلـطـبـيـعـةـ الـإـنـسـانـيـةـ ، فـ مـواـزـاـ لـلـطـبـيـعـةـ النـارـيـةـ - طـبـيـعـةـ الشـيـطـانـ ، أـوـ فـيـ مـواـزاـ لـلـطـبـيـعـةـ النـورـيـةـ - طـبـيـعـةـ الـمـلـائـكـةـ . وـالـنـوـذـجـ الـرـابـعـ : حـيـاةـ أـصـحـابـهـ مـنـ الزـاهـدـينـ ، القرـاءـ وـأـهـلـ الصـفـةـ ، والتـائـينـ وـالـعـابـدـينـ وـالـنسـاكـ .

#### زهد الشـيـخـيـنـ :

وـأـطـلـ عـهـدـ الشـيـخـيـنـ : أـمـاـ عـهـدـ الشـيـخـ الـأـوـلـ ، فـلـاـ نـرـاهـ يـخـتـلـفـ أـدـنـىـ اـخـتـلـافـ عـنـ عـهـدـ النـبـيـ ، فـ حـيـاةـ الـمـسـلـمـيـنـ الـرـوـحـيـةـ . أـمـاـ طـائـفـةـ الـقـرـاءـ - فـقـدـ كـانـ عـهـدـ أـبـيـ بـكـرـ اـمـتـحـانـاـ عـسـيـراـ لـهـ فـسـرـعـانـ مـاـ نـفـرـواـ مـعـ جـيـوشـ الـمـسـلـمـيـنـ لـقـتـالـ كـذـابـ الـيـمـامـةـ - مـسـيـلـمـةـ . وـاستـشـهـدـ عـدـدـ كـبـيرـ مـنـهـمـ فـ مـوـاقـعـهـ الـخـتـلـفـةـ أـمـاـ أـهـلـ الصـفـةـ فـقـدـ اـسـتـمـرـ نـسـقـ حـيـاتـهـ فـعـهـدـ أـبـيـ بـكـرـ كـمـاـ كـانـ فـعـهـدـ الرـسـولـ . وـكـانـ الصـاحـبـ الـأـوـلـ زـاهـدـ أـشـدـ الرـهـدـ ، يـعـافـ الدـنـيـاـ وـيـخـشـىـ فـتـنـهـ ، وـيـحـاـوـلـ قـدـرـ مـاـ أـمـكـنـهـ أـنـ يـجـنـبـ صـحـابـةـ الرـسـولـ أـوـضـارـهـ ، فـحـرـمـ عـلـىـ أـهـلـ بـدـرـ الـإـمـارـةـ ، وـحـاـلـ أـلـاـ يـسـتـخـدـمـهـ ، حـتـىـ لـاـ تـشـوـبـ حـيـاتـهـ شـائـةـ مـنـ دـنـيـاـ .

وـأـقـبـلـ عـصـرـ عمرـ عـلـىـ الـمـسـلـمـيـنـ ، وـانـدـفـعـ الـمـسـلـمـوـنـ إـلـىـ بـقـاعـ الـأـرـضـ ، وـمـلـكـوـاـ كـنـوزـهـاـ ، وـحـطـمـوـاـ إـمـبرـاطـورـيـاتـهـاـ . انـهـرـ سـيـلـ الغـنـامـ عـلـيـهـاـ . وـأـرـسـلـ عـمـرـ صـحـابـةـ الرـسـولـ إـلـىـ الـأـمـصـارـ الـخـتـلـفـةـ ، يـعـلـمـوـنـ أـهـلـهـاـ الـقـرـآنـ ، وـيـحـكـمـوـنـ فـيـهـمـ بـكـتـابـ اللهـ وـسـتـهـ رـسـولـهـ . وـقـدـ نـظـرـ أـحـدـهـمـ وـهـوـ أـبـوـ مـوسـىـ الـأـشـعـرـىـ إـلـىـ الـمـسـلـمـيـنـ ، وـقـدـ أـقـبـلـتـ عـلـيـهـمـ الـدـنـيـاـ فـقـالـ لـابـنـهـ : يـاـ بـنـيـ : لـوـ شـهـدـتـنـاـ وـنـخـنـ مـعـ النـبـيـ عـلـيـهـ الـسـلـطـةـ ، إـذـاـ أـصـابـتـنـاـ السـيـءـاتـ لـحـسـبـتـ أـنـ رـيـحـنـاـ رـيـحـ الضـيـانـ . ثـمـ يـعـلـمـ أـبـوـ مـوسـىـ الـأـشـعـرـىـ أـنـ بـعـضـ الـمـسـلـمـيـنـ يـمـنـهـمـ عـنـ الـجـمـعـةـ أـنـ لـاـ ثـيـابـ هـمـ ، فـدـخـلـ إـلـىـ بـيـتـهـ ، وـلـبـسـ عـبـاءـ مـنـ صـوـفـ . ثـمـ خـرـجـ فـصـلـ بـالـنـاسـ . وـأـرـادـ أـنـ يـحـبـ الـنـاسـ فـلـبـسـ الـبـسـيـطـ مـنـ الـثـيـابـ - فـيـقـرـأـ هـمـ حـدـيـثـ الرـسـولـ عـلـيـهـ الـسـلـطـةـ «لـقـدـ مـرـ بـالـصـخـرـةـ مـنـ الـرـوـحـاءـ

سبعون نبيا حفاة عليهم العباء» ويشرح لهم معنى القلب ، ويختى عليهم من تقلباته «إنما سمي القلب لتقلبه ، وإنما مثل القلب مثل ريشة بفلة من الأرض . ويحاول إشعال عاطفة الحزن فيهم «يا أهلا الناس : إبکوا ، فإن لم تبكوا ، فتباکوا<sup>(١)</sup>» ونرى صاحبنا آخر من كبار القراء هو معاذ بن جبل ، يرى أيضاً أموال الأرض تقبل على المسلمين فيقول «ابتليهم بفتنة الضراء فصبرتم ، وستبلون بفتنة السراء ، وأخواف ما أخاف عليكم فتنة النساء<sup>(٢)</sup>».

ويعلن صحابي آخر من أهل الصفة القدماء وهو عبد الله بن أم مكتوم حدثاً للرسول ذكره لهم ، وقد ارتفعت الشمس في يوم حر قاس ، وهم في داخل حجراتهم فقال : يا أهل الحجرات : سعرت النار ، وجاءت الفتنة كقطع الليل ، لو تعلمون لضحكتم قليلاً ، ولبكيركم كثيراً<sup>(٣)</sup> ويقف صحابي آخر من أهل الصفة هو عقبة بن عامر الجبئي في مصر ، وقد سكن بها ينادي الناس بحديث رسول الله «يجمع الناس في صعيد واحد ، ينفذهم البصر ، ويسمعهم الداعي ، ثم ينادي مناد «سيعلم أهل الجمع لمن العز والكرم» ثم يقول «أين الذين كانت تتاجى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربهم خوفاً وطمعاً» ثم يقول «أين الذين كانت لا تلهيهم تجارة ولا يبع عن ذكر الله»<sup>(٤)</sup> ولكن بينما كان كبار الصحابة يثرون وتأثيم الأموال والغناائم ترى ، كان الخليفة الكبير يعيش في المدينة عيشة تقشف نادرة ، وكان قد عرف بالتحديث «وقد ذكر النبي ﷺ هذا فقال «إن في أمتي محدثين أى مكلمين - ومنهم عمر» . وكان عمر ياجماع الكتاب جميعاً مثلاً أعلى للنسك وللتزهد . وحين ظهرت طائفة أطلقت على أنفسها اسم النساك ، وكانوا يسرون في تودة ووقار ، ويتكلمون بقدر ، سالت سيدة من سيدات المسلمين - هي الشفاء بنت عبد الله - عن أمر هؤلاء الناس أجييت بأنهم طائفة النساك ، فقالت منكرة عليهم هذا «كان - والله عمر إذا تكلم أسمع ، وإذا مشى أسرع ، وإذا ضرب أوجع ، وهو النساك حقاً».

ومع أنني أوردت هذا النص ، لكي أثبت نسلك عمر بن الخطاب الأصيل المنبعث عن طبيعة زاهدة ، فإن هذا النص ينفي أيضاً عن ظهور طائفة النساك بعد وفاة عمر بن الخطاب .

عرف عن عمر بن الخطاب إذن النساك - وهو أساس الزهد ، والتحديث أو التكليم - وهو

(١) أبو نعيم : الحلية ج ١ ص ٢٥٩ ، ٢٦١ .

(٢) نفس المصدر ص ٢٣٦ ، ٢٣٧ .

(٣) نفس المصدر ص ٤ .

(٤) نفس المصدر ج ٣ ص ٥ .

يأصطلاح أحدث ظهوراً - العلم اللدن أو الذوق - وهو أساس التصوف . ولا عجب بعد ذلك أن يربط مؤرخو التصوف بين عمر وبين أويس القرفي ، وأويس القرفي شخصية غامضة من شخصيات التابعين . عبر عنه صاحب الحلية بأنه «سيد العباد»<sup>(١)</sup> وعلم الأصفياء من الزهاد . بشر به النبي ﷺ وأوصى به أصحابه «ونسجد عمر علينا بمحاولون لقاءه . وكان أويس - فيما تقول المصادر - يعيش مختفياً ، أشعث أغير ذا طررين . وتتحقق فيه صفات من أطلق عليه متأخرو الصوفية «قطب الغوث»<sup>(٢)</sup> » وسنعود إلى أويس بعد قليل .

## ٧ : عهد عثمان : ظهر الرف ومقاؤته

وانزوى روح الزهد أو التنسك في عهد الخليفة الثالث عثمان . كان عهد عمر بن الخطاب - عهد الغزو والفتح ، بينما كان عهد عثمان - عهد الرف وجمع الأموال . ولم يكن للرجل يد في هذا . لقد أقبلت الأموال في أيام عمر وفي إثر أيامه ، واغتنى المسلمين أشد الغنى . وكان عمر قد استعمل عدداً كبيراً من بنى أمية في الشام . وحين تولى عثمان أقرهم ، ولم يكن هؤلاء من الصحابة بمعنى الكلمة ، كانوا رجال حكم من الطراز الأول ، ورجال دنيا في أملاكهم . فعاشوا في قصور الشام ، كما عاشوا في قصور البصرة والكوفة والمدائن عيشة مترفّة ، تفوق حتى معيشتهم الناعمة الأولى في مكة . ومن الإنصاف أن نقول : إن حيازة الأموال والضياع لم تكن مقصورة على هؤلاء الطلقاء «من بنى عبد شمس» بل كانت فاشية في مجموعة كبيرة من الصحابة حتى المجاهدين والأنصار وأهل الصفة والقراء . ولكنها كانت أظهر وأصرّ في بنى عبد شمس . ولا شك أن مجموعة لا بأس بها أيضاً من الصحابة والتابعين والقراء آلمها كل الألم هذا المظهر الدنوي الذي ساد الحياة الإسلامية ، وأنكرت أشد الإنكار أن يكون هذا هو الإسلام الحقيقي الذي دعا إليه محمد ﷺ ، وهو في جوهره ثورة على المجتمع القرشى المترف ، أو بمعنى أدق ثورة على المجتمع المترف الإنساني عامه . وتبلور الألم والإنكار في ثورة فردية عارمة ، قام بها صاحب الرسول القديم أبوذر الغفارى . إن هذا المحنث القديم ، تذكر ما فعل به أشراف قريش ، حين أتى رسول الله إلى مكة ، وأعلن إسلامه ، فضربوه حتى كادوا أن يقتلوه . . . وقد جاهد أبوذر الغفارى مع رسول الله في جميع المشاهد ، حتى انتصر الإسلام ، وإنصرت كلمة المساكين والفقراء والضعفاء ، ولم يلبث أشراف قريش ، أن تسللوا - تحت أسماء

(١) ابن سعد : طبقات ج ٣ ص ٢٠٨ .

(٢) أبو نعيم : الحلية ج ٢ ص ٧٩ وما بعدها .

وابن الجوزى : صفة الصفة ج ٣ ص ٢٢ - ٣٠ .

الطلقاء—إلى الصدار، يعذونها جذعة ويتحكمون مرة أخرى في رقاب المسلمين. ويجمعون المال وينكرونه. بلرأى صاحب الحب القديم عثمان بن عفان الذي شاركهم هم وبقية أصحاب الرسول وعاون بنفسه وماليه . بل خرج عن ماليه ، ليعيش حياة الفقراء في مكة والمدينة ، يعين الطلقاء على الأمر . ، وي يكن أقدامهم . . . وأعلن أبوذر الثورة على الكنوز. وذهب إلى الشام وهناك هاله الأمر ، واختلف أشد الاختلاف مع إلى دمشق—معاوية بن أبي سفيان ، فأعاده معاوية إلى المدينة وهو يقول : إن بني أمية تهدى بالفقر والقتل ، ولبطن الأرض أحب إلى من ظهرها ، وللفرق أحب إلى من الغنى . وأخذت الحلقات تنفض من حوله خوفاً من سطوة بني أمية . وقد سئل ، لم تذهب الناس عنك — فقال : إنني أنهم عن الكنوز . ثم أعلن دعوته « إن خليلي صلي الله عليه وسلم — عهد إلى : أنه أيا ذهب أو فضة أوكى عليه ، فهو جمر على صاحبه حتى ينفقه في سبيل الله عز وجل » فمال مال المسلمين لا مال الله . وذهب أبوذر إلى الكعبة فنادي المسلمين « يا يها الناس — أنا جندي الغفارى ، هلم إلى الأخ الناصح الشفيف » فاكتنفه الناس ، فقال : أرأيتم لو أن أحدكم أراد سفراً ، أليس يخدر من الزاد ما يصلحه : فقالوا بلى : قال : فسفر طريق يوم القيمة أبعد ما تريدون ، فخذلوا منه ما يصلحكم . قالوا وما يصلحتنا ؟ قال : حجروا حجة لعظام الأمور ، صوموا يوماً شديداً حرها طول الشور صلوا ركعتين في سواد الليل لوحشة القبور » ثم نهان عن الحرص الذي أذل أنعاقهم . وقابل العابد السائح الخليفة عثمان ، وحاول الخليفة استئاته بمال ولكنه صالح فيه « اعزموا دنياكم ، ودعونا وربنا وديننا » وينهك الخليفة عثمان عليه وأمامه كومة من أموال ويسأل كعب الأحبار « ما تقول فيمن جمع هذا المال ، فكان يتصدق منه ويعطى في السبيل ، وي فعل وي فعل : فقال كعب : إن لأرجوله خيراً : وينقض أبوذر ويرفع العصا على كعب صالحًا « وما يدريك يا ابن اليهودية : ليودن صاحب هذا المال يوم القيمة كما لو كانت عقارب تلسع السواداء من قبله » وكان المال الذي ينادي الخليفة أموال عبد الرحمن بن عوف أحد العشرة المبشرين بالجنة ، وقد نقلت أمواله المكدسة إلى الخليفة بعد وفاته—لكي يقسمها بين ورثته . ويقول أبوذر « إن لأقربكم مجلساً من رسول الله عليه السلام وذلك أنى سمعت رسول الله يقول « إن أقربكم مني مجلساً يوم القيمة من خرج من الدنيا كهيئة ما تركته فيه » وإنه والله ما منكم من أحد إلا وقد تشبت بشيء منها غيري » .

وتذكر أبوذر هجرته إلى الرسول ، وتحديه لقريش في عقر دارها—وكاد أن يقتل ، ولما عاد يحراره إلى النبي صالح فيه « ألم نهك عن العالمين » . . . وهو يعود إلى قريش ، يتحداها مرة أخرى . وهذا

هو الخليفة الثالث من قريش ومن بطن بنى عبد شمس - ينفيه إلى الربذة . وتذكر صرخة الرسول الأخيرة له « يموتن رجل بفلاة من الأرض تشهده عصابة من المؤمنين » وذهب إلى هناك ، أراد أن يعيش وحيداً ، وأن يموت وحيداً . وقد مر به المؤمنون . . . ومات بين أيديهم <sup>(١)</sup> .

أما الشخصية الثانية الزاهدة والتي سارت على سنة أبي ذر - فهي شخصية تابعى هو عامر بن عبد قيس ( توف قبل الستين ) وتلميذ أبي موسى الأشعري . وقد كان عامر بصرياً . وقد تزهد الرجل ، بل كان رأس الزهد في البصرة ، ومثله الحقيقى . وستكلم عنه بالتفصيل ، حين نتكلم عن زهد البصرة . إنما أوردناده هنا ، لأنه لم يكن زاهداً أو عابداً فحسب ، وإنما كان أيضاً أمراً بالمعروف ، وناهياً عن المنكر . وقد راعه فساد الحاكمين ، وغناهم وترفهم ، فارتفع صوته بالنکير ، وسيره وإلى عثمان على البصرة إلى المدينة . وقد تقابل مع عثمان وتجادلا في عنف ، ثم أعاده إلى البصرة ، ولكنه اختلف مع إليها ، وهويناه عن الفساد والترف ، فأمر عثمان بإخراجه إلى الشام . ولم يكف في الشام عن دعوته . تلك هي صور من الزهد الإسلامي الأول . استند على حقيقة الإسلام الأولى ، وهي أن المال للجاعة ، وأن على ولاة الأمر أن يعيشوا عيشة الفقراء أو أدنى وإلا عاد الأمر برياسة قوشية أو ملكاً عضوضاً ، وقد ثبتت تطورات الحوادث فيما بعد ، أن أبو ذر كان على حق في دعوته . إن كنز بنى أمية في الشام استخدمت ببراعة نادرة لإنشاء قبصية أخرى وملكاً متوارثاً .

وكان زهد الصحابة أو يعني أدق عبادتهم أو تسكمهم ، فلم ترد كلمة الزهد أبداً - في حياة هؤلاء ، كان هذا الزهد داخلياً ، يمثل شغاف قلوبهم ، لم يكن هناك من مؤثر خارجي ، يدعوه إلى هذه الثورة على حياة الترف وعدم زهد الحاكمين . فلم تقم ثورة على الحاكمين في عهد الشيفيين . لقد كان الشيفيان يمثلان بساطة الإسلام الأولى ، ويعرقان عن كل ما يتصل بالترف الدنيوي بسبب . فنولى عباد الصحابة الشيفيين بل عملوا لها ، ولم يختلف سليمان الفارسي أو عمار بن ياسر ومعاذ بن جبل وحديفه بن اليان عن العمل لها ، وتولوا الإمارات المختلفة في أرجاء العالم الإسلامي الجديد باسمها . ولكن حين تولى عثمان ، عرض عباد الصحابة أعماله على « قانون الإسلام » الذي ارتسם في كتابهم ، فرأوا الأمر مختلف ، والصورة تتبع وتبتعد ، فجأر أبو ذر بصوته

وقد حمل مؤرخو الصوفية فيما بعد - أبو ذر الففارى صوراً من التصوف لم يقل بها ، واعتبروه من أصحاب المقامات والأحوال . وقد صح فعلاً أن الرجل هو صاحب مقام « الفقر » كما فهمه المتأخرن

(١) أبو نعيم : الحلية ج ١ ص ١٥٦ - ١٥٧ وابن الجوزي : صفة الصفة ج ١ ص ٢٤٥ - ٢٤٨ والدكتور الشبي : الصلة بين التصوف والتشيّع ج ١ ص ٣٨ - ٣٣ / ٢٥٧ - ٢٥٨ .

من الصوفية ، الفقر النابع عن حقيقة داخلية فيه . فقد زهد الرجل في المال ، وقد كان في يده ورفضه ، وهو يلقي عليه ويغري به . ورفض التأويل الآخر للقرآن ، وكان يدعوه لهذا التأويل الآخر ، الصحابي الثالث ، وخليفة رسول الله عثمان بن عفان - رجل لا يشك مسلم في إيمانه ، ولكن أبا ذر رفض كل هذا ونأى عنه . ولذلك وضع السراج على لسان أبي ذر «إن قيامي بالحق لله تعالى لم يترك لي صديقا ، وإن خوف من يوم الحساب ما ترك على بدني لحما ، وإن يقيني بثواب الله ما ترك في بيتي شيئا» وقد شك الدكتور كامل الشبي في هذا الخبر الذي يجعل من أبي ذر رجلا من أصحاب الماجيد . وحقا إن تطبيق النقد الداخلي على النص يثبت أنه ليس من نفس أبي ذر . ولكن مورخى الصوفية يطلقون على لسان المتقدمين من العباد ، الوصف المستشف من أحواهم ومواجدهم . كان هذا هو حال أبي ذر تماما وإن كان لم يعبر عنه بمثل هذه الأنفاظ . كما تتبع الدكتور الشبي أيضا قصة البكاء التي تروى عنه ، ورأى أنها صفة لم تتوثر عن أبي ذر ، أو أنه «أول من تكلم في علم الفناء والبقاء «ورأى أنه ادعاء يحمل جريمة تهايته»<sup>(١)</sup> . كما أنكر الدكتور الشبي أيضاً أن يكون أبوذر قد استخدم مصطلح «صاحب المنزل» دلالة على الله . ورجح أن هذا المصطلح لم يستخدم في القرن الأول . وهذا كله حق . كان الرجل يتوجه فقط إلى القرآن يتداربه ، ويستلهم مصطلحاته . ولم يحيط كثيرا في طريق التأويل .

وأقبلت الفتن كقطع الليل المظلم على المسلمين ، لقد قتل عثمان .

**٨-على بن أبي طالب : رباني الأمة**

وتولى إمرة المؤمنين «رباني الأمة» على بن أبي طالب ابن عم الرسول وزوج ابنته ، والحاواري الذي نشأ طفلا يافعا في رحاب النبوة ، يستلهم نواحيمها ، ويعيش في أنوارها . وبينما عرف الآخرون من صحابة محمد عليهما السلام الشر والخير ، وتقطعت أعينهم وأفلاتهم بين الجاهلية والإسلام وعانوا التجربة المرة ، نزاع الخير والشر فيهم ، لم يعرف على بن أبي طالب سوى الخير فقط ، ولم يعرف الجاهلية أبدا . وكان السادسة من قريش بل أعمامه المقربون المحنكون بالتجارب ، الموقنون بأمانة الداعي الجديد يحاربون مطلع النور ، ويقفون من دعوة التوحيد - موقف العداء المطلق ، وكان أطفال قريش يعيدين في لعبهم وصخبهم ، وهو - طفل في الثامنة من عمره ، يتبع محمدا - أينما حل وأينما سار . يصل - كما يصل - ويتبعد كما يتبع . وينزل الوحي على الرسول ، ويقرؤه للطفل الصغير ، فينقش في قلبه ، قريا صارخا .

(١) الدكتور كامل الشبي : الصلة ج ١ ص ٣٢ .

وحيث أنذر صلوات الله عليه عشيرته الأقربين . وفـ العشيرة أبو طالب شيخ قريش ووالد على ، لم يستجب لحمد واحد منهم ، سوى الطفل الصغير ، مباعداً على روحه وماله . ورأى الطفل الصغير أيضاً بعضـاً من سادة قريش ممن عرّكتهم الجاهلية وأوضارها ، وعرفوا خبئـاً وكدرها ، يقلـون على ابن عمـه وسيده ومعلمه الأكبر ، فيؤمنون به ، ورأى المستضعفـين والعبيد يسرعون إلى رحاب الرسول ، مؤمنـين خاشعين قاتـين . وكم أحبـ على هؤـاء ، وأنـسـ إليـهم ، كما أنسـوا إـليـه . وأحبـم أشدـ الحـبـ ، كما أحبـوه ، ومضـتـ الأيامـ ، وعلـىـ مشـاهـدـ الرـسـالـةـ الـكـبـرـيـ ، يـكـتبـ دورـهـ الكـبـيرـ فيهاـ طـفـلاـ وـشـابـاـ . وماتـ الرـسـولـ عـلـيـهـ السـلـطـةـ ، ونزلـ عـلـىـ معـ جـسـدـهـ إـلـىـ القـبـرـ يـوسـدـهـ التـرابـ وـيلـقـيـ عـلـيـهـ النـظـرـةـ الـأـخـرـةـ . وتـوـلـيـ أـبـوـ بـكـرـ خـلـافـةـ الـمـسـلـمـينـ ، وـعـادـ عـلـىـ إـلـىـ بـيـتـهـ عـابـداـ ، وـفـقـيـهاـ لـمـسـلـمـينـ وـتـوـلـيـ عـمـرـ الـخـلـافـةـ بـعـدـ أـبـيـ بـكـرـ ، وـعـلـىـ فـيـ عـبـادـتـهـ وـفـقـهـ ، وـتـوـلـيـ عـمـانـ الـخـلـافـةـ . وـرـأـيـ عـلـىـ ، الصـاحـبـ الـثـالـثـ عـمـانـ الـذـيـ أـحـبـهـ الرـسـولـ أـشـدـ الـحـبـ وـأـحـبـهـ هوـ أـشـدـ الـحـبـ ، يـضـعـ بـنـيـ أـمـيـةـ عـلـىـ رـقـابـ الـمـسـلـمـينـ ، وـيـفـسـرـ الإـسـلـامـ . الـذـيـ حـارـبـ هـوـ لـأـجـلـهـ أـشـدـ الـحـربـ ، كـماـ حـارـبـ صـدـيقـهـ عـمـانـ نـفـسـهـ لـأـجـلـهـ أـشـدـ الـحـربـ ، يـفـسـرـ تـفـسـيرـ دـنـيـوـاـ ، يـعـدـ فـيـ عـنـ جـانـبـ الـعـبـادـيـ ، الـجـانـبـ الـذـيـ عـاـشـ عـلـىـ لـهـ ، وـعـرـفـ الإـسـلـامـ بـهـ وـرـأـيـ كـبـارـ الصـاحـبـةـ يـمـتـلـفـونـ بـعـمـانـ فـيـ عـنـفـ وـشـدـةـ ، رـأـيـ عـبـدـ الرـحـمـنـ بـنـ عـوـفـ وـعـبـدـ اللـهـ بـنـ مـسـعـودـ وـغـيـرـهـاـ ، يـقـفـونـ مـعـ عـمـانـ فـيـ مـوقـفـ الـمـارـضـةـ ، وـيـرـفـعـونـ أـصـوـاتـهـمـ فـيـ كـلـ مـكـانـ بـالـشـكـوـيـ الـمـرـيـةـ مـنـهـ . وـلـكـنـ الـعـابـدـ الـمـتـبـتـلـ لـمـ يـعـارـضـ وـلـمـ يـخـلـفـ - اللـهـمـ مـرـةـ وـاحـدـةـ - حـيـنـ رـأـيـ الـخـلـافـةـ يـنـيـنـ الـعـابـدـ الـمـتـبـتـلـ الصـاحـبـ الـقـدـيمـ لـحـمـدـ رـسـولـ اللـهـ أـبـاـ ذـرـ ، لـمـ يـسـطـعـ صـبـراـ عـنـ أـنـ يـخـرـجـ هـوـ وـوـالـدـهـ الـمـسـنـ وـالـحسـنـ لـوـدـاعـهـ ، وـأـقـيـ عـمـانـ وـمـروـانـ بـنـ الـحـكـمـ لـمـنـعـهـ ، وـتـلـاحـيـ الرـجـلـانـ أـشـدـ التـلـاحـيـ .

كانـ عـلـىـ بـنـ أـبـيـ طـالـبـ «ـرـبـانـيـ الـأـمـةـ»ـ ، كـانـ كـبـيرـ عـبـادـهـ وـزـهـادـهـ وـكـبـيرـ عـلـمـائـهـ . وـكـانـ الزـهـادـ وـالـعـلـبـاءـ يـرـوـنـ أـنـهـ الـمـلـجـأـ بـعـدـ مـقـتـلـ عـمـانـ الـخـلـافـةـ الـضـعـيفـ الـجـيـبيـ الـذـيـ تـسـلـقـتـ مـشـيـخـةـ قـرـيـشـ عـلـىـ أـعـنـاقـهـ مـرـةـ ثـانـيـةـ إـلـىـ حـكـمـ الـمـسـلـمـينـ . وـتـوـلـيـ عـلـىـ إـمـارـةـ الـمـؤـمـنـينـ ، وـالـتـفـ فـعـلـاـ حـولـهـ الـبـدـرـيـوـنـ مـنـ الـمـهـاجـرـينـ وـالـأـنـصـارـ . وـالـتـفـ حـولـهـ أـيـضاـ عـبـادـ وـالـقـرـاءـ - وـلـسـنـاـ تـؤـرـخـ هـنـاـ لـتـفصـيـلـاتـ أـوـحـىـ عـمـومـيـاتـ التـزـاعـ الـسـيـاسـيـ يـيـنـ عـلـىـ وـأـعـدـائـهـ مـنـ مـشـيـخـةـ بـنـيـ أـمـيـةـ الـمـرـفـيـنـ فـيـ قـصـورـهـمـ فـيـ الشـامـ ، وـالـذـيـنـ بـدـءـواـ يـسـتـخـدـمـونـ الـكـنـوزـ فـتـدـعـيـمـ حـكـمـ قـرـيـشـ الـأـمـوـيـ الـقـدـيمـ ، إـلـاـ بـقـدـرـ مـعـاـونـةـ هـذـاـ التـزـاعـ السـيـاسـيـ عـلـىـ تـوـضـيـعـ الـحـيـاةـ الـرـوـحـيـةـ عـنـدـ الـمـسـلـمـينـ وـتـطـوـرـهـاـ .

عاشـ عـلـىـ بـنـ أـبـيـ طـالـبـ فـيـ خـلـافـةـ الشـيـخـيـنـ حـيـاةـ الـفـقـيـهـ الـعـابـدـ ، وـكـانـ يـجـمـعـ الـقـرـآنـ ، وـكـانـ هـذـاـ

هو العهد الذى قطعه على نفسه حين قبض الرسول<sup>(١)</sup> ثم تمضى الليالي الطوال وهو يتبعد ويتجد ويتأمل القرآن وكان الشياخان يلجان إليه فى الفتاوى والأقضية الهامة التى كانت تلم بال المسلمين فى هذا العهد المتطور وقد كثرت الأحاديث الصحيحة وغير الصحيحة التى تؤكد تماماً أن علياً كان هو الوعاء الذى انقدح فيه العلم الإسلامى ، سواء أكان هذا العلم مستنبطاً عن طريق الذوق أو عن طريق العقل . كان علي بن أبي طالب - من بين الصحابة جمِيعاً - فارس الطريقين - وهذا ما دعا الشيعة من بعد إلى نسبة «علم سرى» لعلي بن أبي طالب . وأن هذا العلم قد أورثه إياه النبي . ولم يكن الأمر كذلك . لم يكن الأمر أمر علم سرى انتقل على تلك الطريقة الغنوصية ، والتى حاول الغلاة بالذات تحقيقها في تلشين العلاقة العرفانية بين الرسول وبين علي ، والتى ستجعل بعض الفرق سليمان الفارسي هومشدها ، كما كان سليمان أيضاً مشدها بين النبي وبين الله . إنما الحقيقة أن علياً ترقى في حجر النبوة ، وحيى يتأملها ، واستمع للرسول محمد في مواطن الوحي المتعددة . يلقى عليه بالقرآن . ففتح قلب الحواري الصغير وعظم ، وأصبح مرآة مجلوقة تتأمل مجريات الحوادث ، وينصلق في الحكم والغير ، فيلقى إلى الناس نوعاً من العلم المباشر يقذفه إليهم ، على صورة أناخذه ، وكبر القلب وعظمت المرأة المجلوقة ، وحين انتقل الرسول إلى الرفيق الأعلى ، وتولى الخلافة أبو بكر ، ثم عمر ، كان علي مع قرآنه . ويعود إليه الخليفتان فيما استعصى عليهما من فقه . وكان على - على حد تعبير عمر - أقضانا . ثم حين تولى الخليفة الثالث عثمان الأمر ، اعتكف على أو كاد . وكانت حياته حياة عبادة وزهد . وقد ذهب الحيال بالشيعة في كل واد . وكان علياً في فترة الخلفاء الثلاثة يعيش على رأس مجموعة خاصة تدبر الأمر لعودته إلى إمرة المؤمنين ، وعيتوا له أركاناً «سلمان وأبا ذر والمقداد وعمران ياسر وحذيفة بن اليمان». ولم يحدث هذا قط . إن الأسانيد التاريخية المختلفة ثبتت تماماً أنه لم يكن ثمة أركان أو ثمة مؤامرة ، وإنما الحقيقة أن علياً كان سيد عباد المسلمين وزهادهم ، وكان هؤلاء الخمسة مثلاً علياً من أمثلة العبادة والزهد . فكان لا بد أن تربطهم بعلي بن أبي طالب أوثق صلات المودة والمحبة . ومن الأمثلة على تعسف الشيعة فيربط هؤلاء بعلي كأركان له - ما أوردوه على لسان سليمان في على «لو حدثكم بكل ما أعلم من فضائل أمير المؤمنين عليه السلام لقالت طائفة منكم هو مجئون ، وقالت طائفة أخرى» اللهم اغفر لقاتل سليمان «ونحن نعلم أن سليمان مات قبل خلافة على ، وقبل أن يتلقب على بلقب أمير المؤمنين - إن هذا اللقب الذي استحدث في عهد عمر ، لم يطلق على على إلا حين تولى الخلافة ، فلا موضع إذن للقول إن سليمان

(١) أبو نعيم : حلبة ج ١ ص ٦٧ .

أطلقه على قبل خلافته ، التي لم يحضرها هو<sup>(١)</sup> قد يقول الشيعة إن الأركان اعتبروا علياً أمير المؤمنين الحقيقي إذن . ولكن هذا يقبح في أخلاقية سليمان الفارسي الصاحب القديم لرسول الله ، كيف يفعل هذا الحواري العتيق حمد عليهما الله عليهما السلام هذا ، وهو في الوقت نفسه يعمل واليا على المدائن لعمرين الخطاب أمير المؤمنين في المدينة<sup>(٢)</sup> ، والأمر كذلك في عمار بن ياسر . فقد عمل واليا لعمرين بن الخطاب على الكوفة ، ولكنه أحب على ابن عم الرسول ، وسيد العباد واعتبر علياً إمام المساكين . وأحب أبوذر الغفارى علياً بكل شغاف قلبه ، ولكنه لم يكن على الإطلاق يرمى إلى إسباغ مجد دنيوي على ابن عم رسول الله . أما حذيفة بن اليمان فكان واليا على المدائن - وقد عرف بصاحب سر رسول الله عليهما السلام وكان يقول «كان الناس يسألون رسول الله عليهما السلام عن الخير وكانت أسأله عن الشر<sup>(٣)</sup> » وقد خصص الدكتور كامل الشيبى فصلاً قياماً عن حذيفة بن اليمان . وذكر أن تميز حذيفة بلقب «صاحب السر» أثار مسألة طبيعة العلم في الإسلام - هل هو علم واحد أم علمان : ظاهر وباطن . ويورد فكرة السراج صاحب اللumen أن في الصحابة من كان مخصوصاً بنوع من العلم ، كحذيفة ، فقد خص بعلم أسماء المنافقين ، وكان قد أسره إليه الرسول ، ثم يورد فكرة أبو طالب المكى صاحب قوت القلوب بأن حذيفة قد خص بعلم المنافقين وأفرد بمعرفة علم النفاق وسراويل العلم ودقائق الفهم وخفايا اليقين من الصحابة<sup>(٤)</sup> . وحقاً : قد ذكر عن حذيفة هذا . ويحاول الشيبى أن يثبت صلة علم حذيفة بعلم على . ولا ضير في هذا ، وإنما حاولة إثبات أن حذيفة كان من أركان الشيعة من حاولوا إقامة خلافة على الدينوية على المسلمين أمر متسر ، كان هؤلاء وغيرهم يحبون علياً ، لأن علياً كما قلت - يمثل فضائل الإسلام العليا من فقه وعلم وعبادة - كان حقاً صاحب الروح بعد رسول الله عليهما السلام .

وازدادت عبادة على بعد توليه الخلافة ، وها هو ينظر إلى المسلمين فيراهم تغيروا - فينظر في كتابه ويقول : «لقد رأيت أثراً من أصحاب رسول الله عليهما السلام ، فما أرى أحداً يشبههم . والله إن كانوا ليصبحون شيئاً غيراً صفراً . بين أعينهم مثل ركب المعزى ، قد باتوا يتلون كتاب الله ، يراوحن بين أقدامهم وجماهم ، إذا ذكر الله ، مادوا كما تميد الشجرة في يوم ريح ، فانهملت أعينهم حتى تبل ثيابهم . والله لكان القوم باتوا غافلين<sup>(٥)</sup> ». ولقد ذكر صاحب الحلية عن مجاهد بأن شيعة على هم

(١) (٢) وجهت تلميذنى سعاد على عبد الرزاق معيده الفلسفة الإسلامية بكلية الآداب نظرى إلى هذه الحقيقة .

(٣) أبو نعيم حلبة الأولياء ج ١ ص ٢٧٣ .

(٤) الدكتور كامل مصطفى الشيبى : الصبة .. ج ١ ص ٤٢ ، ٤٣ .

(٥) أبو نعيم حلبة .. ج ١ ص ٧٦ وابن الجوزى : صفة الصفة ج ١ ص ١٢٨ .

العلماء الذيل الشفاه الآخيار الذين يعرفون بالرهبانية من أثر العبادة <sup>(١)</sup> .  
وكان على أكثر المسلمين صفاء وتحديداً ، وقد قلنا من قبل إن عمر كان يتميز أيضاً بهذه الموهبة .  
وقد فتح هذا باباً للشيعة في نسبة العلم السرى له ، المنسوق عن النبي ، أما الصوفية ، فاعتبروا علمه  
عليها لدينا ، يدخل في باى الكشف الصوفى ، بل كان على فى نظرهم أصل هذا العلم أو هذه المعرفة  
الذوقية الحدسية . ولقد أورد ابن الجوزى وأبو نعيم وصيته تلميذه كمبل بن زياد (قتل عام ٨٣) .  
فقد أخذ على بن أبي طالب بيد كمبل بن زياد وأخرجه إلى ناحية الجبانات - أى القبور - .  
وتتنفس على نفسها طويلاً ثم تكلم عن القلوب فقال : ياكمبل بن زياد . القلوب أوعية ، فخيرها  
أوعاها - للعلم - احفظ ما أقول لك : الناس ثلاثة : عالم رباني - ومتعلم على سبيل نجاة - وهو  
رعاع أتباع كل ناعق - يملؤن مع كل ريح ، لم يستطعوا بنور العلم ، ولم يلحوظوا إلى ركن وثيق ثم  
يمضى على في تفضيل العلم على المال ، ثم يخبره أن في قلبه علام يخشى أن يلقنه الناس ، فلا يستحسنون  
استخدامه ، ولكنه لن يعدم حجج الله في الأرض « بلى - لن تخروا الأرض من قائم الله بمحجة ، لكي  
لا تبطل حجج الله وبيناته ، أولئك هم الأقلون عدداً الأعظمون عند الله قدرها ، بهم يحفظ الله  
حججه ، حتى يؤدوها إلى نظرائهم ويزرعوها في قلوب أشباههم . هجم بهم العلم على حقيقة الأمر ،  
فاستلأنوا ما استوغر منه المترفون ، وأنسوا بما استوحش عنه الجاهلون ، صحبوا الدنيا بأبدان ، أرواحها  
معلقة بالنظر الأول ، أولئك خلفاء الله في بلاده ، ودعاته إلى دينه هاه هاه . . . شوقاً إلى رؤيتهم ،  
وأستغفر الله لي ولك . إذا شئت فقم <sup>(٢)</sup> القطعة من نفس على فعلًا ، وهي في صميم الzed بل  
التصوف ، وليس فيها غنى صبية على الإطلاق . ولكن ما يليث مؤرخو التصوف أن يضعوا على لسان  
عبد الله بن مسعود حديثاً مسندًا « إن القرآن أنزل على سبعة أحرف ، ما منها حرف إلا له ظهر وبطن ،  
وإن على بن أبي طالب عنده علم الظاهر والباطن » <sup>(٣)</sup> أو يذهب صاحب نهج البلاغة إلى أن علياً يعلن  
أنه اندمج على مكنون علم ، لو أباح به للناس ، لاضطربوا اضطراب الأرشية في الطوى البعيدة ،  
ويذهب صوفى شيعى متاخر إلى الغلو ، فيورد حديثاً ين على بن أبي طالب وبين تلميذه كمبل بن زياد  
عن الحقيقة ، فإذا بعلى يحيى « الحقيقة كشف سمات الجنال من غير إشارة - فيقول كمبل بن زياد -  
زدى بياناً - فيجيب على : حمر المهووم ، وصحو المعلوم . فيقول كمبل زدى بياناً فيقول على : هتك

(١) ابن الجوزى : صفة الصفة ج ١ ص ١٢٧ ، ١٢٨ وأبو نعيم : الحلية ج ١ ص ٦٥ .

(٢) ابن الجوزى : صفة الصفة ج ١ ص ١٢٧ ، ١٢٨ ، وأبو نعيم : الحلية ج ١ ص ٧٩ ، ٨٠ .

(٣) أبو نعيم الحلية ج ١ ص ٦٥ ، ح ١ ص ٨٤ ، ٨٥ .

الستر ، لغبنة السر . فيقول كمبل : زدنى بيانا . فيقول على : نور يشرق من صبح الأزل ، فيلوح على هيكل التوحيد بآثاره . فيقول كمبل : زدنى بياناً : فيقول على : اطفئوا السراج ، فقد طلع الصباح <sup>(١)</sup> وهكذا اعتبر صاحب طرائق الحقائق على بن أبي طالب إشرافيًّا ينطق بنظرية النور الإشراقيه ويتكلم عن هتك الستر ولغبنة السر ، والنور المشرق من صبح الأزل ، وينحوض في الهيكل - وهي فكرة إشرافية ذات مصدر صابئي .

وكان لعل بن أبي طالب تلاميذ أخذوا العبادة عنه ، وأحبوه كعابد المسلمين الأول . وساروا على طريقته . ويدخل أحدهم على معاوية ، ويطلب منه هذا الأخير أن يصف عليًّا - فيقول في أجمل وصف لأجمل عابد زاهد . « كان والله بعيد المدى ، شديد القوى ، يقول فصلاً ويحكم عدلاً ، يتفجر العلم من جوانبه ، وتتطق الحكمة من نواحيه ، يستوحش من الدنيا وزهرتها ويستأنس بالليل وظلمته ، كان والله غزير العبرة ، طويل الفكر ، يقلب كفه ، ويخاطب نفسه ، يعجبه من اللباس ما قصر ، ومن الطعام ما جشب ، كان والله كأحدنا يدلينا إذا أتيناه ، ويجيبنا إذا سألهنا ، وكان مع تقربه إلينا وقربه منا ، لا نكلمه هيبة له . فإن تبسم ، فمن مثل اللؤلؤ المنظوم ، يعظم أهل الدين ، ومحب المساكين ، لا يطمع القوى في باطله ، ولا يتأسف الضعيف من عده . فأشهد بالله ، لقد رأيته في بعض مواقفه ، وقد أرخي الليل سدوله ، وغارت نجومه ، يمبل في محاربه ، قابضا على حيته ، يتململ تململ السليم ، ويسكي بكاء الحزين ، فكأنني أسعه الآن وهو يقول : يا ربنا يا ربنا - يتضرع إليه ، ثم يقول للدنيا : إلى تغررت ، إلى تشوقت ، هيئات هيئات ، غري غيري - قد بتلك ثلاثة ، فعمرك قصير ومجلسك حقير <sup>(٢)</sup> » هذا وصف حقيق للزاهد الإسلامي المتقلب في القرآن ، يعيش فيه - ولكن ما يلبث التصوف الفلسفي أن يضع على لسان تلميذ آخر له هو صعصعة بن صوحان ( وهو أيضاً تلميذ لسلمان الفارسي ) ، نظرية صوفية شيعية غالبة تجعل من إماماة آدم وإماماة على شيئاً واحداً . فقد كان الإمام في البدء صاحب الأسماء ، وصاحب العلوم اللدنية آدم ، ثم تعرف بعد ذلك في على وكذلك وضع التصوف الفلسفي متأثراً بالشيعة تلميذاً لعلى : هو رشيد المجري ، في صورة غنوصية ، فقد كان يحمل العلوم السرية مقابلاً لخديفة بن الجمان حامل سر الرسول ، وصديقه على .

وكان على ينطق بالحكمة ، فنسبوا إليه أقوالاً صوفية منها « لو كشف الغطاء ما أزدلت إلا يقينا .

(١) الحاج مصوص على : طرائق الحقائق ج ١ ص ٢١٧ وما بعدها .

(٢) ابن الجوزي : صفة الصفة ج ١ ص ١٢١ ، ١٢١ :

وهي كلمات قالها عامر بن عبد قيس الزاهد البصري . ولكن سرعان ما نسبت إلى علي ، وغيرها كثيرة<sup>(١)</sup> .

كان على حقاً سيد عباد المسلمين ، وقد قال له الرسول ﷺ « يا على إن الله قد زينك بزينة لم تزين العباد بزينة أحب إلى الله تعالى منها . هي زينة الأبرار عند الله عز وجل الزهد في الدنيا »<sup>(٢)</sup> . ولكن ما يليث الصوفية المتأخرن أن يضطروا الحديث الآتي ، إن عليا راية المهدى ، وإمام أوليائى ونور من أطاعنى ، وهو الكلمة التي أرمتها المتدين ، من أحبه أحبنى ، ومن أبغضه أبغضنى<sup>(٣)</sup> .

لا جرم بعد ذلك أن اندفع الشيعة في تأمل صورته ، ودفعهم الحب إلى وضع الأحاديث على لسانه ، المعتدلون منهم في اعتدال ، والغلاة منهم في مغالاة ، والزنادقة منهم في زندقة . ولم يسلم صوفية أهل السنة من الوضع أيضاً ، كما لم يسلموا وهم سنة متعصبون - من أخذ بعض الآراء والأفكار الشيعية ، وتبني محبة على ، كما وضعه معظم الصوفية من أهل السنة على رأس أسانيدهم الصوفية ، بل اعتبروا نشأة الزهد والتتصوف على يديه . إذ أن الصوفية تكاد تجتمع على أن علياً هو الذي أليس الخرقة للحسن البصري - رأس أول مدرسة للزهد ، كما أنهما يرون أن المدارس المختلفة للتتصوف تتصل به . ولم يحدث هذا عن تشيع سياسي لعلي وإنما عن محبة للرجل ، وبالتالي لآرائه ، ولآراء بعض أتباعه وكأن الصوف يؤمن بالذهب السنى أو المذهب الأشعرى بصورة تفصيلية ، ولكن لا يمنعه هذا من اعتناق أفكار شيعية عامة ، يضمها مذهبه . ولقد فسر الدكتور كامل الشبي الصلة بين التتصوف والتشيع في صورة جميلة ، ولكنه لم يتبنه إلى أن صوفية الإسلام كانوا في جموعهم سنة ، وفي حقيقتهم سنة ، ولكنهم أحبو عليا وأهل البيت حباً ملوك شفاف قلوبهم ، ولكنهم لم يتشيعوا أبداً ، ولم يتعبدوا على النسق الشيعي المعروف .

تكلم لمحات من حياة علي ، الروحية الحقيقة والأسطورية ، ماله حقيقة ، وما حمل من آراء : ولكن كيف انعكس توليه لإمرة المؤمنين على طوائف العباد أو الزهاد في عصره .

أما الطائفة الأولى ، فكانت طائفة القراء ، وكانت هذه الطائفة تنتشر بالذات في البصرة والكوفة والمداين ، أما قراء البصرة فلم يشاركا في إتباع « سيد العباد » « ورباني هذه الأمة » كانوا عثمانية أو كانوا أقرب إلى القعود أو اتقاء « الفتنة » بينما هرع قراء الكوفة والمداين وراء علي بن أبي طالب . وكانت

(١) الدكتور الشبي : الصلة ح ١ ص ٦٨ .

(٢) أبو نعيم : الحلية ج ١ ص ٧٠ .

(٣) نفس المصدر ج ١ ص ٦٧ .

أصوات هؤلاء ، تدندن بالقرآن في ليالي معسكته . ولكن ما لبث هؤلاء ، أو مجموعة كبيرة منهم أن اختفت معه حول «التحكيم» ثم خرروا عليه مكونين أكبر طائفنة ، أو أكبر فرقه زاهدة بمعنى الكلمة في تاريخ الإسلام ، وهي فرقة الخوارج . والخوارج ، ذو صبغة سياسية تخربهم عن نطاق هذا البحث . لقد كانوا زهاداً متفسدين حاربوا لأجل عقیدتهم وانتهت آثارهم في العالم الإسلامي إلا قليلاً . ولا نجد فيهم «رنة القلب» وسم الحياة الروحية ، ولم تخرب عنهم نظريات كونية أو جالية ، ويبدو أن زعيم القراء في الكوفة في هذا الوقت وهو عبد الله بن وهب المدائني المعروف في بعض المصادر بابن سبا ، قد أثار القراء في الكوفة ، كما أثارهم في مصر ، حتى قتلوا عثمان بن عفان ، ثم تابعوا علياً وختلفوا معه ، وكثروا فرقة الخوارج ، وقد نهى على بن أبي طالب عبد الله بن وهب المدائني ، ولكن بعد أن أهاج القراء ، فخرروا على على ، ومن العجيب أن فلهاوزن يرى أن السبيبة «هم قتله عثمان فتحوا باب الحرب الأهلية ، وأسسوا فرقة الخوارج الثورية ، وتولد عنهم انحراف الإسلام»<sup>(١)</sup> وبهذا تتضح صورة جديدة لعبد الله بن سبا ، هو عبد الله بن وهب ، والسبيبة هم قراء الكوفة الذين انقلبوا على على ، وسرى بعد ذلك أن عبد الله بن وهب المدائني يشارك في قتل الحسين ، ثم يقتله المختار بن أبي عبيد عام ٦٧ هـ وستكون السبيبة بعد ذلك علماً على الخروج على السلطان ، بحيث يدعى حجر بن عدى وأصحابه بالسبعين لاعتبار موقفهم السياسي أيام خلافة معاوية خروجاً.

أما قراء البصرة فالبعض أياضاً أن تركوا عزتهم وعبادتهم وأخرجوا عبد الله بن زياد بعد وفاة معاوية بن يزيد ، ووثروا بالبصرة . وقد آلم هذا صحابياً قد يألي للرسول ﷺ كان مازال بعد على قيد الحياة – وهو أبو بزرة الأسلمي . وكان أبو بزرة الأسلمي من أصحاب الصفة القدماء – وكان يحدث أهل البصرة بحديث النبي ﷺ «إنما أخشع عليكم شهوات الغنى في بطونكم وفروجكم ومصلات الموى» فلما ثارت الفتنة واحدة بعد الأخرى – أخذ يحدث أهل البصرة «إني أحتسب عند الله عز وجل أنني أصبحت على أحياء قريش ، وأنكم – معشش العرب – كتمت على الحال الذي قد علمت من جهالكم والقلة والذلة والضلال ، وأن الله عز وجل نعشكم بالإسلام ، وبمحمد ﷺ خير الأنام حتى بلغ بكم ما ترون ، وأن هذه الدنيا هي التي أفسدت بينكم ، وإن ذاك الذي بالشام ، والله إن يقاتل إلا على الدنيا ، وإن الذي حولكم الذين تدعوهם قراءكم ، والله لن يقاتلوا إلا على الدنيا»

(١) فلهاوزن : الدولة العربية وسقوطها ص ٣٩٦ . وانظر أيضاً البحث الرابع عن السبيبة في الدكتور الشيباني : الصلة ح ١ ص

فلا سيئ : بما يأمر إذن . فقال : لا أرى خير الناس اليوم إلا عصابة ملبدة ، خخاص البطون من أموال الناس ، خفاف الظهور من دمائهم » ثم دعاهم إلى الذكر فقال : لو أن رجلا في حجره دنانير يعطيها ، وأخر يذكر الله عزوجل ، لكانذاكراً أفضل <sup>(١)</sup> وكان أباً بزرة الإسلامي كان يود أن يبي قراء البصرة في قرائهم وعبادتهم ، وأن يمثلوا أصحاب الروح في الإسلام بعيدين عن المعرك السياسي ، وقد رأى أن مروان وبني أمية في الشام يقاتلون على الدنيا ، والزبير في مكة وهؤلاء الذين يدعون بالقراء من أتباعه في البصرة يقاتلون على الدنيا . وسرى عابداً من كبار العباد وفي عصر متاخر عن هذا العصر - وهو الفضيل بن عباد (المتوفى عام ١٨٧هـ) ينصح أحد أتباعه بالتبعاد من القراء فيقول « تبعد من القراء ، فإنهم إن أحبوك ، مدحوك بما ليس فيك ، وإن أغضبوك ، شهدوا عليك ، وقبل منهم <sup>(٢)</sup> ونستنتج من هذا أن القراء - الذين نشأوا في أرباض مكة ، وفي سهول المدينة - أول ممثلي للحياة الروحية الإسلامية - قد انتهوا إلى طائفة تأخذ بالدنيا ، وتقبل عليها ، وتشارك في الفتن والإحن ، ثم انقلبوا إلى مرأة وصناعة . ولكن مما لا شك فيه أنهم أدوا مهمتهم الأولى - لقد ذكروا روح القرآن في عدد كبير من الناس ، وحفظوا القرآن في القرن الأول . ثم خرجت منهم طائفة « القصاص » وكان لهذه الطائفة أيضاً أثراً في إذكاء الحياة الروحية في الإسلام ، وستكلم عن هذه الطائفة حين نبحث عن نشأة الزهد وتطوره في مدرسة البصرة .

أما الطائفة التي تمثل الحياة الروحية في الإسلام ، والتي ظهرت أيضاً في عهد علي وخلال الفتنة بينه وبين معاوية ، فهي طائفة المعتزلة ونحن نعلم أن المعتزلة نشأت عبادية لا عقلية فريق من كبار الصحابة ، اعترضوا الخلاف بين علي ومعاوية ، وبقي البعض الآخر في منازلهم ، وذهب البعض الثاني إلى الشغور ، يتبعدون الله ، ويقرءون القرآن . ومن هذه الطائفة المعتزلة الزاهدة خرجت فيما بعد : فرقة المعتزلة ، وقد اشتهرت هذه الفرقية العقلية - فيها بعد - بزهد أصحابها ، وكان واصل بن عطاء وعمرو ابن عبيد يعرفان بالتزهد والتقصيف .

وقتل علي بن أبي طالب - رباني الأمة ، وقد أنكر على شيعته . قبل وفاته إغراقهم في الترف ، فقد رأهم مراراً يأتون إليه ، وليس فيهم ما أراده فيهم ، حملاء علماء ذبل الشفاهة أخياراً يفترشون الجبال ، مذلين أنفسهم العاتية يفارقون المؤثرى الدنيا من الطغاة <sup>(٣)</sup> - فقال « وما لِي لَا أَرَى فِيهِم سِيَا الشيعة . . . خمس البطون من الطوى ، يبس الشفاهة من الظما ، عمش العيون من البكا » <sup>(٤)</sup> وسرى

(١) أبو نعيم : حلية الأولياء ج ١ ص ٣٢ ، ٣٣ .

(٤) المبرد : الكامل ج ٣ ص ٢٠٤ .

(٢) السلمي : طبقات الصوفية ص ١١ .

أن هؤلاء الذين جرعواه الغيظ حيا ، يحاولون الإغراق في التوهة والندم والبكاء ، فينشأُ فيهم التوابون والبكاؤون ، وتسسيطر الروح - وسط العواصف السياسية ، والترعات الدنيوية ، ويشيع في العالم الإسلامي « إشارة ضمير » . . . تبقى بعد ذلك نبراساً لصوفية الإسلام حين يتكون التصوف - كمذهب وكطائفة لها خصائصها التي تميزها عن غيرها من طوائف الإسلام كالفقهاء - والمتكلمين . لا جرم أن أصبح رباني الأمة - بعد ذلك رأس السلالس الصوفية ، ورأس السندي الصوفي والزهدى وأن يتوجه إليه أصحاب الروح في الإسلام - متأملين متعشقين . وأخذ الصوفية يحملون صورته أحاسيسهم ومشاعرهم . ولم يفعلوا هذا - صادرين عن نظام شيعى ، بل عن تأمل روحي عميق في حقيقته المتصلة ببني الإسلام ، واستمداده لعلمه من روح القرآن . وكان هؤلاء الصوفية أهل سنة في مجتمعهم . وسرى أنه كان من أهم ما يعني به الصوفية هو تأكيدهم التام بأن عقيدتهم هي عقيدة أهل السنة والجماعة ، فيتبينون في مقدمة كتابهم ، عقائد السنة ، بما فيها من موالاة الخلفاء الأربعة - أبي بكر وعمر وعثمان وعلى ، ثم لا يندرج في هذه العقيدة بعد - أن يتميز على بن أبي طالب عن الآخرين بأنه المثال الأكمل للعلم الصوفي ، وللحياة الصوفية ولا يندرج في هذا أيضاً في أنه كان للآخرين أيضاً من الخلفاء بعض المشاركة في هذا العلم وفي هذه الحياة .

وعاشت صورة على بن أبي طالب الزاهدة والعارفة في دوائر زهاد أهل السنة والجماعة وصوفيهما فيما بعد - حية زاهية . وكان وسم على بن أبي طالب برؤاني هذه الأمة صادراً عن رجل من أهل السنة والجماعة هو الحسن البصري ، بل اتهم الحسن البصري بموالاة بني مروان . وبقيت صورة على بن أبي طالب الزاهدة العارفة في قلوب أهل السنة والجماعة حتى الآن . أما لدى الشيعة ، فقد كان الأمر على خلاف ذلك . ما أنهى القرن الأول ، وأنتهت صفحات التوابين والبكائين من المسلمين ، حتى أُمحىت صورة على الزاهد في حياة الشيعة ، وحل محلها صورة على « الإمام » ، صورة على ذي الحق السياسي المقدس عند المتخصصين من الشيعة ، وصورة على الولي الغنوسي لدى الغلاة منهم ، كان الشيعة الغلاة يتسمون بالزهد ، ويتمسحون بالأسرار والطلاسم ، ولكنهم فعلوا هذا عن طريق غنوسي أجنبى . وبينما عاش على الحب الزاهد العالم العابد في قلوب صوفية أهل السنة ، عاش على المغيط الحاقد في قلوب غلاة الشيعة . وقد اندفع الشيعة إلى جمع المال ، فأثروا أشد الراء ، وينعكس هذا على المشاهد الشيعية المقدسة ، المزينة بالذهب والياقوت والزبرجد وشئ الجواهر ، بينما شاعت في مساجد مشيخة الصوفية من أهل السنة البساطة والخلو من السرف والتلذق .

أما أن فلاسفة الصوفية ، وبخاصة المتأخرین من الفرس ، قد اعتبروا علياً سر الوجود ، وصورة

تركيب العالم ، وأنه الوجود ، ولو لا لسرى العدم في العالم الموجود ، فلا شك أن هؤلاء الفلاسفة من الصوفية قد فعلوا هذا متأثرين بكل ما حولهم من غnosticيات . والتصوف الفلسفى الإسلامى غير التصوف الإسلامى السنى ، لقد كان الأول ملتفاً منسقاً مجتمعاً ، بينما كان الثاني صادراً عن القرآن والسنة ، واحتضن علياً في نطاقهما ، وأخرج لنا - علم الأخلاق الإسلامى .

وكان مقتول على (عام ٤٠ هـ) عهداً فاصلاً بين عهدين واضحين كما نعلم : عهد الخلفاء الراشدين ، وعهد بنى أمية . وقد انعكس هذا بوضوح على الحياة الروحية في الإسلام . كان الإسلام الأول - يرى الدين أساساً للدولة ، ولذلك شاعت العبادة - وهى روح الزهد - لدى حكام المسلمين ولدى الجموعة الكبرى من الصحابة . ومن الخطأ القول إن هذا الزهد كان زهداً مادياً يتمثل في الملبس الخشن ، والطعام البسيط ، والاستهانة بالمال وإنفاقه في سبيل الله . حقاً فعل هذا الصحابة في ملبسهم وأملاكهم ولكن انعدم فيهم أيضاً الجانب الروحي : إقبال على القرآن وتذوقه والراحة إليه ، وقيام الليل والنهر . والتهجد والتقلب على المصباح والذكر . ثم إنبعاث في البعض منهم : كummer وعلى وحديفة : علم غبي أو لدى وتأمل غيرهم من الصحابة القرآن ككل ، فزى عبد الله بن مسعود يقول : القرآن مأدبة الله ، وهي كلمة تحترى معان عميقه . وبلا شك أنها أثارت الصوفية فيما بعد إلى تلاوة القرآن ، وتطبيق المنهج الاستنباطي عليه : والمنهج الاستنباطي الصوفى هو محاولة النفوذ إلى داخل هذه المأدبة الربانية . فتنفتح المعانى الذوقية على الصوف ، وخلاصة القول في هذا العهد كله أنه اعتبر الإسلام الحقيقى . هو دين العبادة والزهد ، وزهد صحابة هذا العصر - على تفاوت بينهم ، منبعين عن القرآن والسنة ، مختلفين في زهدهم - إلى حد ما - فيما ينهى عبد الله بن مسعود بعض أصحابه عن التعبد في الجبانات ، نرى علياً يأخذ تلميذه كمبل بن زياد لوعظه في الجبانات ، ولكن طريق الجميع كان يبتعد عن مصدر واحد . ومن أهم ما نلاحظه أننا لا نجد كلمة الزهد أبداً تظهر كمصطلح كما أنها لا نجد كلمة التصوف كما أنها لا نجد أبداً مصطلحى العلم الظاهر والعلم الباطن . وكان الإسلام الثاني - إسلام بنى أمية ، يرى الدولة أساساً للدين . فبدأ تفسير آخر للإسلام ، مختلفاً أول الأمر ، على يد عثمان ، يرى أن تجمع الكنوز ، فتفقق في سبيل الله ، وكان الرجل - برغم أناقه ورفاهة عيشه يتبعه الليلى ، ويعيش مع القرآن ، ولكنه أحب عشراته حباً أنساه الكثير من مثل الإسلام المكى الأول ، فوق - بدون أن يشعر ، في مزالق أسلمت الحياة الإسلامية كلها إلى بنى أمية الحاقدين الحقن الدفين على الإسلام والمسلمين ، وقد قيل : إن بنى أمية تابعوا الغزو ، فنشروا الإسلام . كان هذا لم يكن يحدث ، لتوطى أمر المسلمين ، غير بنى أمية من عباد المسلمين وخلصائهم

الكبار . ثم إن بني أمية فعلوا هذا لإثراء خزائنهم ومئتها . وفرضوا أقسى الضرائب والمكوس على البلاد المفتوحة ، بل كانوا يمنعون الناس من الدخول في الإسلام ، حتى لا تقل دخولهم من جزية غير المسلمين . وجاء عمر بن عبد العزير الخليفة الأموي الزاهد - فأبطل هذا فيما بعد :

وفرع جماعة من أوفياء المسلمين وخيارهم من تقلب مفهوم الدولة لدى خلفاء دمشق ، فبدأت صورة العبادة المختلفة في شتى المدن ، فنشأت مدارس العبادة أو مدارس الزهد ، وكان لكل مدرسة عوامل مختلفة عاونت على إنشائها . وستتبين نشأة تلك المدارس في القرن الأول والقرن الثاني موضوعياً وتاريخياً . ومن الصعوبة بمكان أن نفصل بين نشأة تلك المدارس وتطورها في كل من القرنين الأول والثاني ، فإن تداخل هذين القرنين في حياة تلك المدارس واضح تماماً ، كما أن من الصعوبة أيضاً أن نفصل بين هذه المدرسة أو تلك ، فتكاد تكون العوامل المشتركة في نشأتها واحدة ولكننا سنجد اختلافات بيئية ، قد تحدد معالم كل مدرسة . وقد ذهب مؤرخو الحياة الروحية في الإسلام إلى أن الزهد قد انتهى - بعد الصحابة إلى ثمانية : عامر بن عبد الله بن قيس وأويس القرني وهرم بن حيان والربيع بن خيثم ومسروق بن الأجدع ، والأسود بن يزيد وأبو مسلم الخولاني والحسن بن أبي الحسن (١) وقد كان هؤلاء من سادة التابعين ، أخذوا عن الصحابة ، وتعلموا عليهم في مختلف البلاد الإسلامية . فكان نشأة المدارس إذن تعود إلى التابعين ، بعد أن ضيخت الحياة الإسلامية وتشعبت . ومن الثابت أيضاً أن مجموعة العباد أو الزهاد قد نشأوا جميعاً عن طائفة القراء ، كما نشأ عن هذه الطائفة أيضاً الفقهاء والمتكلمون كما كان من طائفة القراء أيضاً القصاص . ولقد كان الزهد في البصرة أميز منه في آية مدينة أخرى . ولذلك فإننا سنحاول توضيح الحياة الروحية فيها أولاً ، ثم نعقب بتاريخ الحياة الروحية في المدن الإسلامية الأخرى .

---

(١) أبو نعيم : الحلبة ج ٢ ص ٨٧ ابن الجوزي : صفة الصفة ج ٣ ص ٢٥ ، ١٢٧

الباب الثالث

مدرسة البصرة



# الفصل الأول

## مدرسة البصرة الأولى

في القرن الأول وأوائل القرن الثاني

### ١ - أثر أبي موسى الأشعري الذهبي :

كانت البصرة ثغر العرب - حين مصرت في السنة السابعة عشرة من الهجرة بأمر الخليفة عمر بن الخطاب . بالقرب من الإبلة ، ميناء العجم . وسكانها عرب الشهال من قبائل مصر ، والثغور تعرف الواردین والصادرين . فكانت وافد الأجناس من الهند والستان ومن زنوج أفريقيا وكانت البصرة تطل على تخوم فارس القديمة ، واعتبرت عاصمة خراسان ، فأئم إليها الفرس بالذات ومن وفد على البصرة من الفرس قيلتان أو فخذان فارسيان هما الأساورة والسياجة ، فكانت البصرة مهجنة ، مزيجاً غريباً . وأرسل إليها عمر بن الخطاب القارئ القديم محمد عليه السلام ، أبو موسى الأشعري ، ليقرئ سكانها القرآن ، وليصلح طرقاتها . وليقيم أمر الإسلام فيها .

وضخت الحياة فيها وكبرت تجاراتها ، وازدادت غنى وثروة ، فأترف أهلها وعظم فيها الفسق ، بحيث شكا إليها على عهد معاوية زياد بن أبيه من بيوت الفسق واللعبة فيها . والترف واللهو واللعب يستدعي العبادة والجد والزهد والتفكير .

وكانت البصرة عثمانية (في مجموعها) ، هذا بالرغم من سكن قبائل عبد قيس الشيعية فيها . ولم تكن عثمانيتها ترقاً أو تكاسلاً أو جبناً فقط ، كما تصور بعض الباحثين : بل كان السبب في هذه العثمانية هو شيخها وشيخ قراتها - أبو موسى الأشعري ، الذي آثر لنفسه ولها العافية والسلامة . كانت طبيعة مصر ، غناه وترفه وهجته ، مؤدية إلى موقف من الحياة ثابت ، يختلف عن طبيعة البلد الآخر - الكوفة - المتقلبة المزاج ، غير الثابتة ، المضطربة القلقة .

وشاركت البصرة في حرب الجمل - نتيجة لعثمانيتها ، وقد كلفها هذا الكثير . ثم عادت لنظرتها في الحياة ، النظرة المتساخمة الطيبة ، فباعمت عليها ، ثم باعامت معاوية بعده ولم تشبع لا لهذا ولا للذاك ، بل سرعان ما أخرج منطق حياتها المرجنة : الذين يتولون الاثنين معًا ، مرجئين أمرهما إلى الله ، كما

أخرج سياق فكرها المعتزلة ، أصحاب المعتزلة بين المترفين . من موطئن المسائل ، بعيدين عن الغلو ، وحين اعتقدوا مفكروها من المعتزلة مبدأ الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، كان هذا المبدأ عندهم بالقلب أو باللسان ، ولم يكن باليد أبداً . ولذلك سمى معتزلتها بمخانith الخارج .

ولدت البصرة عجوزاً شمطاً ، خالية من التزوات ، ولكنها غنية متربة بكل الحال ، مصبوغة بكل الأصباغ والألوان ، بينما ولدت الكوفة وبقيت طول حياتها - كما سرّى - بعد : شابة لعوا تنقاذهها التزوات والأهواء والشهوات ومن العجب أن تعيش هذه العجوز الشمطاً أبداً خلال التاريخ ، وأن تبقى حتى عصورنا هذه ، كأنها ساحرة أبدية ، بينما أنهكت التزوات الكوفة الشابة فاتت ، ولم يبق لها أثر في أيامنا هذه ، سوى الأطلال والدمن والذكريات .

والي البصرة ، أتى كما قلت ، القاريء القديم محمد عليهما السلام ، ومن كبار رجال أصل الصفة العابدين المتباين . لينشئ حلقة قرآنية فيها . كان أبو موسى الأشعري من العباد - كما قلت ، ومن كبار القراء . وقد سبق أن تكلمت عن أبي موسى الأشعري ، ولكنني سأعود مرة ثانية إلى توضيح كثير من جوانب حياته ، لأنّه مما لا شك فيه أنّ هذا الصحابي قد صبغ البصرة وحياتها الروحية بصبغته . كان أبو موسى الأشعري واحداً من أبرز قراء الرسول عليهما السلام . وقد أجمعوا المصادر على أنّ الرسول كان يستمع إلى قراءته . هو وزوجه عائشة ، فلقد مرا بيته ذات ليلة ، وأبو موسى يقرأ ، فقاما فاستمعا لقراءته ، ثم إنها مضيا ، فلما أصبح لتو النبي عليهما السلام أبو موسى وقال له : يا أبو موسى ، مررت بك البارحة ، ومعي عائشة ، وأنت تقرأ في بيتك . فاستمعنا لقرائتك . لقد أوقيت مزماراً من مزامير آل داود . ورد الصحابي الواشق بقراءته .. يا نبي الله . أما أنا لوعلمت مكانك . لحررت لك القرآن تحبّراً . وقد فاضت الآثار في جهال صوته وقراءته . بحيث كان عمر بن الخطاب يقول له . حين يجتمعان ذكرنا ربنا عز وجل » فيقرأ أبو موسى الأشعري ويستمع المسلمون ويطربون . بل اعتبر المسلمين قرآن أبي موسى الأشعري موسيقاهم الخالدة ، بحيث يقول أبو عثمان النهدي « صلي بنا أبو موسى الأشعري رضي الله عنه صلاة الصبح . فما سمعت صوت صنج ، ولا بربط كان أحسن صوتاً منه (١) » والبريط ، ملهأه أو آلة فارسية تشبه العود . كان يحملها المغنّي يضعها على صدره ويضرب . ونحن نتّين من هذا النص أن الصنج ، وهي الدفوف . والأعود كانت تستخدم في هذا الوقت وتنتشر الموسيقى في أرجاء البصرة . ولكن موسيقى أبي موسى الأشعري القرآنية كانت ترتفع حيثما فوق كل الموسيقى الدينية وكان يسيراً بالبصرة ، فسمع الناس يتحدثون . وأنصت لفصاحتهم وشغلهم بالدنيا في أحاديثهم ، وكان

(١) أبو نعيم : الحلبة ج ١ ص ٢٥٨ ، وانظر : صفة الصفة ج ١ ص ٢٢٥ وما بعدها

معه أنس بن مالك فقال : مالي يا أنس : هلم فلنذكر رينا فإن هؤلاء يكاد أحدهم أن يفرى الأديم بلسانه . ثم قال : يا أنس ما أبطن الناس عن الآخرة وما ثبرهم عنها . فقال أنس : الشيطان والشهوات . قال لا والله : ولكن عجلت لهم الدنيا وأخرت الآخرة ، ولو عابنوا ، ما عدلوا وما ميلوا» وأرسل الرسول ﷺ معاذ بن جبل وأبا موسى الأشعري إلى اليمن ، ليعلما الناس القرآن ، ثم ذهب في خلافة عمر إلى حمص . وصل في كنيسة يوحنا ، ثم خرج فحمد الله تعالى وأثنى عليه ، وقد رأى إمتلاك المسلمين للشام وكتائسها .

وأدرك عمر بصيرته النفاداً أن قارئ القرآن الكبير ينبغي ، أن يذهب واليا على البصرة ، فذهب إليها . فيين لهم في أول خطبة له مهمته الأولى وهي إقراءهم القرآن ، ثم تعليمهم سنة الرسول ، ويأتي بعدها تطيف الطرق وحكم المدينة . ثم أخذ يقعد في المسجد ، لتعليم المسلمين القرآن . وكان أبو رجاء العطاردي القارئ المشهور يتذكرة . ويقول «فكان أنظر إليه بين بردين أبيضين يقرئني القرآن ، ومنه أخذت هذه السورة - إقرأ باسم ربك الذي خلق - فكانت أول سورة أنزلت على محمد ﷺ » ثم حين تخلّى عن الولاية ، لم يكن يدخل عليه إلا القراء ، وكان عددهم قرابة من ثلاثة وكان يخشى عليهم قسوة القلب ، وتقلباته . وهذا ما حدث فعلاً فيما بعد : وكان يعظهم أشد الوعظ .

ونهى عليهم فتنة الدنيا ، فكان يلبس العباء - كما قلت أحياناً ، «ويتوخى ذلك اليوم الحار الشديد الحر الذي يكاد ينسليح فيه الإنسان ، فيصومه» ويدركهم بأيامه مع رسول الله ، وهم مجهدون من العطش والجوع ، ويستعرض أحداث غزوة ذى الرقاع ، حين نقيبت أقدامهم ، وتساقطت أظافرهم ، فكانوا يلفون على أرجلهم الخرق والرفاع .

ورأى الدنيا أحزانًا وفتنة . فكان يتأنف ويقول «ما يتضرر من الدنيا ، إلا كلاماً مخزناً وفتنة تنتظر» وحدّرهم سطوة المال «إنما أهلك من كان قبلكم هذا الدينار وهذا الدرهم ، وما مهلّاكماكم» وذكرهم بتقلبات القلب ، ونوى عليهم نزواته . ثم طلب منهم البكاء ، والتباكي . وحدّرهم عن النار في يوم البعث ، وأخذ يشتند في ذكرها . وقد أصبح البكاء بعده ، واللحوق من النار وأهواها ، سمة العبادة أو الزهد البصري . ونسب إليه أبو نعيم وابن الجوزي مصطلح «كشف الغطاء»<sup>(١)</sup> . وحقاً إن هذا المصطلح قرآن ، ولكنه استخدم - فيما بعد - استخداماً آخر .

وفي خلال إمارته على البصرة ، احرقت أخصاصها وبقي في وسطها خص ، لم يحرق ، فأخبر أبو موسى بالأمر ، فبعث إلى صاحب الخص ، فأقى به وسألته أبو موسى : يا شيخ - ما بال خصلت لم

(١) أبو نعيم : الحلية ج ١ ص ٢٦٣ ، وابن الجوزي : صفة الصفة ج ١ ص ٢٤٥ .

يُعرق فقال : إِنْ أَقْسَمْتَ عَلَى رَبِّي أَلَا يُحْرِقَهُ . فَقَالَ أَبُو مُوسَى : أَمَا إِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : يَكُونُ فِي أُمَّتِي رِجَالٌ طَلَسُ رَؤُسَهُمْ ، دَنَسُ ثِيَابَهُمْ ، لَوْأَقْسَمْوَا عَلَى اللَّهِ لَأُبْرَهُمْ<sup>(١)</sup> . وأَخْبَرَأً . . . لَقَدْ آمَنَ أَيْضًا قِرَاءُ الْكُوفَةِ أَوِ الْعَدُدُ الْكَبِيرُ مِنْهُمْ بِأَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ . وَحِينَ رَفَعَ الْمُصَاحِفَ فِي صَفَيْنِ رَأَى هُؤُلَاءِ الْقِرَاءِ ، أَنَّهُ لَابْدَ مِنَ التَّحْكِيمِ ، وَأَصْرَرُوا عَلَى أَنْ يَكُونَ مِثْلُهُ عَلَى ، شِيخِهِمُ الْكَبِيرُ الْبَصْرِيُّ . وَقَدْ انْقَلَبَ هُؤُلَاءِ الْقِرَاءِ - خَوارِجٌ - فَيَا بَعْدَ . وَمَاتَ أَبُو مُوسَى الْأَشْعَرِيُّ سَيْنَتَيْنِ وَخَمْسِينَ مِنَ الْهِجْرَةِ ، وَقِيلَ إِنَّهُ دُفِنَ بِالثَّوِيَّةِ عَلَى بَعْدِ مِيلَيْنِ مِنَ الْكُوفَةِ . وَنَعُودُ إِلَى الْبَصْرَةِ فَنَقُولُ : لَقَدْ زَرَعَ أَبُو مُوسَى الْأَشْعَرِيُّ الْغَرَسَ فِيهَا وَغَيْرَهُ ، وَتَرَكَ مَلَامِعَ حَيَاتِهِ عَلَى كَثِيرٍ مِنَ الْحَيَاةِ الرُّوحِيَّةِ فِيهَا .

## ٢ - عَامِرُ بْنُ عَبْدِ قَيْسٍ - الثُّورَةُ الرُّوحِيَّةُ الْأُولَى فِي الْبَصْرَةِ

وَلِكُنَّ الْبَصْرَةَ الَّتِي تَقْبِلُ كُلَّ أَعْنَاطِ الْحَيَاةِ ، مَا تَلْبِثُ أَنْ تَقْدُمَ نُوعًا مِنَ الرَّزْهَدِ أَوِ الْعِبَادَةِ الْإِيجَابِيَّةِ ، الَّتِي تَخَوَّلُ الْمَزْرُوجَ عَلَى الْخَلِيلَةِ ، وَأَنْ تَرْبِطَ الرَّزْهَدَ بِالسِّيَاسَةِ الْعَامَّةِ لِلدوَلَةِ . مَا تَلْبِثُ الْبَصْرَةَ أَنْ تَخْرُجَ مِنْ أَرْاضِهَا عَابِدًا مِنْ أَكْبَرِ عِبَادِ الْمُسْلِمِينَ . هُوَ عَامِرُ بْنُ عَبْدِ قَيْسٍ الْبَصْرِيُّ . أَمَا اسْمُهُ الْكَاملُ - فَهُوَ عَامِرُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ قَيْسٍ ، نَشَأَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ فِي هَذِهِ الْقَبِيلَةِ الْعَامِضَةِ الْيَمِنِيَّةِ - قَبِيلَةُ عَبْدِ قَيْسٍ ، وَالَّتِي سَتَتَّصِلُ بِسَلَيْانَ الْفَارَسِيِّ ، وَتَتَشَيَّعُ تَشْيِيعًا غَالِيًّا فِيهَا بَعْدُ ، وَيَسْتَشْرِي الْغَنْوَصُ فِيهَا . وَلَمْ يَدْرِكْ عَامِرُ بْنُ عَبْدِ قَيْسٍ رَسُولَ اللَّهِ ، ثُمَّ حَضَرَ إِلَى الْبَصْرَةِ مَعَ قَبِيلَتِهِ وَسَكَنَ بِهَا بِجِيَثٍ أَطْلَقَ عَلَيْهِ أَبُو عَمْرُو الْبَصْرِيُّ . وَفِي الْبَصْرَةِ قَرَأَ الْقُرْآنَ عَلَى أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ . ثُمَّ انتَهَى الرَّزْهَدُ إِلَيْهِ بِجِيَثٍ يَقُولُ صَاحِبُ أَسْدِ الْغَابَةِ «كَانَ أَعْبُدُ أَهْلَ زَمَانِهِ وَأَشَدُهُمْ اجْتِهَادًا»<sup>(٢)</sup> . وَيَضَعُهُ أَبُنُ الْجُوزَيِّ وَأَبُونُعِيمٍ عَلَى رَأْسِ مَجْمُوعَةِ التَّابِعِينَ مِنَ الْعِبَادِ<sup>(٣)</sup> . وَيَطْلُقُ عَلَيْهِ كَعْبُ الْأَحْجَارِ ؛ حِينَ يَرَاهُ «هَذَا رَاجِبُ هَذِهِ الْأُمَّةِ»<sup>(٤)</sup> وَذَكْرُ صَاحِبِ الْحَلِيلَةِ عَامِرِ بْنِ عَبْدِ قَيْسٍ «أَوَّلُ مَنْ عُرِفَ بِالنَّسْكِ وَالشَّهْرِ مِنْ عِبَادِ التَّابِعِينَ بِالْبَصْرَةِ» وَأَنَّ قَدْمَهُ عَلَى عِبَادِ الْكُوفَيْنِ لِتَقْدُمِ الْبَصْرَةِ عَلَى الْكُوفَةِ ، إِذْ بَنَيَتْ قَبْلَ الْكُوفَةِ بِأَرْبَعِ سِنِينَ ، وَكَذَلِكَ لِأَنَّ أَهْلَ الْبَصْرَةِ أَشْهَرُ بِالنَّسْكِ وَالْعِبَادَةِ وَأَقْدَمُ مِنَ الْكُوفَيْنِ ، فَعَامِرُ بْنُ عَبْدِ قَيْسٍ ، هُوَ أَوَّلُ بْلَ منْشَى تِلْكَ الطَّائِفَةِ مِنْ

(١) أَبْنُ الْأَثِيرِ : أَسْدُ الْغَابَةِ ج ١ ص ٨٨ .

(٢) أَبْنُ الْأَثِيرِ : أَسْدُ الْغَابَةِ ج ٣ ص ٨٨ .

(٣) أَبُونُعِيمٍ الْحَلِيلَةِ ج ٢ ص ٨٧ وَأَبُنُ الْجُوزَيِّ : صَفَةُ ج ٣ ص ١٢٦ ، ١٢٧ .

(٤) أَبُنُ الْجُوزَيِّ : صَفَةُ ج ٣ ص ١٢٧ .

النساك التي ظهرت بعد وفاة عمر بن الخطاب ، وقد سبق أن تكلمنا عنها من قبل ، وقلنا إنهم طائفه كانوا يمشون في سماء ووقار ، ورأينا اعتراف الشفاء بنت عبد الله على هذه الطائفة ، ومقارنتها لهم بعمر بن الخطاب النساك القديم . ويرى صاحب الخلية أن عامر بن عبد قيس قد تخرج على أبي موسى الأشعري في النساك والتعبد ، ومنه تلقن القرآن وأخذ الطريقة . ولكن يبدو أن روایة أبي نعيم ليست دقيقة ، فما لاشك فيه أن عامر بن عبد قيس أخذ القرآن عن أبي موسى ، ولكن ما لم يثبت أن اختلف معه في الطريقة اختلافاً تاماً إذ أن أبي نعيم ما يثبت أن يقول لنا إن أبو موسى الأشعري أرسل إلى عامر بن عبد قيس - يقول له « أما بعد ، فإني عهدتكم على أمر ، وبلغني أنك تغيرت ، فاتق الله وعد » (١) . من الواضح إذن أن الطريق قد اختلف بالإنتين ، وانخرط عامر بن عبد قيس مسلكاً في الحياة يختلف أشد الاختلاف عن مسلك صديقه وأستاذه أبي موسى الأشعري - كما سرني فيما بعد . ولم يكتف عامر بن عبد قيس بالأخذ عن أبي موسى الأشعري ، بل أخذ عن غيره من الصحابة ، ويدرك ابن الجوزي أن « عامراً أدرك الصدر الأول ، وروى عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، لكنه اشتغل بالعبادة عن الرواية » (٢) .

ويبدو أنه كره التحدث حين رأى « أصحاب الأهواء » في مسجد البصرة يكترون اللغو والتخليل ، وكان له مجلس في المسجد فتركه ، فذهب إليه أصحابه يسألونه ، فأجابهم بمحدث مرفوع إلى النبي ﷺ واعترف في ديناجة الحديث بأنه صاحب أصحاب رسول الله ، وأنهم حدثوه بمحدث رسول الله « رأيت نفراً من أصحاب النبي ﷺ وصحابتهم ، فحدثونا أن أصنف الناس إيماناً يوم القيمة أشدهم محاسبة لنفسه في الدنيا ، وأن أشد الناس فرحاً في الدنيا ، أكثرهم حزناً يوم القيمة ، وأن أكثر الناس ضحكاً في الدنيا ، أكثرهم بكاء يوم القيمة . وحدثونا « أن الله تعالى فرض فرائض وسن سننا ، وحد حدوداً ، فلن عمل بفرائض الله وسننه ، ركب حدوده ، ثم تاب ، استقبل اللازم والأحوال ، ثم يدخل الجنة ، ومن عمل بفرائض الله وسننه ، وركب حدوده ثم مات مصراً على ذلك ، لئن الله مسلماً إن شاء غفر له ، وإن شاء ، عذبه » (٣) . فعامر إذن قابل عدداً من الصحابة ، وأخذ عنهم الحديث ، ولكنه لم يكن ، فقد اتجه نحو القرآن ، و نحو العبادة ، بل استهلk فيها استهلاكاً كاملاً .

(١) أبو نعيم : الخلية ج ٢ ص ٩٥ .

(٢) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٣٥ .

(٣) أبو نعيم : الخلية ج ٢ ص ٩٣ .

وستحاول الآن تخطيط حياته - طبقاً لما لدينا من مصادر. ينتمي عامر بن عبد قيس - كما رأينا - إلى هذه القبيلة اليمنية . أتى إلى البصرة في مطلع شبابه ، ثم لزم أبو موسى الأشعري وانضم إلى حلقة القراء : وهو نفسه - يذكر هذا - بعد أن أخرج من البصرة إلى الشام ، حين سعى في أمره إلى معاوية ، وتقول عليه البصريون الأقاويل . ويبدو أنه كان يربو إلى البصرة دائمًا ، فلما طلب منه بعض أصحابه أن ينحدر إليها ثانية قال : « والله إنه للبلد الذي هاجرت إليه ، وتعلمت به القرآن ، ولكنه رحلة هوى <sup>(١)</sup> » .

ومن ثم ، أصبح القارئ اليمني معلم القرآن وجيشه ، يعلمه في مسجد البصرة . فيقضي النهار كله في المسجد - وهو صائم - يقرئ الناس القرآن . وكان يذكر للرجال والنساء « تعزوا عن الدنيا بالقرآن ، فإنه من لم يتعز بالقرآن ، عن الدنيا تقطعت نفسه حسرات <sup>(٢)</sup> » .

ثم بدأت عبادته من صيام دائم وقيام بالليل ثم جأ للسياحة ويدرك ابن الجوزي وصاحب الخلية أنه قابل العابد حمزة ، وأخذ عامر وحمزة يتبعان أربعين ليلة . وقد ذكر ابن الجوزي أن حمزة كان من صحابة رسول المُتَّبِّدِين ، وأنه كان حبشاً ، وأنه خرج غازياً في خلافة عمر ، ثم عاش يتبعد حتى مات بجوار أصحابه . وهذا هو يظهر في حياة عامر بن عبد قيس ، كما سيظهر في حياة العابد هرم بن حيان <sup>(٣)</sup> .

ثم يترافق إلى أسماع عامر بن عبد قيس أن الخليفة عثمان قد غير وبدل ، وأنه لا يسير على ستة الشيوخين ، فطلبته إلى المدينة ، وتناقش الرجالان في خدمة ، كما حدث تماماً بين عثمان وبين أبي ذر ثم عاد عامر بن عبد قيس إلى البصرة « وأخذ يطعن على الأئمة » أي على الحكام <sup>(٤)</sup> ، ويبدو أن عامر بن عبد قيس إختلف مع والي البصرة بعد عودته من المدينة ، وبخاصة بعد عزل عثمان لأستاذه أبي موسى الأشعري ، وقد ذكرت المصادر قيام عامر بن عبد قيس بإجارة ذمي حاول والي الكوفة ظلمه ، فسعى به مرة أخرى إلى عثمان بأنه « لا يأكل اللحم ، ولا ينكح النساء ، وأنه يطعن على الأئمة ولا يشهد الجمعة <sup>(٥)</sup> » أما الامتناع عن أكل اللحم وعن الزواج ، فكأن يعني أنه اتصل بزعامة هندية .

(١) نفس المصدر ج ٢ ص ٩١٪٩٢ .

(٢) ابن الجوزي : صفة ... ج ٣ ص ١٣٣ وأبو نعيم الخلية ج ٢ ص ٩٣ .

(٣) ابن الجوزي صفة ج ١ ، ٣ ص ١٢٨ - ١٢٩ وأبو نعيم : الخلية ج ٢ ص ٨٩ .

(٤) ابن الجوزي . صفة الصفوة ج ١ ص ٣١٢ .

(٥) ابن الأثير : أسد الثابة ج ٣ ص ٨٨٪٨٩ .

ونستنتج من هذا أن البصرة عرفت الأديان الهندية منذ ذلك الوقت ، كذلك الامتناع عن الزواج ، فهي محاولة أيضاً لوصله إما بنساك الهندو من البوذين أو ببعض رهبان المسيحيين . أما اتهامه « بالطعن على الأئمة » ، وعدم شهود الجماعة » فكان يعني لدى عثمان أن عامر بن عبد قيس جاء إلى المقاومة الإيجابية التي قام بها أبوذر من قبل ، ولم يرد أبداً أن الرجلين قد اتصلا ببعضهما أو أن أبيا ذر قد أثر في عامر . ورأى عثمان أن ينفيه إلى الشام ، وخرج إخوان عامر يشيعونه ، وخرج الرجل من بلده غير غاضب ، بل كان يدعولن وشي به وكذب عليه ويقول « اللهم أكثر ماله وولده وأصبح جسمه وأطل عمره (١) » .

وقدم عامر على معاوية ، وأخذ معاوية يتحقق في الأمر ، فتبين له كذب ما أدعى على الرجل ، فلم يكن عامر نباتياً على الإطلاق ، ولم يتمتنع عن الزواج ، فأرسل إلى والي البصرة أن يرعى الرجل وأن يعمل على إرضائه ولكن عامر بن عبد قيس رفض العودة إلى البصرة . وقال « لا أرجع إلى بلد أستحل أهله مني ما استحلوا » فكان يقيم في سواحل الشام حتى ترق بيته المقدس ودفن بها (٢) .

كان لعامر بن عبد قيس من الأهمية في تاريخ الحياة الروحية المكان الكبير . كان من العباد الآباء ولذلك شغل به المباحث وأورد الكثير من أقواله في كتابه البيان والتبيين وفي البخلاء . بل جعله في البيان والتبيين على رأس نساك البصرة وزهادها (٣) . ونظفر أيضاً من المباحث بأن عامر بن عبد قيس ، لم ينف وحده من البصرة ، بل نفي معه أيضاً زاهد آخر من كبار زهادها هو مذعور بن طفيل . ويورد لنا المباحث أيضاً قول عامر - متشوقاً للعراق « ما آسى من العراق إلا على ثلاث « ظمأ الهواجر ، وتجابوب المؤذنين ، وإنحان لي منهم الأسود بن كلثوم (٤) » .

أما آراء عامر بن عبد قيس في النسك والزهد وطريقة عبادته ، فتلخصها فيما يأتي : انبثق زهد عامر بن عبد قيس من حلقة قراء البصرة ، وهي الحلقة التي راعتها حياة البصرة المترفة - كما قلنا - وإقبال البصريين على لذائذ الحياة بكل ما فيها من معانٍ حسية ، وإهمالهم لحقيقة الآخرة . وكان يقول « وجدت أمر الدنيا تصير إلى أربع : المال والنساء والنوم والأكل ، فلا حاجة لي في المال والنساء ، فاما النوم والأكل - فأقِم الله - لَنْ استطعت ، لأضرن بها (٥) ». وببدأ زهد عامر « بالغوف من النار »

(١) أبو نعيم : الحلية ج ٢ ص ٩١ .

(٢) ابن الأثير : أسد الغابة ج ٣ ص ٨٨-٨٩ .

(٣) المباحث . البيان والتبيين ج ١ ص ٢٣٣ وج ٣ ص ١١٦ . وأنظر المقدسى : البده ج ١ ص ٧٦ .

(٤) المباحث : نفس المصدر ج ٣ ص ٩٣ .

(٥) أبو نعيم : الحلية ج ٣ ص ٩١ . وابن الجوزى . صفة الصفة ج ٣ ص ١٣٩ .

وكان هذا الخوف من النار سمة العبادة في العالم الإسلامي كله . ودعاه هذا إلى التبعيد الدائم ، خوفاً من النار وطمعاً في الجنة « ما رأيت مثل الجنة ، نام طالبها ، وما رأيت مثل النار نام هاربها » فكان إذا جاء النهار قال « أذهب حر النار النوم » « فما ينام حتى يمسى » وإذا جاء الليل قال « من خاف أدلج ، وعند الصباح ، يحمد القوم السرى » وهنا بدأت تنطلق منه أعمق أوصاف الروح وأخذ ينشد :

قد طارت الصحف في الأيدي منتشرة فيها السرائر والجبار مطلعين  
فكيف سهرك والأنباء واقعة عما قليل ولا تدرى بما تقع  
إما الجنان وعيش لا انقضاء له أم الجحيم فلا تبقى ولا تدع  
تهوى بسكنها طوراً وترفعه إذا رجوا مخرجاً من غمها قعوا  
لبنفع العلم قبل الموت عالم قد سال قوم بها الرجعي ، فما رجعوا

وأقبلت مرحلة البكاء ، وقد وصف الجاحظ البكاء فقال : هو أعظم ما تقرب به العابدون ، واسترحم به الخائفون . . . وضرب عامر بن عبد قيس بيده على عينه فقال : جامدة شاحصة لا تتدنى <sup>(١)</sup> وإذا أصبح الصباح عليه نادى الله في دلال « يا رب الغاون في حوالتهم » ، وغدوت إليك أسألك المغفرة <sup>(٢)</sup> ولكنه لا يزال في مرحلة الخوف من الله ، وقد تعالى عن الخوف من الناس « من خاف الله أخاف منه كل شيء » ، ومن لم يخف الله أخافه الله من كل شيء <sup>(٣)</sup> ثم تملكه الحب ، وقد وصل إلى أوج نضجه الروحي ، فيعلن « أحييتك الله عزوجل ، حبا سهل على كل مصيبة ، ورضاني في كل قضية ، فما أبالي مع حبي إيه ؛ ما أصبحت عليه ، وما أمشيت <sup>(٤)</sup> .

وقد وضعه السراج الطوسي في حال القرب : شهود العبد بقلبه قرب الله منه ، فتقرب إلى الله بطاعته ، وجمع عنه ينادي الله بذوام ذكره في علانيته وسره ، ويرى السراج الطوسي أن عامر بن عبد قيس من تحقق بحال القرب . حين قال « ما نظرت إلى شيء إلا رأيت الله تعالى أقرب إليه مني <sup>(٥)</sup> بل وضعه السراج أيضاً في حال اليقين ونسب إليه « لو كشف الغطاء ما ازددت يقيناً » أى أنه

(١) الجاحظ : البخلاء ٦-٥ .

(٢) ابن الأثير أسد الغابة ج ٣ ص ٨٨-٨٩ .

(٣) ابن الأثير : أسد الغابة ج ٣ ص ، أبو نعيم . الحلية ج ٢ - ص ٨٩ / ٩٠ وابن الجوزي . صفة الصفوة .

(٤) السراج الطوسي : اللمع ص ٨٤ .

(٥) نفس المصدر ص ١٠٢ .

لا يزداد يقينا حين ينكشف الغطاء ، ويكون في حال المعاينة ، لما آمن به قبلًا من الغيب . ويعتلي السراج « وهذا كلام غلبات وجود وتحقيق <sup>(١)</sup> » .

وبهذا كان عامر بن عبد قيس أول محب في الإسلام ، وقد أحب الله وثاق إليه ، إلى الحياة الحالدة بجواره .

وأخيرًا كان عامر بن عبد قيس أثر كبير في مدارس الزهد من بعده . بقي أصحابه في البصرة يتبعدون ، بل إننا نرى الحسن البصري يروي عنه ، ويقص لتلاميه أخباره ، فيذكر أمر الضيعة في الصلاة ، وأن عامر بن عبد قيس سئل عنها فقال : أتجدونه : قالوا نعم : قال : والله لأن تختلف الأسنة في جوف أحب إلى من أن يكون هذا مني في صلاته <sup>(٢)</sup> . كما ذكر الحسن أبصرا أنه صاف قلبه من شعبة الولد والأهل <sup>(٣)</sup> ومدحه الحسن . كما أثر في الزاهدين مالك بن دينار وقتادة وكانا يتبعان أخباره . . .

ولم يتبه الباحثون إلى أثره في الشام . فقد عاش الفترة الأخيرة من حياته فيها ، ويتكلم ويروى أبو سليمان الداراني شيخ مدرسة الشام عنه كثيراً <sup>(٤)</sup> .

وفي أواخر حياته - اختلط الحب بالأحزان ، والمشق بالدلائل ، فيسأل عن سر خلقه ، وسر عذابه ويخاطب الله ، في الفاظ لم يعرفها عصره ، صارخاً ، طالباً أن يهب له نفسه . . .

في الدنيا الغموم والأحزان ، وفي الآخرة النار والحساب ، فماين الراحة والفرح . إلى خلقتي ولم تؤمرني في خلقني ، وأسكنتني بلايا الدنيا ثم قلت لي : استمسك . فكيف استمسك إن لم تمسكني . إلى : إنك لتعلم أن لو كانت لي الدنيا بذاتها ، ثم سأنتتها ، يجعلتها لك ، فهو بطيء لـ نفسي <sup>(٥)</sup> .

ومرض عامر بن عبد قيس . ودخل عليه أصحابه فبكى : فقبل له أ悲زع من الموت وتبكي ، فقال : مال لا أبكي ، ومن أحق مني بذلك ، والله ما أبكي جزعاً من الموت ولا حرصاً على دنياكم ، ولكنني أبكي على ظمآن الهواجر ، وقيام ليل الشتاء» <sup>(٦)</sup> وأخذ يختصر ، فقال : مثل هذا المصرع ، فاليعمل

(١) نفس المصدر ص ١٠٢ .

(٢) أبو نعم : الحلية ج ٢ ص ٩٢ .

(٣) ابن الجوزي : صفة الصفة ج ٢ ص ١٣١ .

(٤) ابن الجوزي : صفة الصفة ج ٣ ص ١٣٢/١٣٣ .

(٥) أبو نعم : الحلية ج ٢ ص ٨٧ ، ٨٨ .

(٦) ابن الجوزي : صفة الصفة ج ٣ ص ١٢٧ .

العاملون : اللهم إذ أستغرك من تقصيرى وتفريطى ، وأتوب إليك من جميع ذنوبى : لا إله إلا أنت <sup>(١)</sup> .

### ٣ - هرم بن حيان - عاطفة الخوف :

ولم تكن البصرة بخالية من عابد آخر من كبار العبادين ، ينطق أيضاً بحقيقة الزهد البصري في هذا العصر ، فقد ظهر فيها أيضاً معاصرًا لعامر بن عبد قيس : وهو هرم بن حيان العبدى . وقد سكتت المصادر عن ذكر أية علاقة بين هرم وبين عامر بن عبد قيس . بالرغم من أن كليهما من كبار التابعين ، وعاش الاثنان في البصرة وفي وقت معاصر ، واتصل الاثنان بالصحابي القديم حممة . كما سرى بعد قليل . وتنسب للاثنين نفس العبارات الزهدية ، وروى سيد عباد البصرة ، الحسن البصري عن الاثنين .

ونحن لا نعرف الكثير عن حياة هرم بن حيان . قيل إنه من اخْتَطُوا البصرة لعمر بن الخطاب وروى عن عدد من الصحابة ، ثم استعمله عمر على بعض السرايا ، وأميراً على بعض نواحي البصرة ولكنه زهد الإمارة والولاية وأرسل إلى عمر بن الخطاب يستعففه .

ويبدو أيضاً أنه كان من القراء ، وتنسب إليه المصادر العلم والفقه كما تنسب إليه الكرامات <sup>(٢)</sup> ..  
بدأت عبادته وتزهداته بالقراءة ، ثم سافر في رحلة إلى الخليفة عمر مع عبد الله بن عامر ، وكان والياً لعمر ، ثم لمعاوية فيما بعد . وكان الاثنان على رواحهما ، وأعنق الرواحل تغالج الشجر . ونظر هرم بن حيان إلى شجر منها . وقال لزميله « أتحب أنك شجرة من هذه الشجر . فقال ابن عامر : لا والله . إنما لزجوم من رحمة الله ما هو أوسع من ذلك . فقال هرم بن حيان : لكني والله لوددت أنني شجرة من هذه الشجر ، قد أكلتني هذه الراحلة ، ثم قدفني بعراً ، ولم أكبد الحساب يوم القيمة ، إما إلى الجنة وإما إلى النار . ويحلك يا ابن عامر إن أخاف الدهاية الكبرى » فشاهدت القيمة أمامه نارها وجنتها ، تسيطر عليه في كل ما يفعل . والخوف من النار يلون حياته ، فلا استعمله عمر بن الخطاب ، وكان زاهداً في الولاية ، ظن أن قومه سيأتونه ، فأوقد ناراً كبيرة بينه وبينهم ، فجاء قومه يسلمون عليه من بعيد . فطلب منهم أن يدنوا إليه ، قالوا : والله ما نستطيع أن ندنو منك ، لقد حال النار بيننا وبينك . فقال : وأنتم تريدون أن تلقوني في النار أعظم منها ، في نار جهنم <sup>(٣)</sup> .

(١) ابن الأثير : أسد الغابة ج ٣ ص ٨٩.

(٢) السراج : اللمع ص ٣٩٧.

(٣) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ١٢٠ .

ورفض الرجل الإمارة كما قلنا ، سواء على المدينة أو في المغازي وكان يخرج في الليل ينادي : عجبت من الجنة ، كيف ينام طالبها ، وعجبت من النار ، كيف ينام هاربها ، «أفمن أهل القرى أن يأتهم بأسنا بياتاً ، وهم نائمون» ثم يقرأ والعصر وأهلاكم التكاثر . ثم يعود إلى بيته ، فإذا رأى أهله يكترون الصحاح ، أمرهم بالصلاحة<sup>(١)</sup> .

ثم اتصل هرم بن حيان بالصحابي الزاهد حمزة . وكان يقضيان الليل سوياً ، وحمزة يبكي ويقول «ذكرت ليلة صبيحتها تبعث القبور وتنثر نجوم السماء ، فتخرج من فيها . وكثيراً ما كان الصاحبان ، يصطحبان أحياناً بالنهار ، فيأتيان سوق الريحان فيسألان الله الجنة ، ويدعوان ، ثم يذهبان إلى سوق الحدادين ، فيتعوذان من النار ثم يفترقان إلى بيتهما<sup>(٢)</sup> . وحين نزل هرم بن حيان الموت ، طلب أصحابه منه أن يوصي . فقال : قد صدقني نفسي في الحياة ، وما لي شيء أوصي به . ولكنني أوصيكم بخواتيم سورة التحل . وأخذ يقرؤها «ادع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة . إلى الذين هم محسنون» ومات في يوم قائل ، فأتت سحابة أظلت سريره أى نعشة ثم أمطرت قبره ، وأنبتت العشب والأزهار والرياحين حول قبره<sup>(٣)</sup> .

#### ٤ - الأحنف بن قيس ومقام المحاسبة ومقام الصبر .

وظهرت «المعتزلة بالبصرة». وهي أيضاً تعبير عن روحها العبادية وطبيعتها الهدائة ولم تكن المعتزلة أول الأمر عقلية ، بل كانت عبادية زهدت التزاع والفتنة بين العثمانية والعلوية ، ثم بين العلوية والأموية ورأرت نجاة الأمة في العبادة ولم ترض البصرة أولاً ، أن تتابع شيخها الكبير : الأحنف بن قيس كبير تهم . ولكنها عادت ثانية بعد حرب الجمل إلى اعتزاله .

وكان الأحنف بن قيس من عباد البصرة ، وقد صاحب عمر وعلياً وأباذر وأسند الحديث عنهم . ثم ألقى البصرة ، ووضع للبصرتين مقام المحاسبة أو مقام النفس اللوامة ، وسيظهر هذا المقام بوضوح لدى الحسن البصري . كان الأحنف يقضي الليل في الصلاة والدعاء ، ثم يقبل على المصباح ، فيوضع إاصبعه فيه ، لكنه يحرق بيته ، ثم يقول «حس . . . يا أحنف ما حملتك على ما صنعت يوم كذا ، ما حملتك على ما صنعت يوم كذا ..<sup>(٤)</sup>

(١) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ١١٩ - ١٢٢ وابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٣٧ ، ١٣٩ .

(٢) ابن الأثير : أسد الغابة في معرفة الصحابة ج ٢ ص ٥٣ .

(٣) أبو نعيم الحلية ج ١ ص ١٢٢ .

(٤) ابن الجوزي : صفة ج ٢ ص ١٢٤ .

وسرى الحسن البصري فـيما بعد يقول : « إن المؤمن لا تراه إلا يلوم نفسه ، دأباً يقول : ما أردت بهذا ؟ لم فعلت هذا ؟ كان غير هذا أولى أو نحو هذا من الكلام »<sup>(١)</sup> ولا شك أن الحسن البصري قد تأثر خطياً الأحنف ابن قيس ، وهو يضع أساس مخاسبة النفس ، أو يصور عمل النفس اللوامة في حياة الإنسان . وقد روى الحسن مراراً عن الأحنف . ومن أهم ما رواه عنه أيضاً قول الأحنف « والله ما سمعت كلمة إلا طأطأت لها رأسى لما هو أعظم منها » .

ولقد رسم الأحنف أيضاً لأهل البصرة طريق الصبر أو مقامه ، فقد ذهب إليه ابن أخيه يشكو وجع ضرسه ، فقال له الأحنف « لقد ذهبت عيني منذ أربعين سنة ، ما ذكرتها لأحد »<sup>(٢)</sup> . وقد أثربت دعوته الاعتزالية إلى الذهاب في أمم أسرته ، فنرى ابن أخيه إياس بن قتادة التميمي يصرخ في قومه ، وقد رأى شعيرات من الشعر الأبيض تتخلل ذقنه . . . يا بني تميم : إني قد كنت وهبت لكم شيئاً ، فهو لشيء . ألا أرأني حمير الحاجات ، وهذا الموت يقرب مني » ثم قال انقضى العاماً . ثم يصفه ابن الجوزي فيقول « فاعترزل يؤذن لقومه ، ويعبد ربها ، ولم يعش سلطاناً حتى مات » ويقرر ابن الجوزي أيضاً أن إياساً قد أنسد عن قيس بن عباد وعن أبي بن كعب . ولكنه تشاغل بالتعبد عن الرواية وقد كان طريق الاعتزال العبادي سمة لكثير من الصحابة في الحجاز والشام والعراق . اختاروه بدليلاً عن عرض الدنيا الذي اختلف عليه الفريقان . بل إننا نرى في أممأ جيش على ومن أقرب الناس إليه من كان يفضل هذا الطريق الاعتزال العبادي فهذا الحسن بن علي يود لو أن آباءه اعتزل الفتنة وذهب بعيداً ، متربداً ، فإن أراده المسلمون بعد أن أنه ، وإن لم يرد ، تركوه في عبادته . وكذلك محمد ابن الحنفية وهو يحمل الرأبة يرده « إنها والله الفتنة العمياء المظلمة » وأخيراً نائٍ لرباني الأمة ، على نفسه ، وهو سيد العباد والزهاد ، تعلج نفسه مرارة ، أن وضع يده في الأمر .

ولكن البصرة تميزت عن جميع البلاد أن اعتزالها العبادي ، كان فعلاً ، كان اعتزالها يتصرف بالهدوء العميق . ونحن نعلم أن هذا الاعتزال أدى إلى قيام القدررين أولاً ، ثم المعتلة العقلية ثانياً . وقد لاحظ الباحثون أن المعتلة العقليين كانوا عباداً وزهاداً . حقاً : إنهم لم يمثلوا - فيما بعد : طريق الروح ، وإنما مثلوا طريق العقل . ولكن حدث كل هذا في بيئة البصرة العبادية الزاهدة .

##### ٥ - أبو العالية الرياحي : ضأن الله :

وعادت فكرة « ضأن الله » و « سائبة الله » تظهر ثانية في البصرة وهي الفكرة التي ستتصبّع

(١) ابن القم : كتاب الروح ص ٢٥٥ .

(٢) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٢٥ .

التصوف - كما قلنا من قبل - بصيغة حاسمة . وكان البصرة تريد أن تعطى - وهي ما زالت بعد - في حياتها الأولى - للتصوف كل ملامحه .

فتدخل امرأة من بنى رياح إلى المسجد وفي يدها - رفع أبو العالية لتعلن - والإمام على المنبر - أنها أعتقته وتصبح « اللهم - ادخله عندي ذخيرة » اشهدوا يا أهل المسجد ، أنه سائب الله » ثم خرجت . ولم يرها أبو العالية فما بعد : ويضي أبو العالية الرياحي - في طرقات البصرة - ضأن الله . المهدى إلى حضرته . إسماعيل « ذبيح إبراهيم » وإننا نتساءل : من هو أبو العالية الرياحي - هل هو رياحي - أى من قبيلة بنى رياح - أم هو مولى بالولاء ، أم هو فارسي الأصل . ليس من إجابة على هذه الأسئلة سوى أن امرأة من بنى رياح أعتقته <sup>(١)</sup> ، ولكنها هيذكر أنه تعلم الكتابة والقرآن ولم يشعر به أهله ولا رئي في ثوبه مدادقط . ويدلنا هذا على أنه عاش بين أهله ، وبخاصة أنه يذكر مرة أنه تعلم القرآن وقرأه بعد النبي ﷺ <sup>(٢)</sup> بعشرين سنة . ومرة أنه قرأه قبل مقتل عثمان بخمس عشرة سنة . فهل كان أبو العالية عربياً بالولاء ، ونشأ في بنى رياح ، وتفصح ، وتعلم الكتابة والقرآن » . وتبين المصادر على أن أبي العالية روى عن أبي بكر الصديق وعمر وعلى وأبي بن كعب وأبي موسى الأشعري وأبي هريرة وابن عباس في جماعة من الصحابة ، إلا أنه أرسل الحديث عن بعض هؤلاء <sup>(٣)</sup> . ويبدو أنه كان يتلمس الحديث ، فيشير إلى رجاله ، ويدرك هو نفسه أنه كان يرحل للرجل مسيرة أيام ، فأول ما يتفقد من أمر الرجل ، صلاته . فإن وجد الرجل يقيم صلاته . ويتمنها . ويسنبها . أقام وسمع منه . أما إن وجده يضيعها ، رجع ولم يسمع منه وهو يقول « هو لغير الصلاة أضيع <sup>(٤)</sup> » ثم عرف « قصص الأنبياء » السابقين ، وهو من التراث الذي كان ينتشر في أعقاب عهد عمر بن الخطاب ، وكان يعمل على نشره المستسلمة من اليهود ككعب الأخبار وغيره وكون هذا التراث طائفة « القصاص ». وكذلك نرى أبي العالية يذكر قوله ينسبه لموسى وهو « قدسوا الله عز وجل بأصوات حسنة ، فإنه أسمع لها » ويدرك عن عيسى أنه « ما ترك حين رفع ، إلا مدرعة صوف ، وقد لاقها يقلد بها الطير » <sup>(٥)</sup> . وليس معنى هذا أنه تأثر بالإسرائيليات أو بالmessianities ، بل إننا نجد شخصية عربية يذكرها هو تحت اسم عبد الكريم أبي أمية يزوره وعليه ثياب صوف . فيهـا ويقول له

(١) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٣٥ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ٢١٧ ، ٢١٨ .

(٣) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ٢٢٢ ، وابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٣٦ .

(٤) أبو نعيم : حلية ، ج ص ٢٢ .

(٥) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ٢٢١ .

«هذا زى الرهبان ، إن المسلمين إذا تزاوروا تجملوا» فقد عرف الرجل إذاً الرهبانية ، وأنها طريق في الحياة غير طريق المسلمين ، وعرف أن رمز هذه الرهبنة هو لبس الصوف ، فتهى عنه<sup>(١)</sup> وهذا يدل تمام الدلالة على أن الصوفية لا تُنسب إلى هذه اللبسة ، التي عرفت في وقت مبكر في تاريخ الإسلام بأنها لباس الرهبان ، هذا مع العلم بأن أبا العالية كان سائبة الله في البصرة ، يجدد صورة صوفة أو صورة ذبيح إبراهيم . ولكننا نرى أيضا خلال صورة عبد الكريم أبي أمية هذا أن بعض المسلمين ليس «الصوف» دلالة على الرهبنة ، في هذا الوقت المبكر . ولكن التابعين من العباد رفضوا لبسه كمظهر أو كرسم للعبادة – وقامت فتنة عثمان . فنأى أبو العالية عنها وجل أقواله في النهي عن الفتنة<sup>(٢)</sup> وما أحدهه من أهواء متفرقة ، أورثت المسلمين العداوة والبغضاء<sup>(٣)</sup> . فكان أبو العالية أيضا من المعتزلة الزهاد الأوائل . وكان يصرخ في الناس بعنف طالبا منهم تعلم «القرآن» . وكان يقضى أوقاته في قراءته . وكان يرى أن العمل الحقيق لا يبني أن يتوجه إلا لله ، وإلا وكل الله بالإنسان غيره . ثم وضع أبو العالية مبدأ الطهارة الفلبية فكان يفسر التطهير بأنه ليس التطهير بالماء ، ولكن التطهير من الذنب . ومرض أبو العالية مرض الموت ، فكان يقول «إن أحبه إلى ، أحبه إلى الله عز وجل» وتوفي في شوال ستة تسعين<sup>(٤)</sup> وبعد : فإن على الباحث في تاريخ الحياة الروحية في البصرة أن يتلمس في بحثه لحياة أبي العالية وأخباره صورتين هامتين في تاريخ الصوف الصورة الأولى : هي صورته هو كسائبة الله أو بمعنى أدق أنه «صورة» «صوفة» الجاهلي ، حارس الكعبة وسادتها ، والصورة الثانية هي صورة عبد الكريم أبي أمية «في لباس الصوف» الراهباني ، يلبسه دلالة على زهده ، ولكن في لبسه محاكاة لرهبان النصارى .

## ٦ - صلة بن أشيم : وتصور الغوث وفكرة الموت :

والبصرة ما ثبت أن نعطيها فكرة التعبد في الجبانات ، واللجوء إلى المقابر وما أكثر ما اختلف المسلمين بعد على زيارة القبور ، بل التعبد فيها . وسرى عبد الله بن مسعود في الكوفة ، وفي هذا العصر المبكر ينهى أصحابه عن التعبد في الجبانات ، ويأمرهم بالعودة إلى منازلهم . أما في البصرة ، فكان أبو الصهباء صلة بن أشيم العدوى من أوائل من اختطوا هذا الطريق . وقد

(١) نفس المصدر: ج ٢ ص ٢١٧.

(٢) نفس المصدر: ج ٢ ص ٢١٩-٢١٧.

(٣) ابن الجوزى: صفة ج ٣ ص ١٢٩.

(٤) أبو نعيم: الحلية ج ٢ ص ٢٤٢ وابن الجوزى: صفة ج ٢ ص ١٤٢ .

كان صلة بن أشيم من كبار التابعين ، لقى عدة من الصحابة ، تعلم منهم واقتبس وأسند الحديث عن ابن عباس بالذات . وقد كان للرجل من الأهمية الكبيرة في عصره . بحيث نسب للنبي ﷺ حديثاً يقول فيه «يكون في أمتي رجل يقال له صلة : يدخل الجنة بشفاعته كذا وكذا»<sup>(١)</sup> . وقد اعتبره معاصره رجل الشفاعة الكبير ورجل الدعاء ، وهو ما يعرف عند الصوفية فيما بعد «بالغوث» وكانت دعوات الرجل دائمًا لأتباعه في «الترغيب فيها يبيق ، والترهيد فيها يفني» وكان لصلة حلقة كبيرة تجتمع حوله ، وبخاصة أنه اتَّخذ موقفاً سياسياً معادياً للحرورية أوى الخوارج ، وكان ينهى الناس عنهم !<sup>(٢)</sup> وقد كان صلة بن أشيم عنواناً على قبيلةبني عدى الزاهدة ، لقد اشتهرت بعده بالعبادة والزهد ، وخرج منها مجموعة من العباد والعبدات ، وإلى هذه القبيلة أو هذا الفخذ تنتمي رابعة العدوية المشهورة ، وقد قتل صلة بن أشيم شهيداً في أوائل إمرة الحجاج على العراق<sup>(٣)</sup> .

كانت دعوة صلة بن أشيم العبادية هي أيضاً الخوف من العذاب ، والاستعداد للآخرة . ولذلك لجأ إلى الجبانات يتبعدها هو وحلقة من رجاله ، وكان يدعوا إلى التبعد في الجبانات في طرقات البصرة وأطرافها<sup>(٤)</sup> . وكان شعار صلة بن أشيم الآية «إِنَّكَ مِيتٌ وَإِنَّهُمْ مَيْتُونَ»<sup>(٥)</sup> . وكان يرى بهذه أن الإنسان نعى في ميلاده ، فلم يكن الموت عنده حديثاً عجباً ، أو حدثاً نازلاً ، بل كان أمر حتمياً ، مقرراً في تاريخ الإنسان . وقد كان يذكر لمعاذة العدوية «ليكن شعارك الموت ، فإنك لا تبالغين على يسر أصبحت من الدنيا أم على عسر».

وقد تزوج صلة بن أشيم بمعاذة ، وتلمندت عليه<sup>(٦)</sup> ، فكانت من كبار العابدات في البصرة ، وكان لمعاذة - كما كان لصلة بن أشيم - أثر في الحسن البصري ومدرسته .

وقد كان صلة بن أشيم على صلات بعض الرهبان ، وكان يتزلق في بعض الأديرة ، وقد أوردت المصادر بعض كرامات صلة<sup>(٧)</sup> ، وكان منها ، وصول طعام رباني إليه ، دون خلة ملائكة بربط ، ثم دخل على راهب في أحد الأديرة ، وعلم الراهب بالأمر ، فاستطعمه بعض الرطبات ، ثم مر على

(١) أبو نعيم : الحلية ج ٢ ص ٤٤١ .

(٢) نفس المصدر ج ٢ ص ٢٣٨ .

(٣) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٤٢ .

(٤) أبو نعيم : الحلية ج ٢ ص ٢٣٨ .

(٥) ابن الجوزي . صفة ج ٣ ص ١٤١ .

(٦) أبو نعيم : الحلية ج ٢ ص ٢٣٩ .

(٧) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٤١ والسراج . اللمع ص ٣٩٧ .

الراهب بعد ذلك ، فإذا نخل حسان جمال فسأل الراهب فقال له : إنمن لمن رطباتك التي أطعمنى .

ولا ينبغي أن يبالغ في هذه الصلات بين الزهاد أو العباد الأوائل وبين الرهبان . فكثيراً ما أضفي خيال المؤرخين الكثير في هذا الصدد . وانخرعوا هذه القصص لإثبات سمو العباد من المسلمين على الرهبان من المسيحيين . ومحاولة لإثبات أن بعض زهاد المسلمين في استطاعتهم القيام بمعجزات المسيح - نزول المائدة من السماء والعشاء الرباني ، ولكن المستشرقين تلقفوا هذه القصص المخترعة عن مقابلة العباد للرهبان وزروهم في الأديرة ، وخيل إليهم أنهم وصلوا إلى نتيجة صحيحة حاسمة وهي أن العباد تأثروا بالرهبان ، وأنهم حاكوهم في ملبيهم ومشربهم ومطعمهم ، بل في نظرتهم الفلسفية أعلى الأفل التأملية ، وليس في هذا نوع من الحق على الإطلاق . فقد كانت العبادة في هذه المرحلة إسلامية بحثة ، وأخذت العبادة وتحذى الوهد في هذه المرحلة أساساً هاماً : هو الجهد . ولقد استشهد صلة بن أشيم وهو يحارب في المغازي ، كما استشهد ابنه أمام عينيه . والحروب والمغازي ليست سبيل الرهبان ، ولكنها كانت فرضاً على عباد المسلمين ثم زهادهم ثم صوفيتهم . ولا جرم بعد ذلك أن يقال إن هناك نوعاً من التشابه العرضي بين الاثنين .

#### ٧ - الزاهدات البصريات : معاذة بنت عبد الله :

وتعطينا البصرة أيضاً صورة من المصطفيات من العابدات « أو يعني أدق نجد فيها الرائدات الأوليات من النساء العابدات والزاهدات . وسرى في بعثنا للكوفة وللمدينة ولغيرها من البلاد الإسلامية صوراً أخرى من تردد النساء وعبادتهن . ولكن البصرة كانت أسبق في هذا المضمار ، وكانت عابداتها أعمق روحًا وأكثر تأثيراً . وكانت الأولى من المصطفيات من عابدات البصرة أم الصهباء معاذة بنت عبد الله العدوية وقد ذكرها المحافظ في البيان والتبيين كواحدة من كبريات النساك والزاهدات من أهل البيان <sup>(١)</sup> . وقد رقت معاذة إلى ابن عمها صلة بن أشيم . وكانت ليلة زفافها عبادة « روحية الله » . ولم تكن هذه العبادة - من نوع الرهبة - أو العزوف عن الزواج ، وإنما كانت تصفية روحية ، حياة زوجية طويلة ، ورباط يتم بكلمة الله . وقد كان لصلة ولعاذة أبناء بعد ذلك . وقد أخذت معاذة عن عائشة الحديث ، ثم أخذت طريق العبادة عن زوجها شاركته في ليالي التعبد الطوال . ويقول أبو السوار العدوى - مشيداً بعبادة بني عدى « بنوعدى أشد أهل هذه البلدة اجتهاداً ، هذا أبو الصهباء لا ينام ليلاً ولا يفتر نهاره وهذه أمرأته معاذة ابنة عبد الله لم ترفع رأسها إلى

(١) المحافظ : البيان والتبيين ج ١ ص ٢٣٢ وج ٢ ص ١١٦ .

السباء أربعين عاماً<sup>(١)</sup> . ويروى ابن الجوزي عنها أنها كانت إذا جاء النهار تقول - هذا يومي الذي أموت فيه - فاتنام حتى تمسي وإذا جاء الليل - قالت - هذه ليلتي التي أموت فيها فلاتنام حتى تصبيع . وكانت تلبس « الثياب الرفاق في البرد حتى يمنعها البرد من النوم » . وكانت تجول في الدار وهي تقول « يا نفس : النوم أماك لوقدمت لطالع رقدتك في القبور على حسرة أو سرور » . وتردد « عجبت لعين تنام وقد عرفت طول الرقاد في ظلم القبور » ويستشهد زوجها وابنه في إحدى المغازي . وتختتم نساء بني عدى عندها فقالت معادة : مرجحاً : إن كتن جثن لتهشى فرحاً بكن ، وإن كتن جثن بغیر ذلك ، فارجعن » .

وتحدث رضيعة لها - هي أم الأسود بنت زيد العدوية ، بعد مقتل زوجها وولدها « والله يا بنية - ما محبني للبقاء في الدنيا للذيد عيش ولا لروح نسم ، ولكن الله أحب البقاء لأنقرب إلى رب عز وجل بالوسائل ، لعله يجمع بيني وبين أبي الصهباء وولده في الجنة » .

وتحدث فتاة أخرى أرضعتها فتقول لها « يا بنية كوني من لقاء الله عز وجل على حذر ورجاء وإني رأيت الراجح له محققاً بحسن الزلفي لديه يوم يلقاءه ورأيت الخائف له مؤملاً للأمان يوم يقوم الناس لرب العالمين ... ثم بكت وغלה البكاء<sup>(٢)</sup> كانت دعوة معادة إذن إلى العبادة والانقطاع لها ! خوفاً من النار ورجاء في الله بحسن التقرب إليه . كانت تتمثل مرحلة بين المخائفين - وهو تعبير يطلق على هؤلاء الذين كانوا في خوف من النار ، واشتهرت به البصرة وبين المخين الذي تخلصوا من الخوف وأحبوا الله رغبة لا رهبة .

وأخيراً نزل بها مرض الموت ، وأخذت تختضر ، فبكت ، ثم ضحكت . ولما سئلت عن السبب في بكائها ثم ضحكتها . قالت : أما البكاء الذي رأيت ، فإني ذكرت مفارقة الصيام والصلوة والذكر ، فكان البكاء لذلك . وأما الذي رأيت من تبسمى وضحكتى ، فإني نظرت إلى أبي الصهباء ، قد أقبل في صحن الدار ، وعليه حلتان خضراءان - وهو في نفر - والله ما رأيت لهم في الدنيا شيئاً ، فضحكت إليه ... ثم ماتت . وقد روى عن معادة عدد من كبار الزهاد والعباد وعلى رأسهم الحسن البصري وأبي قلابة ويزيد الرشك<sup>(٣)</sup> كانت معادة عابدة ومحبة عبدت الله وأحبته ، كما أطاعت زوجها وأحبته ، بل كانت في شوق عارم لقائه ... . وينذكر الحسن البصري : أن معادة لم توسد فراشاً بعد أبي الصهباء حتى ماتت . وكل هذا يؤكد لنا عظم الخلاف بين العبادات المسلمين والراهبات وبين العباد المسلمين وبين الرهبان .

(١) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١١-١٥: (٢) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ١٤ ، ١٥.

(٣) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ١٢-١٣.

## الفصل الثاني

### مدرسة البصرة الثانية

مدرسة الحسن البصري : الخوف والبكاء :

وهكذا مرت الحياة الروحية في البصرة في مرحلتها الأولى - وقد عرضنا صوراً منها ، وتركنا صوراً<sup>(١)</sup> وإلا طال بنا المقام . ونتقل إلى المرحلة الثانية ، وهي مرحلة تكاد تكون متممة للأولى ، غير أنها تميزت بظهور أول مدرسة رسمية للعبادة في البصرة ، وهي مدرسة الحسن البصري .

١ - مقدمات مدرسة الحسن البصري : مطرف بن عبد الله بن الشخير ومدرسته :

ولقد انعكست الأضواء على هذه المدرسة ، واحتل صاحبها الحسن البصري ، أعظم مكانة في تاريخ الحياة الروحية الإسلامية . وقد أدى هذا إلى إهمال شخصيات ممتازة سبقته بسنين غير طويلة ، بل عاصرته في فترة من حياته وحياة مدرسته . وأهم هذه الشخصيات هي شخصية مطرف بن عبد الله ابن الشخير الحريشى وأخيه يزيد .

ولقد كان مطرف بن عبد الله بن الشخير سلطاناً من سلاطين العابدين ، وزاهداً من أعمق الزاهدين في تاريخ الإسلام ، ولقد أثر في عدد من كبار الصوفية من بعده .

ولد مطرف بن عبد الله بن الشخير لصحابي هو عبد الله بن الشخير . ولقد أنسد مطرف عن أبيه ، كما أنسد عن عثمان بن عفان وعلى وأبي بن كعب وأبي ذر<sup>(٢)</sup> ونزلت الأسرة فيما يبدو - في ماء نسبتهم ، فكان يقال لها « الشخير » وكانت على بعد ثلاثة ليالٍ من البصرة<sup>(٣)</sup> وحفظ مطرف وأخوه القرآن . وتلمنا فيما بعد على عامر بن عبد قيس وكانا يحضران حلقاته<sup>(٤)</sup> ثم أصبحا من القراء .

(١) تركت صورة أبي رجاء عمران بن ملحن العطاري ، وهو أيضاً عابد من كبار العباد والقراء وتلميذ لأبي موسى الأشعري .

(٢) ابن الجوزي : صفة ج ٢ ص ١٤٩ .

(٣) اللاحظ : البيان والتبيين ج ٢ ص ٩٠ هامش ١ .

(٤) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٣٤ .

ويصف مطرف القراء ، حين يقرأ الآية « إن الذين يتلون كتاب الله وأقاموا الصلاة وأنفقوا مما رزقناهم سرّاً وعلانية يرجون تجارة لن تبور » ويقول : هذه آية القراء <sup>(١)</sup> . ويذهب الجاحظ إلى أن مطرف بن عبد الله كان أيضاً من القصاصين . وقد انتشر القصاصين في هذه المرحلة من حياة البصرة ، وكان معاصر مطرف الشاب « أبو الحسن البصري » قاصاً أيضاً <sup>(٢)</sup> .

وكان مطرف بن عبد الله من أعيان قومه وكبارهم ، وكان يلبس أول أمره الملابس الفاخرة ظاهراً أمام الناس ، ولكن حين يعود إلى بيته ، ينقلب عابداً من كبار العباد يقول ابن الجوزي « كان مطرف يلبس البرانس ، ويلبس المطارف ، ويركب الخيل ، وبغشى السلطان ، غير أنك كنت إذا أفضيت إليه ، أفضيت إلى قرة عين <sup>(٣)</sup> ولما مات ابنه عبد الله بن مطرف ، خرج إلى قومه في أجمل ثياب ، وهو متغطرس . فعاتبه قومه بل غضبوا » يموت عبد الله ثم تخرج في ثياب مثل هذه مدهناً <sup>(٤)</sup> قال « فأستكين لها . وقد ودعني رب نبارك وتعالى ثلاث خصال ، كل خصلة منها أحب إلى من الدنيا كلها . قال الله عز وجل ( الذين إذا أصابتهم مصيبة ، قالوا : إنا لله وإنا إليه راجعون . أولئك عليهم صلوات من ربهم ورحمة ، وأولئك هم المهتدون ) فأستكين لها بعد هذا <sup>(٥)</sup> ولكن ما يليث الرجل أن يعود نهائياً إلى الغليظ من الثياب ، وأخذ يعتبر هذا الملبس الحشين ، قربة إلى الله ، فلبس الجبة وأخذ العصا <sup>(٦)</sup> بل لبس « الصرف » . بحسب يذكر أحمد بن أبي الحواري عن شيخ مدرسة الشام الكبير أبي سليمان الداراني أن « مطرف بن عبد الله لبس الصرف وجلس مع المساكين . فقيل له في ذلك . فقال – إن أبي كان جباراً ، فأححيت أن أتواه لرب عز وجل ، لعله ينفف عن أبي تجبره <sup>(٧)</sup> وتبين لنا – من هذا النص – أن الصرف كان لباس المساكين ، وكان الأغنياء يلبسوه بعيداً – للتقرب من الله ، ولكن لم يمنع هذا – كما قلت من قبل – من أن بعض العباد كرهوا لبسه لأنه لباس الرهبان . ونلاحظ أن مطرف بن عبد الله كان من ثراثة البدية ، وكان عامة البدو يلبسوه ، أما هو فكان يلبس المطارف والغالى من الثياب ، فرأى – حين أفعمت العبادة في قلبه ، أن يعود إلى لبس المساكين ، ولا نرى في حياته ولا في كلماته ظللاً من ظلال الرهبنة المسيحية . بل كان يعود إلى الإسلام الأول ، إسلام العبادة . وتأمل قصر الحياة « لا تنتظروا إلى خفض عيشهم ولبن ثيابهم ولكن انظروا إلى سرعة طعنهم وسوء منقلبهم <sup>(٨)</sup> » .

<sup>(٥)</sup> أبو نعيم : الحلية ج ٢ ص ٢٠٩ .

<sup>(١)</sup> أبو نعيم : الحلية ج ٢ ص ٢٠٣ .

<sup>(٦)</sup> نفس المصدر ج ٣ ص ٢٠٠ .

<sup>(٢)</sup> الجاحظ : البيان والتبيين ج ١ ص ٢٣٤ .

<sup>(٧)</sup> ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٩٠ .

<sup>(٣)</sup> ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٣٥ .

<sup>(٤)</sup> نفس المصدر : ج ٢ ص ١٤٦ .

كان مطرف بن عبد الله - مثال العابد القرآني ، يشغل ليله بالقرآن ؛ يقول في أثر له من أجمل الآثار يصف تعبد الليل :

إني لأستلقي من الليل على فراشي فأتدبر القرآن ، وأعرض عملي على أهل الجنة ، فإذا أعلمهم شديدة .

كانوا قليلاً من الليل ما يهجنون . يبيتون لربهم سجداً وقائماً أمن هو قانت آناء الليل ساجداً وقائماً .

فلا أرى منهم .

فأعرض نفسى على هذه الآية « ما سلككم في سقر » فأرى القوم مكذبين .

وأمر بهذه الآية « وآخرون اعترفوا بذنبهم خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيئاً » .

فارجو أن تكون أنا وأنتم - يا إخوتاه منهم <sup>(١)</sup> . كان الرجل إذن يعيش متقللاً في أعماقه بين مشاهد الجنة ، ومشاهد النار ، وكان يأمل في رحمة الله ، أكثر من خوفه من عقابه . فكان يردد « يا إخوتاه : اجتهدوا في العمل ، فإن يكن الأمر - كما نرجو ، كانت لنا درجات في الجنة ، وإن يكن الأمر شديداً ، كما تخاف ومخاذه . لم نقل : ربنا أرجعنا نعمل صالحاً غير الذي كنا نعمل . نقول - قد عملنا » فلم ينفعنا ذلك « وأقوله كثيرة طافحة بهذا المعنى . بل كان يذهب بلاً على الله - إلى أن يطلب وهو على جبل عرفة لا يريد الله الناس - من أجله هو » اللهم لا ترد الجميع من أجل <sup>(٢)</sup> .

وكان يقتضي في أعماق النفس . ويتنمى لو كان له نفسان ، ترافق الواحدة الأخرى ، حتى لا <sup>(٣)</sup> :

في الشر » ولكن إنما لي نفس واحدة ما أدرى على ما هبّجم ؟ : خير أو شر . ولكنه أخذ يدعوه إلى أخلاقيات باطنية ، حددتها في مراحل ثلاثة : صحة النية ، ومستتبعها صلاح العمل ، فينشأ عن الإثنين صلاح القلب . ودعا إلى ترويض النفس أمام الملاطف كثير من أقواله ودعا مطرف إلى الصبر مع الإبلاء ، والشكر مع العطاء ولكنه تمنى العافية مع الشكر ، وفضلها عن الإبلاء مع الصبر . بل يدعوه إلى السكون « لأن أتيت ناماً وأصبح نادماً ، أحب إلى من أن أتيت قائماً وأصبح معجبًا » ويردد دائماً إن عدم الفعل ، أحب إليه من الفعل <sup>(٤)</sup> ، ثم محاسبته على هذا الفعل فيما بعد . حالة من السكون أرادها لنفسه ، ولعشيرته . ولقد فعل هذا لأنه : نأى بعشيرته عن التزوج مع الحرورية من الخوارج كما نأى أيضاً عن المجتمعات السرية التي كان يعقدها زهاد الشيعة . فقد دعى إلى اجتماع في أول خانقاه

(١) أبو نعيم : الحلبة ج ٢ ص ١٩٨ .

(٢) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٤٥ ، ١٤٦ وأبو نعيم الحلبة ج ٢ ص ١٩٩ .

(٣) أبو نعيم الحلبة ج ٢ ص ٢٠٠ .

لله صوفية أنشأه العابد الشيعي زيد بن صوحان . وكان زيد يعظ ويقول : يا عباد الله أكرموا وأجملوا ، فإنما وسيلة العباد إلى الله بخصلتين : الخوف والطمع .. ثم نسق المجتمعون كتاباً شيعياً - على هذا النسق « إن الله ربنا . ومحمدًا نبينا ، والقرآن إمامنا . ومن كان معنا . كنا وكنا له . ومن خالقنا كانت بذنا عليه وكنا وكنا » ثم يضع الكتاب عهداً<sup>(١)</sup> ييدو أنه عهد بمرالة الإمام الشيعي أو الإمام ذي الملامع الغنوصية ويقال إن صعصعة بن صوحان عبر بذلك عن هذا الإمام الغنوصي حامل الأسماء خليفة الله في أرضه متعرضاً عليه في الإمام على ولكن مطرف بن عبد الله يرفض أن يقر هذا العهد . ويسأله زيد بن صوحان عن سبب رفضه ، فيجيب مطرف : إن الله قد أخذ على عهداً في كتابه ، فلن أحدث عهداً سوى العهد الذي أخذه الله عز وجل على . ومطرف هنا يشير إلى العهد الذي أخذه على المؤمنين ، في عالم الذر ، حين كان البشر جميعاً في أصلاب آبائهم ، أو أصلاب أبيهم الأول آدم : فقال : أولست بربكم ، قالوا . . . بلى « وهذا هو عهد الله في قرآنـه الذي يذكره مطرف ابن عبد الله . ولذلك رفض العهد الذي وضعه الكتاب الشيعي السالف الذكر .

وقد نأى مطرف بن عبد الله عن الفتنة ، فتنة عمان ، ثم فتنة علي ومعاوية . ويدرك قنادة : وكان مطرف إذا كانت الفتنة تحيي عنها وهرب . وكان الحسن البصري ينهى عنها ولا ييرجع . كان مطرف إذن ينهى الناس عن الفتنة ويقول لهم « إن الفتنة ليست تهدي الناس ، ولكن إنما تأتي تقارع المؤمن عن دينه ، ولأن يقول الله - لم لا قتلت فلاناً ، أحب إلى من أن يقول : لم قتلت فلاناً » كان يقول مطرف هذا ، فإذا أقبلت ، ولا مناص ، فر هو . بينما كان الحسن البصري ينهى عن الفتنة ، ولكنه لا يترك مكانه ، يقف في وجه العواصف العاتية التي مر بها العالم الإسلامي موقفاً صلداً . وهذا كان أحد الاختلافات الكبرى بين الرجلين . ثم كان الاختلاف الأخير : أنه أنكر القدرية وحاربها ، وكان الحسن البصري - قدررياً في فترة من حياته . فكان مطرف يقرر أن الإنسان مجرمًا كاملاً . بل ذهب إلى أنه كالحجر ، إن جعل الله فيه خيراً ، كان ويستشهد بالآية « ومن لم يجعل الله له نوراً ، فما له من نور » وأخذ مطرف يهاجم القدرية فيقول « إن ها هنا أقواماً يزعمون أنهم إن شاءوا دخلوا الجنة ، وإن شاءوا دخلوا النار » ثم يقسم مطرف ويقول « أن لا يدخل الجنة عبد أبداً ، إلا عبد شاء الله أن يدخله إياها عمداً » وليس للإنسان من خيرة على الإطلاق ، لا في أعماله ولا في خطراته ، فلا يستطيع أن يولج في قلبه شيئاً من شر أو خير حتى يكون الله يضمه . وكان يضع المسألة للناس في صورة بسيطة عميقة « ليس لأحد أن يصعد فيلق نفسه من فوق البئر ، ويقول : قدر لي ، ولكن يحذر ويتهد ويتنق ، فإن أصابه شيء ، علم أنه لم يصبه إلا ما كتب الله له . ثم يحدد رأيه النهائي في القدر فيقول

(١) أبو نعيم : الحلية .. ج ٢ ص ٢٠٤ .

«إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجْلَ لَمْ يَكُلِ النَّاسَ إِلَى الْقَدْرِ، وَإِلَيْهِ يَعُودُونَ، وَإِلَيْهِ يَصِيرُونَ»<sup>(١)</sup>.

وبالرغم من موقف مطرف بن عبد الله الجبري ، موقف العابد المستسلم لمثبتة الله وأمره ، فإنه يؤمن بقدرة العقل ، ويقرر أنه «ما أقوى عبد بعد الإيمان أفضل من العقل» وإن كانت عقول الناس تتفاوت على قدر زمانهم بل إنه ليعجب من عدم تجاوب القلوب مع صرخات الحق ، وعدم إصايتها للحديث الإلهي الملقى إليها فيقول في زفارة حرى «كأن القلوب ليست منها وكان الحديث يعني به غيرنا»<sup>(٢)</sup>. وقد نسبت الكرامات لمطرف بن عبد الله ، كان يغمى عليه ، فتسقط منه الأنوار . كما نسبت إليه الدعوة المستجابة . وحين قبض الحاجاج على مورق العجل وحبسه ، دعا مطرف بعضاً من مرديبه - وطلب منهم أن يؤمنوا على دعائه ، ففعلوا . وفي العشاء أمر الحاجاج بإطلاق مورق<sup>(٣)</sup> . وكان مطرف يذهب من البادية كل يوم جمعة إلى المدينة ، وكان يمر بالمقابر ، فيتوقف ويفصي العباس . وتذكر الرؤية أنه رأى أهل القبور على أفواه القبور... وحادثهم فكانت زيارة القبور والتبعيد فيها سنة عند الكثرين من عباد البصرة . وقد حفظت لنا المصادر أدعية مطرف بن عبد الله ، وهي أدعية حارة . تصدر من قلب كبير حقاً . ومن الأمثلة على هذه الأدعية : اللهم إني أستغفرك مما تبت إليك منه ، ثم عدت فيه . وأستغفرك مما جعلته لك على نفسي ، ثم لم أوف به ، وأستغفرك مما زعمت أنني أردت به وجهك فخالط قلبي فيه ما قد علمت ... إلخ وقد احتفظ لنا الماحظ في البيان والتبين بالكثير من مواعذه<sup>(٤)</sup> .

ومات مطرف بن عبد الله عام ٨٨هـ . وقد تابع عبادته أخوه أبو العلاء يزيد بن عبد الله بن الشخير . وقد تميز أبو العلاء بمقام الرضا . وحفظت الصوفية بعده بعض كلامه «اللهم رضيت لنفسي ما رضيت لي . وكان يجتمع مع الحسن البصري في المجالس ، وكان المجلس يتكلم وهو صامت . فلما طلب من يزيد بن عبد الله الكلام . قال : أو هناك أنا ...»<sup>(٥)</sup> .

كانت صور العبادة في البصرة تتعدد وتتنوع قبل ظهور مدرسة الحسن البصري ، وكانت هذه الصور مقدمات حتمية لظهور هذه المدرسة ، أثرت فيها وعاشت خلال أراتها . ومعظم شخصيات هذا العهد كانت على صلات بالحسن البصري نفسه<sup>(٦)</sup> .

(١) أبو نعيم : الحلية : ج ٢ ص ٢٠١ و ٢٠٢ . (٢) الحلية : ج ٣ ص ١٠٣ .

(٣) أبو نعيم : الحلية ج ٢ ص ٢٠٦ / ٢١٧ .

(٤) الماحظ : البيان ... ج ٣ ص ١٠٣ وموضع آخر متعدد .

(٥) أبو نعيم : الحلية ج ٢ ص ١١٢ ، ١١٣ ، وابن الجوزي صفة ج ٣ ص ١٥٤ ، ١٥٥ .

(٦) وأهم شخصيات هذا العدد : صفوان بن حمز المازري التميمي وأبو الحلال العتكي الأذدي وزرارة بن أوقى الخوشى وأبو النوار حسان بن حرث العدوى ، وخليد بن عبد الله المعرى وميمنون بن سياه .

إننا نرى صورة العبادة في الأسراب . كان البكاؤون الخائفون يلتجأون إلى بعض الأسراب ، يأوون فيها للعبادة ويبكون . وكان عن هؤلاء صفوان بن حمز (١) وكان يكتفي برغيف عيش ، وشربة كوز ماء . ثم يردد بعد أن يفطر عليها « على الدنيا وأهلها العفاء » وكان إذا تحدث أو قص « يرق القوم وتسلل الدموع ، انتشر القصاص إذن - قبيل ظهور الحسن البصري ثم بعد ظهوره . وكان من تقاليد هؤلاء القصاص - هجر أهل الأهواء والبدع ، وتلك سنة ساروا عليها جميعاً ، وبالخصوص الحسن البصري فيما بعد في أرجح الأقوال - وكذلك فعل صفوان بن حمز . قد أثر صفوان بن حمز في الحسن البصري أشد تأثير بحيث كان يقول « القيت أقواماً كانوا - فيما أحل الله ، أزهد منكم فيما حرم الله ، وقد لقيت أقواماً كانوا من حسناهم أشفق أن لا تقبل منهم من سيئتهم ، ولقد صحبت أقواماً كان أحدهم يأكل على الأرض ، وينام على الأرض ، منهم صفوان بن حمز » .

وتسمع فوق أسطح البصرة وفي الليلى الظلماء أصوات العباد تعلو تذكر الناس ببناء دنياهم - فيتسلق عابد مشهور - هو زراة بن ربيعة الأزدي المشهور بأبي الحلال العنكى فوق غرفة من غرف مسكنه ويشرف على كل ركن من الأركان الأربع وينادي « ... يا فلان ... يا فلان ... » ثم يقول « هل تحس منهم أحداً أو تسمع لهم ركزاً ... ويناجي الله فيقول : اللهم لا تسلينى القرآن » (٢) . وتظهر « فكرة الابتلاء » في البصرة . وستعرف بعد في تاريخ العباد . فيتلى أبو السوار العدوى ، ويضرب بالسياط . ويذكره الحسن البصري فيقول « والله لا تذهب أسواطه » وبقيت ذكرى أبي السوار في قلب أحمد بن حنبل - فيما بعد . فحين امتحن ابن حنبل ، وضرب بالسياط ، ذكره أحد أصدقائه « أما ، ترضى أن تكون عند الله بمنزلة أبي السوار العدوى » فاسترجع ابن حنبل . وكان أبو السوار العدوى ذا طبيعة حادة ، فها هو يجتمع بالعبادة معادة العدوية بالمسجد ، ويجادلها في حضورها إليه ويطلب منها أن تبتعد عن الحضور ، وأن تستقر في بيتها . إن حضورها إلى المسجد - وهي العابدة المتبتلة يفتن الرجال . فترد عليه معادة بحدة : ولم تنظر . أجعل في عينيك تراباً ولا تنظر . فيجيب العابد الكبير : إني والله ما أستطيع إلا أن أنظر . إنه يقرر لها حقيقة الطبيعة الإنسانية ، وتفهم معادة ثم تعذر . وتقول « إذا كنت في البيت شغلني الصبيان ؛ وإذا كنت في المسجد كان أنشط لي » فيجيب أبو السوار : النشاط أخاف عليك (٣) وكان أبو السوار يسير في زى المساكين ، ويتحمل أذى الناس فلا يحيى . وكان يقرأ « وكل إنسان ألمنه طائره في عنقه » ويعلق على هذا فيقول : هما نشرتان

(١) كان من التابعين ، أسد الحديث عن عبد الله بن عمر وأبي موسى الأشعري وعمران بن حصين وحكيم بن حزام : أبو نعيم : الخلية ج ٢ ، ص ٣١ - ٢١٧ وابن الجوزي ج ٣ ص ١٤٩ - ١٥٧ - والجوزي البيان والتبيين ج ٣ ص ٥٩٠ .

(٢) ابن الجوزي : صفة ج ٥ ص ١٥١ .

(٣) أبو نعيم : الخلية ج ٢ ص ٢٥٠ / ٢٥١ .

وطية - أما ما حيت يا ابن آدم فصحيحتك منشورة ، فأصل فيها ما شئت . فإذا مت طوبت ، ثم إذا بعثت نشرت « أقرأ كتابك ، كفى بنفسك اليوم عليك حسيبا » .  
كما تظهر فكرة الصعن في البصرة . وقد رویت عن بعض من الصحابة ، وأنكرها البعض ، وقد مثل هذا الحال من الصعن في هذه الفترة زراة بن أوف المرضي . وكان من كبار القصاص (١) . وكان يحدث دائماً عن « الحال المرتجل » وهو حال السائح في القرآن ، يضرب في أوله حتى يبلغ آخره ، وفي آخره حتى يبلغ أوله . حال المتقلب في الكتاب ، يعيش في مقاماته وأحواله - بلغة التصوف فيها بعد . وقد بلغ الحال المرتجل بزراة بن أوف مده ، حين كان يقرأ « فإذا نفر في الناقور » ، فشهق .  
ومات (٢) .

وأخيراً ... نرى فكرة الحب الإلهي تظاهر وضاءة في البصرة وعلى يد رجل من بنى عبد قيس . إذ يعلن خليل بن عبد الله البصري « يا إخوتاه - هل منكم من أحد لا يحب أن يلقي حبيبه ، ألا فأأحبوا ربكم ، وسروا إليه سيراً كريماً » (٤) .

## ٢ - مدرسة الحسن البصري :

انتهت مراحل العبادة المتعددة وصورها المتنوعة إلى مدرسة الحسن البصري . واحتل شيخ المدرسة في تاريخ الفكر الإسلامي مكانة لم يدأها من سبقوه أو من عاصروه من مفكري الإسلام وباهت البصرة به على مدن العالم الإسلامي كله ، وادعته الفرق المختلفة والاتجاهات المتباينة لنفسها . فصدر عنه مختلف الآراء ومتناقض الأفكار ومتباين النظريات أو جعلته الفرق ينطق بها . وجمع فيه كل شيء ، بحيث يمكننا أن نقول إن أسطورة الحسن البصري كانت أضخم أسطورة في العالم الإسلامي في القرنين الثالث والرابع الهجريين .

ولستنا نحاول هنا توضيح الجوانب المختلفة لآراء الرجل ، وتبين ما ينسب له وما لا ينسب ، وما يصح له وما لا يصح . إنما نريد فقط أن نعرض لمكانته في تاريخ الحياة الروحية في الإسلام ، والانطلاقة الروحية التي انبثقت منه ومن مدرسته . وقد قلت إن الحسن البصري كان عابداً ، بل انتهى

(١) أنسد أبو السوار المدوى عن علي بن أبي طالب وعمران بن حصين وغيرهما . انظر أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ٢٤٩ - ٢٥١ وكل ذلك ابن الجوزي : صفة .. ج ٣ ص ١٥٢ - ١٥٣ .

(٢) أنسد زراة بن أوف المرضي عن مجموعة من الصحابة منهم أبو هريرة وعمران بن حصين وابن عباس وتوفي سنة ٩٣ هـ .

(٣) أبو نعيم : ج ١ ص ١٥٩ - ١٦٠ وبين الجوزي ج ٣ ص ١٥١ .

(٤) أنسد خليل بن عبد الله البصري عن أبي الدرداء - أبو نعيم : الحلية ج ١ ص ١٣٢ - ١٣١ - وابن الجوزي ج ١ ص ١٥١ - ١٥٤ .

إليه كل صور العبادة قبله ، فاحتياها في نفسه وفي رجاله . وقد دعا هذا الصوفية من بعده إلى اعتباره مرحلة اتصال في السلالسل الصوفية التي وضع فيها – بين الرسول وصحابته ، وبين أجيال المسلمين . وقد تبع العالم الكبير الدكتور إحسان عباس السلالسل الصوفية التي احتل الحسن البصري مكانة فيها ، وانتهى إلى أنه أصبح للحسن البصري في شجرة التصوف ثلاثة فروع على الأقل . الفرع الأول : الرسول عليه الصلاة والسلام – حذيفة – الحسن – المخاسبي . ومع ما في هذه السلسلة من خلل ، فإنه من المتعذر تماماً أن يكون الحسن أخذ عن حذيفة علم الأسرار ، فإن الدكتور إحسان عباس يرى أن هذا الفرع أوثق الفروع وأصحها نسباً من حيث المبدأ . فالحسن يشبه حذيفة ، وقد تأثر المخاسبي بالحسن أشد تأثير . ويتين هذا في ارتباط أفكار الحسن والمخاسبي . وقد سرت هذه السلسلة إلى شمال أفريقيا . فإن ليو الأفريقي يذكر أنه قابل في بعض مدن شمال أفريقيا فرقاً صوفية أخلاقية يعلن رجالها أن إمامهم الأول هو الحسن البصري ، ومن بعده الحارث المخاسبي .

أما الفرع الثاني – فيتكون – من النبي وعلى والحسن البصري وحبيب وداود الطائي ومعرفو الكرخي . ويدو الحسن هنا واسطة بين الرسول وابن عمه من ناحية ، وبين تلامذة الحسن – حبيب العجمي ومن بعده من ناحية أخرى .

ويرى الدكتور إحسان عباس أن وصل الصوفية الحسن بعل يلاحظ منه محاولة الصوفية نسبة مذهبهم إلى باب مدينة العلم <sup>(١)</sup> . ويستخلص منه الدكتور كامل الشبيبي صلة الزهد بالتشيع وصدروره عنه <sup>(٢)</sup> . وفي الحق إن الحسن البصري كان يعلم يقيناً أن على بن أبي طالب هو رباني الأمة وأنه سيد عباد المسلمين . وأن طريقته هو في العبادة تشبه طريقة علي . ولكن لا عن تشيع ، كان الحسن البصري أبعد الناس عن التشيع لعل أو عن التشيع ضده . لقد أحب الجميع وتولى الجميع ، ولكن زهد على عبادته كانوا يجذبان إلى ابن عم الرسول قلوب العباد والزهاد . وهذا ما فعله الحسن البصري . أما الفرع الثالث . فيتكون من الرسول – وأنس بن مالك والحسن ، وفقد السبكي ومعرفو الكرخي والسرى السقطلى ، فالجنيد فالحدى <sup>(٣)</sup> .

ويتین لنا من هذا أهمية الحسن البصري في تاريخ الزهد والتصوف ، أو يعني أدق تین لنا أهمية الأسطورة . كان للحسن البصري في القرنين الثالث والرابع الهجريين صورة تختلف تماماً عن صورة العابد البصري القديم . إننا نرى – وكما لاحظ الدكتور إحسان عباس بحق – أنه لما مثل الحالج في

(١) الدكتور إحسان عباس : الحسن البصري ص ١٠ .

(٢) الدكتور كامل الشبيبي : الصلة ج ١ ص ٣٦ .

(٣) الدكتور إحسان عباس : الحسن البصري ١٠ / ١١ .

أثناء محكمة في بغداد - من أين استمد نظريته في الملح بالهمة - أجاب بأنه أخذها من كتاب الإخلاص للحسن البصري ، فصاحب القاضي في وجهه كذبت ياحلال الدم . قد سمعناه بعكة وليس فيه هذا » .

وهذا يدل على الروح الأسطورية التي لاحت الرجل ، والكتب ذات التزاعات المتعارضة التي نسبت إليه . لقد نسب إليه الجبر والقدر ، ونسب إليه التشيع والتسنن ، فلا عجب أن ينسب إليه الحلول واللحج بالهمة وأن يتعلق بأذیاله الخلاج ، كما سيتعلق بأذیاله العدد العديد من الناس . ولقد أوصلوه بمحذفة بن إيمان ، وأنه تلقى منه الأسرار ، وهذا الحال . كما أوصلوه برابعة العدوية ، واصطنعوا بينهما الأحاديث . ولم يحدث هذا فقط . ولكن لا يقدح هذا في الصورة العارمة الملائحة للحسن البصري .

إن أبرز ما في ميلاد الحسن البصري ، أنه لم يولد عربياً بل ولد ( عام ٢١ هـ ) في المدينة من أب فارسي - في الأرجح ، أسر في ميسان حين استولى العرب عليها ، وكان والده نصرانياً ، ثم أسلم ، وتسمى باسم يسار وتزوج من أمة أيضاً بالمدينة واسمها خيرة . ولا ولد لها الحسن أعتقا . وكانت أمه محذفة وقاصة ، وقد أثرت في حياة ابنها أكبر تأثير وشهد الحسن الثورة على عثمان ثم الأحداث السياسية التي مرت بالمدينة ، ثم انتقلت أمته إلى البصرة ، وكانت الأحداث تتلاحق وتلم الفرقة بال المسلمين . ولست في حاجة هنا أن أعرض لموقف الحسن البصري من حوادث السياسة الإسلامية في هذا الوقت وأثرها في مبادئه وفي زهره وفي سياقات حياته . لقد تكفل الدكتور إحسان عباس كما قلت - في كتابه العبرى بالتحدث عن كل هذا تحليلاً وتركيباً . إن النتيجة الحتمية لهذه الدراسة أن عبادة الحسن البصري انعكست فيها كل أحداث الحياة في العالم الإسلامي ، ثم صبغها هو بصبغته الخاصة ، ولم تكن هذه الصبغة بعيدة عن روح العبادة في البصرة ، كانت حظاً مشتركاً بينهم جميعاً . ولكن الحسن البصري أضفى عليها من روحه هو الشيء الكثير .

كان الحسن البصري معاصرًا لعدد كبير من الصحابة ، أرسل الحديث عن بعضهم ، وسمع من بعضهم ، وأثر فيه من بينهم عبد الله بن عباس ، فقد جذبه ابن عباس إليه بمفهوم التفسير الذي اختطه ، كما استمع إلى قصصه ، وهي ما يعرف بالإسرائيليات ، أخبار السابقين من الأنبياء ، ومن ثم دخلت في تراث الحسن البصري نفسه وفي كلامه . ثم تلمند الحسن البصري على مجموعة من عباد البصرة الكبار ، وبخاصة عامر بن عبد قيس ، وصلة بن أشيم وصفوان بن حمز ، أو بمعنى آخر اندرج الحسن البصري شيئاً فشيئاً في طائفة القراء . وأصبح - بعد مضي الجيل الكبير من التابعين وهم كانوا - أحسن منه إلى حد ما - أقول أصبح الحسن البصريشيخ القراء . وزراهم يلتجأون إليه في أثناء ثورة ابن

الأشعث يستفتوه في الخروج . فبأي عليهم . ثم نراه بعد ذلك ينهاهم - وهم وقوف على باب أمير البصرة عمر بن هبيرة - يتظرون الإذن بالدخول عليه ، فيقول « ما يجلسكم هاهنا . تريدون الدخول على هؤلاء الحبيثاء . أما والله ما مجالستهم بمحالسة الأبرار . تفرقوا - فرق الله بين أرواحكم وأجسادكم . لقد لقحتم نعالكم ، وشعرتم ثيابكم ، وجزرتم شعوركم . فضحتم القراء فضحكم الله . أما - والله - لوزهدم فيما عندهم لرغبوا فيما عندكم . لكنكم رغبتم فيما عندهم . فزهدوا فيما عندكم . أبعد الله من أبعد <sup>(١)</sup> ». هذا الزجر لا يمكن أن يصدر إلا عن رجل تصدر إمامته القراء وأصبح سيدهم . وقد قرر المتأخرون من مؤرخي الصوفية أن الحسن البصري كان من أوائل من تنبه إلىأخذ التصوف من الصوف وأنه كان لباس العباد من الصحابة . فينسبون إليه أنه قال « والله لقد أدركت سبعين بدرياً أكثر لباسهم الصوف » بل إنه رأى فيهم مجازين الصوفية « ولو رأيت موهم قلم : مجازين . ولو رأوا خياركم لقالوا : ما هؤلاء من خلائق . ولو رأوا شراركم لقالوا : ما يؤمن هؤلاء بيوم الحساب » <sup>(٢)</sup> ثم يضع الصوفية على لسانه : أنه يصف عيسى فيقول إن إدامه الجوع وشعاره الخوف ولباسه الصوف ، كما أنه يصف النبي سليمان بأنه كان إذا جنه الليل « لبس المسوح وغسل اليد إلى العنق وبات باكيًا حتى يصبح ، يأكل الخشن من الطعام ويلبس الشعر من الثياب » <sup>(٣)</sup> بل إن السراج الطوسي يذهب إلى أن الحسن البصري قد أدرك جماعة من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ورضي عنهم وقد روى عنه أنه قال : رأيت صوفياً في الطواف فأعطيته شيئاً فلم يأخذه . وقال : معى أربعة دوانيق فيكيفنى ما معى <sup>(٤)</sup> » .

كانت الغاية من كل هذا وضع الحسن البصري في نسق التصوف العام ، وأنه كان سابق المتصوفة ومقدمهم ، فهو - في نظر متأخري الصوفية - أول من لبس الصوف ، وأنه استن هذه السنة ، متابعاً ، لعباد الصحابة . بل إنه يتشبه بعيسي وسليمان - ثم إنه أول من لبس الخرقة ، ألبسه إليها على ، ثم موضعه في السلالس الصوفية ، المشد ، بين الرسول والصحابة ، وبين بقية رجال الصوفية . ولم يكن هذا صحيحاً . فلم يكن الحسن البصري أول من لبس الصوف لبسه غيره وكانوا فعلاً يعرفون باسم أصحاب الصوف ، وكان منهم عبد الكريم أبو أمية ، وكان زهاد المسلمين الكبار ينوهون عن لبس الصوف ، لأن فيه تشبيهاً برهبان النصارى . ولا شك أن الحسن استمع إلى كل هذا . ولم نجد

(١) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ١٥١ ، وابن الجوزي : ج ٣ ص ١٥٨ ، ١٩٥ .

(٢) أبو نعيم : الحلية ج ٢ ص ١٣٤ .

(٣) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ١٣٧ .

(٤) السراج الطوسي : اللمع ص ٤٢ .

الحسن يسمى هؤلاء بأسماء المتصوفة أو الصوفية بل الأرجح أنه كان يسمى أصحاب الصوف أو الزهاد عامة الذين يلبسون الحشن من الثياب بأصحاب الأكسية . بل إنه يخاطب تلميذه فرقاً السبعي : ويقول له : مالك ، مالك يا فريقد . أترى أن لك فضلاً على إخوانك بكسيك هذا . لقد بلغني أن عامة أهل النار : أصحاب الأكسية <sup>(١)</sup> . أما أنه ذكر تعبيراً صوفياً ، وأنه قابل صوفياً في الطواف ، فهي مسألة تحتاج إلى بحث أعمق شامل في صوفة هل هي صوفة القديمة ، فرداً من أفراد هذه القبيلة التي عرفت في الجاهلية بالعبادة والترهود ولم يلبس على الحسن الحرقة ، ولم يكن بين الاثنين علاقة باطنية أو علاقة تلميذ بأساسته – كان الحسن «عشائرياً» معتدلاً ، أحبت عثمان وأحب علياً ، يعرف لعثمان عظيم بلاته في الإسلام ، وشراءه لبئر رومة ، وتجهيزه لجيش العسرة ، ويقربه لعثمان دعاه وحياته ، ويعرف لعلى عبادته ، وقربه من الله ورسوله ، بحيث كان على الصحابي الوحيد الذي دعاه الحسن برباني هذه الأمة ، ولكن لم نقرأ أبداً أن الاثنين قد تقابلوا في جلسات روحية أو عبادية ، أو استمع الحسن لعلى استماعاً خاصاً . قيل إن علياً استمع إلى قصصه في مسجد البصرة ، فتركه يقص ، بينما أخرج غيره من القصاصين ويشك المؤرخون في هذا ، فلم يكن الحسن في هذا الوقت في سن توهله للقصص أول تصدر حلقة في المسجد . وحين هاجر يسار من المدينة ، اتجه إلى البصرة – العثمانية ، ولم يذهب إلى الكوفة – الشيعية . بل إن اليهقى يذكر أن الحسن البصري تقلد سيفه وذهب ليحارب مع أم المؤمنين عائشة – في واقعة الجمل ، ولكن الأخفف بن قيس رده عنها قال له : والله ما قاتلت مع رسول الله ﷺ المشركين ، فكيف تقاتل معها المؤمنين <sup>(٢)</sup> . وقد لاحظ الدكتور إحسان عباس بحق أن هذه الرواية – وإن كانت خطأً من الناحية التاريخية ، لأن الحسن أيام الجمل كان لا يزال في المدينة – إلا أنها تمثل اتجاه الحسن البصري العام – وهو اعتزال الفتنة . فلم يرض الحسن البصري عن عائشة – وهي في غيابها – تفرق كلمة المسلمين ، كما أنه لم يرض عن «شيعة على» تقتل عثمان أولاً ، ثم تتشبث الحرب الضاربة بين المسلمين . ولكن الحسن البصري – في وسط كل هذه الأحداث – أحبت علياً سيد العبادين بلا منازع .

وأخيراً – لا نجد اتصالاً بين الحسن البصري <sup>(٣)</sup> وبين الحلقة الصوفية الغنوصية في البصرة – وهي حلقة زيد بن صوحان – كانت هذه الحلقة الغنوصية الغامضة ، والتي لم تكشف وثائقها بعد – كانت هذه الحلقة قد تكونت ، وقد رأينا وصف مطرف بن عبد الله بن الشخير لها وكيف انبثقت فيها فكرة الإمامة الكبرى ، أو الخلافة الكبرى ، خلافة آدم لله ، ثم خلافة على له ، والعهد الأول ، والعهد الثاني –

(١) الدكتور إحسان عباس : الحسن البصري ص ٢٦ - ٢٧ .

(٢) اليهقى : المحسن والممساوي ص ٤٩ .

وقد أنشأ زيد بن صوحان أول بيت صوف ، أو بالمعنى الاصطلاحي – أول خاتقاه للصوفية . وبلغ إلى هذا البيت عباد البصرة الفقراء ، يتشاغلون فيه بالعبادة ويقيمون حلقات الذكر وجعل زيد بن صوحان من أهله من يقومون بأمر هؤلاء في طعامهم ومشربهم<sup>(١)</sup> ولم يكن هذا طريق الحسن البصري . لقد أعده أهله من قبل وفي بيوت المدينة المادثة ، ليكون قارئاً ، والقراءة كانت تعنى في هذا الوقت حفظ القرآن وسماع الحديث ، ومعرفة الأقضية – أى الفقه – ثم العبادة والانتقطاع لها .

ثم حين أتى البصرة ، ورأى مشيخة العباد من حلقة القراء ينحون منحى العبادة والتنسك ، وبلغه أيضاً ، ونشأ القصص ، أو انتشر القصاص وكأن على معرفة بأخبار السابقين من الأنبياء ، فأصبح قاصاً واجتمعت فيه كل علوم عصره واتجاهاته ، وتولى القضاء لفترة . أما أنه استحدث التصوف فهذا ما لا يثبته النقد العلمي للتصوص . وإن كل ما يمكن أن ينسب للحسن البصري في نطاق المصطلح هو أنه ذكر مصطلح الزهد ، والفقية الزاهد فقد سئل الحسن عن شيء يقول الفقهاء فيه كذا كذا ، فقال : وهل رأيت فقيهاً بعينك ، إنما الفقيه الزاهد في الدنيا البصير بدينه ، المداوم على عبادة ربه عز وجل<sup>(٢)</sup> وذكر السراج الطوسي أيضاً أن الحسن قد سئل : أكثر الناس تعلم الأدب فا أنفعها . عاجلاً ، وأوصلها آجلاً . قال : التفقة في الدين ، فإنما يصرف إليه قلوب المتعلمين ، والزهد في الدنيا فإنه يقربك من رب العالمين ، والمعرفة بما لله عليك ، يحيوها كمال الإيمان<sup>(٣)</sup> إذا صبح عليك أن هذين النصين للحسن البصري ، فيكون هو أول من أطلق كلمة الزهد وكلمة الزاهد بالمعنى العبادي ، وإن كان في الإمكان – من ناحية نقدية داخلية – تحقيق صحة نسبة النص الأول له ، فإن النص الثاني يحوي تعديداً لمراحل التصوف – الفقه ، ثم الزهد ، ثم المعرفة – تعديداً لم يعرفه الحسن البصري ولم يعرفه عصره .

قصاري القول في الحسن البصري إنه كان عابداً من عباد المسلمين ، تكلم في البصرة بكلمات رهيبة عن الجنة والنار ، فكان من طائفة المخالفين التي اشتهرت بها البصرة ، بل كان أكبر رجل فيها . ذلك أن الآخرين من قبله أرادوا فقط تأديب نفوسهم وتأديب حلقة صغيرة معينة تلتغ حوصلهم ، بينما نصب الحسن البصري نفسه لإنقاذ المجتمع البصري مما فيه من ضلال وبالتالي المجتمع الإسلامي كله ، وحمل على عاتقه مسؤولية الناس جميعاً ، فكان ذو العامة السوداء بين أخصاص البصرة ، كما كان يدعوه الحاج ، سيد البصرة جميعاً ، بل حاكمها الحقيق حتى وفاته عام (١١٠ هـ) .

(١) ابن عساكر : التهذيب ٦٨ ص ١٣ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ١٤٧ .

(٣) السراج الطوسي : اللمع ص ١٩٤ .

أما آراء الحسن البصري في إيجاز فهـ :

أراد الحسن البصري أن يتلمس « المثل الأعلى » ورأى هذا المثل في الماضي : في عصر الأنبياء ، عصر الصحابة . هؤلاء الذين « كانت الدنيا أهون على أحدهم من تراب قدميه » هؤلاء الذين يؤثرون على أنفسهم ، ولو كان بهم خصاصة « ولقد رأيت أقواماً يمسى أحدهم وما يجد عنده إلا قوتاً . فيقول : لا أجعل هذا كله في بطني ، لأجعلن بعضه لله عز وجل ، فيتصدق بيضه ، وإن كان أحوج مما يتصدق به عليه » (١) بل لعل أبلغ وصف هؤلاء الصالحين من الصحابة أنهم « أرموا الكد والعبير ، وألطفوا التفكير ، وصبروا على مدة الأجل القصير ، عن متاع الغرور الذي إلى الفناء يصير ، ونظروا إلى عاقبة موارتها ولم ينظروا إلى عاجلة حلاوتها . ثم يقرر أن هؤلاء الصحابة أرموا أنفسهم الصبر ، أنزلواها من أنفسهم بعزلة الميّة التي لا يحمل الشبع منها إلا في حال الضرورة إليها ، فأكلوا منها بقدر ما يرد النفس ويقى الروح » رأوا الدنيا نتنا وجيفة ، فغافوها ، وزهدوا نتها ، وكم كانوا يعجبون من الأكل منها شيئاً ، والمتلذذ منها أشراً : وكانوا يتساءلون في أنفسهم عن رواد الدنيا : أما ترى هؤلاء لا يخافون من الأكل ، أما يجدون ريح النتن . عجبًا إن قوماً استجعلا الصبر ، ولم يجدوا عن الدنيا مناصاً ، فلم يدخل أنوفهم الريح المتناثة ، لأنهم نشأوا في ريح الإرهاب النتن ، فلم يجدوا نتها ، ولم يعرفوا أذاه ، فعاشوا فيه ما عاشوا ، ولم يجدوا عنه بديلاً (٢) .

ونظر إلى نفسه وقارن بيته وبين هؤلاء فصاحت : لقد أدركت أقواماً ما أنا عندهم إلا لص (٣) . وأخذ يقارن بين هذا المثل الأعلى الإنساني وبين قومه فبكى أسفًا على الناس وعلى نفسه « والله ما من الناس رجل أدرك القرن الأول أصبح بين ظهرانيكم ، إلا أصبح مغموماً وأمسى مغموماً » فساد الحزن حياته وكونه « ما يسع المؤمن في دينه إلا الحزن » . وأكثر البكاء كسابقيه من العباد ، وجعله سنة للناس جميـعاً .

ولم يبق من ذكريات العصر الأول إلا القرآن . والقرآن مفتاح الحزن المقيم « والله لا يؤمن عبد بهذا القرآن إلا حزن وذبل ، وإلا نصب وإلا ذاب » ويكرر هذا المعنى كثيراً « والله يا ابن آدم ، لئن قرأت القرآن ، ثم آمنت به ، ليطولن في الدنيا حزنك وليشتغل في الدنيا خوفك ، وليكثرن في الدنيا بكاؤك » . ولذلك قال البصريون « ما كنا نراه إلا أنه حديث عهد بمصيبة » ولذلك حرم على نفسه الضحك . وقد فعل الزهاد هذا من قبله ولكنه ذهب هو بالتحريم إلى أقصى مداه « نضحك ! ولا ندرى لعل الله

(١) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ١٣٣ - ١٣٤ .

(٢) نفس المصدر ج ٢ ص ١٣٧ ، ١٣٨ وانظر أيضًا ١٥ .

(٣) ابن الجوزي : ج ٣ ص ١٥٦ .

قد اطلع على بعض أعمالنا . فقال : لا أقبل منكم شيئاً . ويحك يا ابن آدم هل لك بمحاربة الله طاقة ؟ ٩ .

وقد أراد للمجتمع الإسلامي أن يؤمن بالقرآن ، والإيمان بالقرآن ، ونفاذ صوته إلى القلوب إنما معناه الحزن والبكاء ، أن يتنتقل الإنسان بين تفاهة الحياة وضلالها وبين مشاهد القيمة الحالدة . لقد أعلن القرآن « موت الحياة » « وخلود القيمة » . ولا بد لضمائر هذا الخلود من إقامة الحداد على الحياة عاجلاً . إن الحياة ماتت يتكرر كل يوم (١) .

وقد تسأله الباحثون عن علة الخوف في آراء الحسن البصري وكتاباته وكلماته . هل كانت مشاهد القيمة حقاً هي السبب في هذا . هذا جانب يفسر لنا علة خوفه . ولكنه لم يكن السبب الحقيقي الكامل في نظرية الحسن البصري للأمر . إن علة الخوف عند الحسن هي الحزن - الحزن على قصر الحياة . وقد دفعه هذا إلى الخوف من الموت . فكان يمزع أشد الجزع عند رؤيته ، ولم يكن يلقاء بهدوء ثبات ، بل يراه مخيفاً قاسياً . وأداه هذا الخوف إلى التشوف إلى الحياة الآخرة ، إلى الخلود السرمدي في حضرة الله وفي جنانه ونعمته . أراد أن يستبدل الذي هو أقصر وأكثر فناء بالذي هو أطول وأكثر دواماً . فكرة الدنيا وحدتها . وهو هو يرسل إلى عمر بن عبد العزيز « وليس ما يغنى وإن كان كثيراً ، يعدل ما يبقى ، وإن كان طلبه عزيزاً ، واحتمال المؤونة المنقطعة التي تعقب الراحة الطويلة خيراً من تعجيل راحة منقطعة تعقب مؤونة باقية » . فهذه الدنيا - التي تبدو كثيرة طويلة هي آن قصير في الزمان العظيم ، الذي ييق ، « فاحذر هذه الدار الصارعة الخادعة الحائلة التي قد تزيست بخدعها ، وغرت بغرورها ، وقتلت أهلها بأملها ، وتشوفت لخطابها ، فأصبحت كالعروس المجلولة ، العيون إليها ناظرة والنفوس لها عاشقة ، والقلوب إليها واملة ، ولأليابها دامعة ، وهي لأرواحها كلهم قاتلة » نعم هي قاتلة لهم جميعاً ، فلا تبق واحداً منهم ولا تذر . فعجبنا أن يتعلق بها المتعلقون ويفرح بها الفرحون . وليس هى إلا وهماً وسراباً .

ولقد سيطرت على الحسن فكرة قصر الحياة ، فكان ينظر إليها من جميع أبعادها « ابن آدم ، إنما أنت عدد . فإذا مضى يوم . فقد مضى بعضك (٢) ويقول مرة أخرى « أعرض عما يعجبك فيها لقلة ما يعجبك منها . وضع عنك همومها . لما عاينت من فجائعها . وأيقنت به من فراقها . فالقلة والفرار إذن هو ما يزعج المتأنّل لها . البقاء فيها إلى الفناء . وليس فيها بالتالي سرور بحث . بل سرور مشوب بالحزن ولن يبقى فيها باق » إنها تزيل الثوابي الساكن والماضي لن يعود أبداً . والمستقبل مجهول . وهي

(١) أبو نعيم الحلبي ج ٢ ص ١٣٣ / ١٣٤ .

(٢) الحافظ : البيان والتبيين ج ٣ ص ٨٦ .

قصيرة كل القصر<sup>(١)</sup> فلا بد أن تكون نظرتنا إليها «نظرة<sup>(٢)</sup> الزاهد المفارق» لا نظرة «العاشق الواعق» وأمش الهويني . وطأطاً الأرض بقدمك «إنها عن قليل قبرك إنك منذ سقطت من بطن أمك . وأنت لا تزال في هدم عمرك» ويصبح في الناس «ابن آدم إنك تموت وحدك . وتدخلن القبر وحدك . وتبعث وحدك وتحاسب وحدك . ابن آدم : وأنت المعنى وياك يراد . . . وكأن الحسن يعلم تماماً مافي ذعورته من صعوبة على الناس . وقد كان هو معلماً كبيراً . وقد دفعته روحه التعليمية إلى ولوج باب من التصوف .

فيبدأ يتحدث عن موضوعات في علم إرادة النفس ، وهو العلم الصوف الخطيير الذي سيتضخم فيما بعد لدى صوفية الإسلام على وجه الحقيقة . لم يكن الحسن البصري واضع هذا العلم ، ولكن كان من الرواد الأوائل فيه - خلال بعض نماذج وصلتنا عنه .

كان الحسن يرى أن أهم خطوة لتصفيه النفس هو إحياء القلب وصلاحه والقلب هو المسيطر على الجوانح ، وهو الذي يسبب الدمعة الغاسلة للخطايا . يذكر ابن الجوزي أنه بينما كان الحسن في المسجد ، إذ أخذ يتنفس نفساً شديداً وبكي حتى أرعدت منكباه . ثم قال «لو أن بالقلوب حياة ، لو أن بالقلوب صلاحاً ، لأبكتكم من ليلة صبيحتها يوم القيمة . إن ليلة تخض عن صبيحة يوم القيمة ماسع الخلاائق يوم قط أكثر من عورة بادية ، ولا عن باكية من يوم القيمة»<sup>(٣)</sup> . فكان يطلب من مریديه أن يخاطبوا القلوب ، وأن يراقبوا الأنفس «Hadثوا هذه القلوب ، فإنها سريعة الدثور ، وقدعوا بهذه الأنفس فإنها طلعة ، وإنها تنازع إلى شر غاية ، وإنكم إن لم تقاربوها ، لم تبق من أعمالكم شيئاً ، فتصبروا وتشددوا فإنما هي ليال تعد ، وإنما أنت ركب وقوف ، يوشك أن يدعى أحدهم فيجيب ، ولا يلتفت فانقلبوا بصالح ما حضرتكم» وكان يعرف أن «هذا الحق» هو وحده الذي يجهد الناس ، ويحول بينهم وبين شهواتهم ، ولا بد من الصبر حتى تخلص من الشهوات ، ولا تصح العبادة ، حتى تخلص من الخطايا ، وقد قال له شاب «أعياني قيام الليل ، فأجاب الحسن . قيدتك خطاياك<sup>(٤)</sup> . ولم يرد منهم مناجاة القلوب ، وقدع النفوس وزجرها فحسب ، بل أراد أن يخلق فيهم الإرادة القوية ، والعزم كان يراهم يبكون ، إذا استمعوا إليه فكان يصبح فيهم في لباقة نادرة «عجب عجيج النساء ولا عزم ، وخدعة كخدعة إخوة يوسف إذ جاءوا أباهم عشاء يبكون<sup>(٥)</sup> » .

(١) ابن الجوزي : صفة الصفة ج ٣ ص ١٥٧ و ١٥٨ .

(٢) أبو نعيم : الحلبة ج ٢ ص ١٣٦ .

(٣) ابن قيبة : عيون الأنبار ج ٢ ص ١٩٦ .

(٤) نفس المصدر ج ٢ ص ١٥٥ .

(٥) ابن الجوزي : صفة .. ج ٣ ص ١٥٦ .

ولكى يتكون العزم ولكى تكون الإرادة ، ينبعى على الإنسان أن يصيّب حقيقة الإيمان ، والطريق إليه هو مراقبة عيوب النفس ، والتجاوز عن عيوب نفوس الآخرين أولاً تعيبهم بعيوب هو فيك « حتى تبدأ بصلاح ذلك العيب من نفسك ، فتصلحه ، فإذا فعلت ذلك لم تصلح عيوباً إلا وجدت عيوباً آخر لم تصلحه ، فإذا فعلت ذلك ، كان شغلك في خاصة نفسك وأحب العباد إلى الله تعالى ، من كان كذلك » وبهذا كان يرمي الحسن البصري إلى صلاح الفرد عن طريق مراقبة النفس ، ويأس من صلاح الجماعة ، قبل إصلاح الفرد . فإذا تم إصلاح النفس ، وهو أمر عسير ، إنها رياضة متتجدة تولد العزم . أى الإرادة الحقيقة المسيطرة .

ولذلك نادى بمحاسبة النفس « إن المؤمن قوام على نفسه يحاسب نفسه لله عز وجل . وإنما خف الحساب يوم القيمة على قوم حاسبو أنفسهم في الدنيا وإنما شق الحساب يوم القيمة على قوم أخذوا هذا الأمر من غير محاسبة » إن المؤمن الكامل عند الحسن البصري يفجئه الشيء ويعجبه ويشتهيه أشد الاشتاء ويرى أنه من حاجته . ولكننه ينادي « والله ما من صلة إليك - هييات - هييات - حيل بيني وبينك . ويفرط منه الشيء ، فيرجع إلى نفسه فيقول : ما أردت إلى هذا ، مالي وهذا ، والله لا أعود إلى هذا أبداً إن شاء الله أحاديث النفس بين الاشتاء والحرمان ، بين مطالبيها ، و Zhuorها هكذا حياة المؤمن . ويصبح الحسن إن المؤمن في وثاق القرآن « يحول بينه وبين النهاية ، المؤمن أسير في الدنيا » يسعى في فكاك رقبته <sup>(١)</sup> ، لا يأمن شيئاً ، حتى يلقى الله « إنه مأنوذ عليه في سمعه وبصره ولسانه وجوارحه ولقد كان للحسن البصري أكبر الأثر في الحارث المخاسبي في أحاديثه ، عن القلب وفي المحاسبة فقد طور الحارث المخاسبي هذه الأحاديث إلى مذهب متكامل في علم إرادة النفس ، وانتقل هذا الأثر فيها بعد إلى أبي حامد الغزالى . وبهذا القدر من أحاديث النفس ومحاسبتها ، والغوص في أعماقها ، كان الحسن البصري - معلم البصرة وكبير عبادها - صوفياً ، بل شيئاً له قدمة الثابتة في التصوف .

---

(١) ابن الجوزى : صفة الصفة ج ٣ ص ٥٧ / ٥٨ .

## الفصل الثالث

### تطور مدرسة البكاء وطائفة

### البكائيين والمصدر الخارجي

#### ١ - العوامل الداخلية :

كانت أميز ظاهرة لدى عباد البصرة هو الحزف والحزن ، وطريق الحزف والحزن وأداتها البكاء . وقد بدأ الحزف والحزن والبكاء لدى أوائل هؤلاء العباد : عامر بن عبد قيس ، بل دعا إليه شيخ قراء البصرة : أبو موسى الأشعري ، ثم وصل كل هذا - الحزف والحزن والبكاء إلى مداه لدى الحسن البصري ، وسراه - بعد قليل أعمق وأعمق لدى تلامذته ، العرب والفرس منهم بل الأرمن أيضاً . جمياً في حلقة إسلامية لا نظير لها في تاريخ الإنسانية كلها . وسراي «البكاء» أيضاً في الكوفة لدى صوفيتها ولدى أتباع على - هؤلاء - الذين تسموا - فيما بعد - بالشيعة . وسراها لدى عابد من كبار عباد أهل البيت ، ومن العترة النبوية ، ومن شجرة فاطمة الزهراء ، الإمام علي بن الحسين ، المعروف بزین العابدين . وينشأ البكاوون على أثره ، وسينتشر بعده التعبير «أرق من دمعة شيعية» . . . وبعد : فما هو مصدر هذا البكاء سواء في مدرسة البصرة أو في مدرسة الكوفة أو في مدرسة على بن زين العابدين في المدينة ، أو يعني أدق ما هو مصدر الحياة الروحية الإسلامية في هذا العصر المتقدم . إن من الواضح تماماً أن الرجل العادي من المسلمين كان يفجّره منظر هؤلاء العباد في البصرة وفي الكوفة وفي المدينة . لم يكن الإسلام يتطلب هذا الحزن القائم ، هذا الحزف المتغول ذا القشريرة ، هذا السيل المنهر من البكاء والدموع اللادعة . كان الإسلام - أو كان المسلمين - الرائعون والغادون - في مجاري الحياة في هذا الوقت يأملون في رحمة الله أكثر مما أمل هؤلاء الخائفون :

لم تكن لفكرة «قصر الحياة» اليونانية هنا مدخل . آمن هؤلاء الخائفون بخلود الفرد «روحًا وجسماً» . ولأجل هذا الخلود الفردي الآخروي ، رأوا قصر الحياة الأرضية . وخافوا العقبي في الآخرة . إنهم عرفوا أن الحياة هنا سير قصير ، وأن الحياة هنالك مستقر مقيم فأرادوا التخلل من الأولى ، لضمان الثانية . وتأملوا مناظر النار المستعرة في القرآن ، فشغلتهم أشد الشغل ، ولم يروا غيرها .

إن صورة النعيم نفسها كانت باهتة في أنظارهم ، أو أمراً بعيد المثال . كل ما رأوه فقط أشكال النار العاتية . فبكوا وبكوا في ذلة وانكسار ، حتى يدخلوا على الله «الجبار» من جانب الضعف . وكانت المناظر - كما رأينا - أمامهم قرآنية بختة . وقد عاون على رسم هذه الصورة - الحياة الإسلامية كلها سياسية واقتصادية .

لقد قتل الخليفة عثمان ، فبكى أهل البصرة بكاءً حقيقياً ، لقد قتل الصاحب الحبي الوديع ، الذي ملا الدنيا عبادة وقرآنًا ، والذى أعطاه محمد ﷺ ابنته ، وآمن إليه ووثق به . مات فتى قريش وسيدها . حقاً ، إنه حمل بنى معيط وبنى أمية على رقاب المسلمين ، ولكن مقتله في يوم شوم قاتم ، أفرغ قراء البصرة وزهادها . ونسوا أن أحد عماله قال : «إنما هذا السواد بستان لقريش (١)» ولكن ما لهم وهذا ، إن الصاحب الثالث لرسول الله كان البقية الباقية من عصر الأمجاد الكبار ، عصر مطلع النور وانباثه . . . وما هو مسجى بدمائه ، والكتاب الإلهي الذى جمعه على صدره . والفتن باب الزهد .

وقتل الخليفة على ، في يوم أشد شؤماً وأكثر قتامة . قتل أكبر العباد «سيد الصحابة» و«ابن عم الرسول» و«زوج» فاطمة الزهراء الجميلة و«باب مدينة العلم» و«حامل الأسرار» وبكت الكوفة وبكت البصرة وبكت الحجاز . بكى العالم الإسلامي كله ، وعاف الناس الحياة . وتولى بنو أمية رقاب المسلمين ، وتحكم في البصرة الطلقاء وأولاد الطلقاء ، كما تحكموا في الكوفة ، وأصبح السواد فعلاً بستانًا لقريش . وينكى كما يعبر الحسن البصري «ذلك الغلام السفيه الجبان» عبيد الله بن زياد ، ابن مرجانة ، وحفييد الزنا والفسق ، يتخد له قصرأيسمية البيضاء ، ويزينه بالصور «وينظم لنفسه حرساً من البخارية ويتحل مظهراً كسروياً وأبهة فارسية (٢)» يسفك الدماء ، ويقتل أبناء الأنبياء ، ويتعالى على الصحابة ويتجاوز ، ويحاول إذلالهم بكل ما أوفر من سلطان وقوة وحيلة . . . وتعبد العابدون وزهد الراهدون ، وترکوا الدنيا وراء ظهورهم . . . واتجهوا إلى صور الآخرة فبكوا وبكوا . . .

وكانت البصرة ثغر التجارة ، أتى إليها العرب والفرس والمند ، كما أتى إليها النصارى واليهود . وازدادت غنى ، بل أغنى أيضاً عدد كبير من الصحابة ، ومن رجال الصفة أنفسهم . وأصبح الإنسان يسود «بالدينار» وقام أبوذر الغفارى بدعوتهم ، كما قام عامر بن عبد قيس . وانعكس كل هذا على المجتمع البصري ، كما انعكس على المجتمع الكوفى . ورأى الكثيرون أن حقيقة الإسلام ، غير هذا . فلنجأوا للعبادة ، وبكتوا وبكوا .

(١) الطبرى : تاريخ : مجلد ١ ج ٦ من ٢٩١٥ . (٢) الدكتور إحسان عباس : الحسن البصري ص ٣٦ .

كانت كل هذه العوامل الداخلية ، أى المبنية من صميم الحياة الإسلامية هي الداعية إلى قيام هذه العبادة الخزينة ، أو هذا الحزن العبادي ، كانت رد فعل لكل ما في المجتمع الإسلامي من آلام وأمال ، وأفراح وأحزان .

## ٢ - العوامل الخارجية :

ولكن الباحثين في تاريخ الحياة الروحية الإسلامية لا يقنعون بهذا ، ويحاولون رد هذا الحزن إلى عوامل خارجية ، أو على الأقل كانت هناك – في نظر هؤلاء المستشرقين – عوامل خارجية عاونت على قيام هذا النوع القائم من الحزن ، بالإضافة إلى العوامل الداخلية المبنية من الإسلام كدين يمحض على الزهد ، ومن المجتمع الإسلامي المتتطور.

ويرى الباحثون من الغربيين أن أهم العوامل الخارجية التي أثرت في قيام الزهد في المجتمع البصري خاصة هي المسيحية أو بمعنى أدق الرهبنة المسيحية بما فيها أيضاً – وعلى المخصوص – من ظاهرى الحزن والبكاء . ومشكلة أثر المسيحية في التصوف مشكلة محيرة فعلاً .

والباحثون يتساءلون دائماً إلى أى مدى حصل الاتصال بين رهبانية المسيحيين وبين الزهاد أو العباد الأوائل ، وبما معنى تحقق الأثر المؤثر ، وإلى أى مدى أخذ هذا من ذاك أو ذلك من هنا ويتصدى الآن لبحث هذا الموضوع الخطير – كما ورد في المصادر العربية – العلامة العراقي الدكتور كامل مصطفى الشيبى . وسنحاول نحن هنا – طبقاً لما لدينا من مصادر – إلقاء بعض الأضواء على هذا الموضوع المتشعب التواхى .

أما أن اتصالات تمت بين المسلمين والمسيحيين ، فهذا مما لا شك فيه . تجاوروا في مصر وفي الشام ، كما تجاوروا في ما بين النهرين ، وحين أنشئت البصرة والكوفة ، أتى المسيحيون ، كما أتى اليهود إليهم . بل كان المسيحيون في مدينة رسول الله : وزری واحداً منهم ملوكاً لعمر بن الخطاب هو : وثيق ابن الرومي . وقد طلب منه عمر بن الخطاب أن يسلم ، حتى يستعين به على أمانة المسلمين ، لأنَّه لا ينبغي أن يستعين على أمانة المسلمين من ليس منهم ، ولكن وثيقاً أتى . وتركه عمر وقال «لا إكراه في الدين» فلما حضرت عمر الوفاة أعتقه وقال له : اذهب حيث شئت<sup>(١)</sup> . كان المسيحيون هنا وهناك : وانتشرت الكنائس والأديرة في البلاد المفتوحة ، وقد رأينا كيف دعى بعض عباد المسلمين بالرهبان ، بل زری واحداً من هؤلاء العباد يدعى «عمار الراهب» وتذكر المصادر عنه أنه «كان من العاملين لله في دار الدنيا» وكان يتردد دائماً على مجلس عيسى بن زادان بالأبلة ، وكان يقابل هناك

(١) السهروردي : عوارف المعرف ص ٨٣ و ٨٤ .

«مسكينة الطفاوية» ، وكانت مسكينة أيضاً من تلميذات حلقة ذكر ابن زاذان . ولما توفيت رآها في منامه ، ولما ناداها باسمها مسكينة : قالت : هيئات يا عمار : ذهبت المسكنة وجاء الغنى الأكبر<sup>(١)</sup> . وكما رأينا وسرى أيضاً زيارات العباد للأديرة حقاً كان هناك ما يفصل بين طريق الرهبنة وطريق العبادة الإسلامية : وهو الزواج . وقد تواترت الأحاديث في نهي الرسول ﷺ عن العزوبة ، واعتبارها من تقاليد الرهبان ، وليست من ستة الإسلام ، ولكننا نرى عامر بن عبد قيس يمتنع عن الزواج ، وتحقق الدولة معه في هذا . حقاً ، إن حادثة فردية لا توسم العبادة الإسلامية الأولى ، أو الزهد الإسلامي الأول بصبغة مسيحية ، قد تزوج العباد جميعاً ، وكانت لهم الأسرة والولد ، بل تزوجت العابدات – كمعاذة ورابعة العدوية وشعاونة بنت إساعيل ، تزوجن جميعاً ، ولكن حادثة عامر بن عبد قيس – برغم كل هذا تسترعى النظر وتستوقفه . وسرى بعد – أبا سليمان الداراني ، كيف يمجد العزوبة ، وينأى هو عن الزواج ، سرى هذا أيضاً في مدرسة بغداد لدى بشير بن الحارث المشهور بشير الحاف . وقد رأينا أيضاً صوراً من لبس الصوف ، والصوف لباس الرهبان ، فهل أخذه هؤلاء العباد من الرهبان المسيحيين ، أم أن الصوف كان لباس عامة العرب الفقراء ، وقد لبسه هؤلاء العباد – حين تعمش الأميون وطغاة أهل الشام بالطليسات والديباج واللخز – لقد رأينا وسرى كيف ينهى كبار العباد ويزجون من يلبس الصوف من أتباعهم ، فالحسن البصري يسخر من فرق السبخى – وكذلك حماد بن سلمة . كما رأينا أيضاً من ينهى عبد الكرم أبا أمية عن لبسه . ولكن هذا يعني أن اتصالاً قد تم بين بعض العباد وبعض الرهبان .

وأخيراً – إن بعض هؤلاء العباد كانوا من أصول مسيحية ، فقد كان الحسن البصري أباً «ليسار» فارسي مسيحي . كما كان فرق السبخى في بعض الأقوال – أرمنيا . فهل كان هناك أثر من آثار الدين القديم فيها ، أو بمعنى آخر ، هل ثمة تعاطف حضاري داخلي وراثي بين عبادتها الجديدة ودينهما القديم .

بل إننا نجد اسم «راهبة» بين أسماء المسلمين في ذلك الحين – فيذكر ابن الجوزي أن أم عثمان بن سودة الطفاوي كانت من العابدات ، ويقال لها «راهبة» . ويبعد أن هذا كان اسمها الحقيقي ، ولم يكن «وصفاً» أطلق عليها . إننا لا نجد في تراجمها ما يدل على أثر مسيحي سوى اسمها . كل ما لدينا من أشعار عنها ، أنها حين احتضرت ، رفعت رأسها إلى السماء وقالت «يا ذخري ويا ذخريف ، ويا من عليه اعتهادى في حياتي وبعد موى ، لا تحذلى عند الموت ، ولا توحشنى في قبرى» فماتت . ويدرك أبنا عثمان بن سودة أنه كان يأتي قبرها في كل جمعة فيدعوها لأهل القبور ويستغفر . ثم رآها ذات ليلة في

(١) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ٢٨ و ٢٩ .

منامه . فقال لها : يا أماه كيف أنت . قالت : أى بني إن للموت لكربة شديدة ، وأنا بحمد الله لنرى بربخ محمود ، نفترش فيه الريحان ، ونتوسد فيه السنديس والاستبرق إلى يوم النشور . فقال لها : ألك حاجة . قالت : نعم : لا تدع ما أنت عليه من زيارتانا والدعاة لنا ، فإني أبشر بمجيئك يوم الجمعة إذا أقبلت من عند أهلك . يقال لي : يا راهبة : هذا ابنك قد أقبل من عند أهله زائراً لك فأسر بذلك ، ويسر بذلك من حولي من الأموات <sup>(١)</sup> « ومع أننا لا نجد - كما قلت في هذا - تراثاً مسيحياً ، إلا أن مجرد تسميتها براهبة يدل على ما كان في قلوب المسلمين من احترام ومودة للرهبان والراهبات . كما يذكر أيضاً أنه كانت لرابعة بنت إسماعيل الزاهدة الشامية أخت سميت أيضاً براهبة . وذكرت رابعة لزوجها الصوف أحمد بن أبي الحواري أنها « دخلت على أخت لي عاتق بالموصل » وأنها فسرت لـ الآية « إلا من أتى الله بقلب سليم » والقلب السليم عندها هو الذي يلقى الله وليس فيه شيء غير الله ، ولما حدث أحمد بن أبي الحواري شيخه الكبير أبو سليمان الداراني بهذا - قال له « ليس هذا كلام الراهبة ، هذا كلام الأنبياء <sup>(٢)</sup> ».

### ٣ - التصوف المسيحي في البلاد الإسلامية .

وانتشر الآن إلى المسرح المسيحي نفسه في البلاد الإسلامية قبل الفتح الإسلامي وبعده . ماذا كان هناك من اتجاهات روحية .

كان الرهبان هنا وهناك بلا شك ، في صوامعهم وبيتهم . كان هناك الأسانيون *- Les isseniens* أو العيسويون - أتباع المسيح الحقيقي . وقد تكلمنا عنهم من قبل . كانوا في فلسطين وفي العراق . وكانت النساطرة بالذات تنتشر في العراق ، مع أقلية من الملكانية ولم تفرض الساطرة العزوية على رجال كهنتها ، كما فعلت الملكانية ، وانتشرت الملكانية في الشام مع أقلية من النساطرة ، وقد فرضت الملكانية العزوية على رهبانيها . أما في مصر ، فقد انتشرت اليعاقبة مع أقلية من الملكانية ، وكانت اليعاقبة أيضاً تفرض العزوية على رجال كهنتها . وإلى الكوفة والبصرة أتى عدد من نصارى نجران ، وقد أجل لهم الخليفة عمر بن الخطاب عن الجزيرة العربية ، حتى لا يكون في الجزيرة دينان ، وقد حمل هؤلاء كثيراً من تراشيم المسيحي وطقوسهم . ولكن لا نسمع أبداً في قلب المدينتين عن رهبة أو كنائس . يبدو أن الرهبان كانوا موزعين في بعض نقاط من الصحراء ، ويدرك بعض المؤرخين - كما قلت - إن بعض المسلمين كانوا يرون بهم ويترددون عليهم . وينذهب جولد تسير إلى القول بأن أول

(١) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ٢٨ .

(٢) نفس المصدر : ج ٤ ص ١٦٤ .

مدرسة للزهد في الإسلام إنما تكونت حين انتشار الإسلام في الشام والعراق ومصر ، وخالف المسلمين المسيحيين وقد أفسحت هذه المخالطة للنفوس المتعطشة إلى الزهد هذا المجال الروحي ، «إن التجارب التي تيسر لتلك النفوس اكتسابها بمخالفتهم للمسيحيين أصبحت دون ريب مدرسة الزهد في الإسلام ، ومنذ ذلك الوقت ظهرت هذه الميول النسائية فيوضوح وجلاء ، وبسطت نفوذها على آفاق أخذت تتسع شيئاً فشيئاً» ويرى جولد تسير مستندًا على أبحاث مرجليوث ، أن أصحاب هذه الترعة أكملوا هذا فيهم بما اتحلوا من شواهد وأدلة من العهد الجديد وأن أقدم مؤلفات في الزهد تقبس دائمًا من أسفار العهد الجديد . وأن هناك شواهد خفية تثبت هذا الاتحاح . بل يذهب جولد تسير إلى أن الزهاد الأوائل نسبوا للرسول محمد عليه السلام أحاديث تکاد تكون فقرات من العهد الجديد – ويعطي مثلاً لها حديث التوكل «لو توكلتم على الله حق توكله لرزقكم ، كما يرزق الطير ، تغدو خجاساً ، وتروح بطاناً ، ولزالت بدعائكم الجبال» ويرى أن هذه الفقرات موجودة بعينها في إنجيل متى – الإصلاح السادس أعداد : ٢٥ : ٣٤ ، وإنجيل لوقا إصلاح ١٢ أعداد ٢٢ ، ٣٠ وهي التي تتحدث عن طير السماء التي لا تبذر ولا تحصد ، ولا تكدس الحبوب في الماء ، ولكن يغذيها خالقها (١) والمقارنة مبتسرة بل تدل على حمق جولد تسير وعاؤته بكل الوسائل أن يسلب عن الإسلام كل جدة . إن فكرة التوكل فكرة إسلامية بختة ، ثم إن رزق الله للطير معنى عام ، يستكشفه النبي – يتكلم مع الناس ، عمومهم وخصوصهم ، ثم إذا افترضنا التوافق التام بين حديث النبي والفقرات الواردة في إنجيل متى ولوقا ، فلا ضرر ولا ضرار . إن الإسلام يعلن أنه أتى قرآناً وحديثاً ، مصدقاً للتوراة والإنجيل . ولم يدع الإسلام أبداً أن التحرير يصل إلى أخلاقيات الإنجيل . إن الإسلام والمسيحية في أخلاقياتها إنما ينبعان عن مصدر واحد وأصل واحد .

#### ٤ - نظرية نيكلسون :

وقد ذهب نيكلسون إلى نفس الرأي – بل قرر أنه قد ظهر بين الزهاد طائفة تعرف بالبكائين . ويرجح أن هذا الاسم قد أخذه المسلمون عن رهبان المسيحية (٢) . وهذا خطأ بالغ من نيكلسون . لم يعرف اسم البكائين بين الزهاد أو العباد الأوائل أبداً . عرف اسم المخائفين ، واسم العباد أما طائفة «التوابين» فقد عرفت في الكوفة بعد استشهاد الحسين في المدينة . فنشأتها شيعية بختة ، وعرف اسم «البكائين» أيضاً في المدينة بعد استشهاد الحسين على يد علي بن الحسين ، زين العابدين . ولم يعرفه

(١) جولد تسير : العقيدة والشريعة ص ١٣١ ، ١٣٢ ، ١٣٥ ، ١٣٦ .

(٢) نيكلسون : في التصوف الإسلامي ص ٤٧ .

على زين العابدين ، عن طريق الزهد ، وإنما استنه بعد موت أبيه وإخوته وأهله أمام عينيه في كربلاء . فلم يكن ناشتاً إذن عن تأثير بمحضية أو رهبنة . حقاً عرف البكاء لدى العباد في البصرة والكوفة ، ولكنكَ كان مرتبطاً فيها وفي غيرها في البلاد الإسلامية بفكرة الخوف التابعة عن مشاهد العذاب القرآنية في الآخرة .

ويرى نيكلسون أيضاً أن لباس الزهد الأوائل – الصوف مأخوذ من الرهبان ، وقد بيّنت من قبل أن لباس الصوف لم يكن سمة العباد الأوائل وأنهم نهوا عنه شيئاً كاملاً ، ثم يذكر أن عهود الصمت لدى هؤلاء العباد كان مسيحيّاً ولم تر في عهود العبادة الأولى ولدى العباد الأول «عهود الصمت» هذه . وإذا وجدت لدى البعض ، فقد كانت مأخوذة من القرآن . وقد ذكر القرآن الصمت في مواضع منه . ويرى نيكلسون أنه مما يدل على استناد الزهد الأول على المسيحية وتعاليمها وتقاليدها وجود آيات كثيرة من التوراة والإنجيل في كتابات أولياء المسلمين الأوائل ، علاوة على أن القصص الإنجيلية التي كان يقصها رهبان المسيحية قد صادفت هوى في قلوب المسلمين ، وقد نشر وهب بن منبه مجموعة من الإسرائييليات ، كما انتشرت قصص الأنبياء السابقين ويقرر أيضاً أن عباد المسلمين السائجين كانوا كثيراً ما يجتمعون في صومعة راهب أو عموده ، يلقى عليهم مواعظه ، ويذلهم على طريق الخلاص <sup>(١)</sup> . أما أن الإنجيل قد عرف طريقه إلى المسلمين في هذا الوقت ، وكذلك قصص الأنبياء المأخوذة عن العهدين القديم والجديد ، فهذا ما لا يمكن إنكاره . بل أخذ المسلمون بشرع من قبلنا إذا لم يكن في شرعهم ما ينقضه . والذين واحد عند المسلمين ولكننارأينا كيف كان كبار العباد ينكرون على مريديهم وأتباعهم التشبه بالنصارى والأخذ عنهم . أما تلك الصور الشعرية الفاتحة عن اجتماع الزهد والعباد على راهب واستماعهم إليه يعظهم ، ويدلهم إلى طريق الخلاص ، أو اجتماع راهب ورهبان على زاهد أو عابد يستمعون إليه ، ويدلهم هو على طريق الخلاص ، وبين لهم سمو الطريق الحمدى على غيره من الطرق . ويرتلون أناشيم فرتل لهم الثنائي والقرآن العظيم . . . كل هذه الصور الشعرية الفاتحة إنما هي إلى خيال المؤرخين أوصل . . . فعلوا هذا في سيرة الرسول . . . استمع إلى بحير واستمع بحيراً إليه . واستمع إلى ورقة بن نوفل ، واستمع ابن نوفل إليه وشهد الجميع بأن ناموسه أعظم من ناموس موسى وعيسى . أما بعد : إن طريق العباد والزهد واحد ، وإن اختللت المذاهب والفرق والتبعات والأديان ، هل هذا ما يقصده مؤرخو التصوف والعبادة والزهد من الأقدمين . وفي سبيل هذا افتعلوا تلك اللقاءات . وإذا كانت قد ثبتت ، فهل في هذا ضير على الحياة الروحية الإسلامية ، إن الإسلام نفسه يقرر قراراً حاسماً أن دورته إنما أتت للعودة إلى الدين النقى ، دين إبراهيم وموسى وعيسى

(١) نيكلسون : في التصوف الإسلامي ص ٤٧ .

وغيرهم من النسرين لا يفضل أحداً من رسله . ولم يفهم المستشرقون هذا أبداً ، وإنما دأبوا على تكرار أن الإسلام أخذ من اليهودية وال المسيحية وأن فكره العقل مأخوذ من تفكير المسيحيين واليهود ، وأن حياته الروحية مأخوذة من هذه وتلك ، وأن شريعته مزيج من قوانين اليهود والنصارى ، وأن أخلاقيته هي المسيحية معدلة . هؤلاء المحقق من الباحثين كأنهم لم يقرءوا القرآن بحق ولم يتفحصوا الحديث بصدق ، والاثنان يعلنان أن الدين واحد ، وأن ما تعدد هو صور الأنبياء ، وأن الحقيقة واحدة ، متكررة على لسان موسى وعيسى ومحمد .

### ٥ - نظرية مارجريت سميث :

ولكن ما ثبتت مارجريت سميث ، وهى إحدى الباحثات الممتازات في حقل التصوف العظيم أن تناول أن تلقى الصورة على الاتصالات الأولى بين المسلمين العباد وبين المسيحيين . وقد قامت مارجريت سميث بدراسات عارمة عن التصوف المسيحي في الشرق الأوسط - وتبعها حركة الدبرية والرهبة في صير عجيب . وقدمنت في دراستها نماذج متعددة للزهاد المسيحيين الأوائل في مصر وشمال أفريقيا وأسيا الصغرى والشام وفلسطين والعراق وفارس ، كما قدمنت نماذج عن الزاهادات والراهبات المسيحيات وحياتها . ثم أعقبت هذا ببحث عن التصوف المسيحي في الشرق الأوسط . وكان من أهم النماذج التي قدمتها : نموذج سانت كلمنت الإسكندرى وسانت باسيل العظيم والقديس أغسططيوس والقديس أغفرييم السورى وإسحاق النيتوى ثم ديونوسيوس الأريوباجي الزعمون . . . وستكلم عن كثير من هذه الأسماء خلال عرضنا لراحل الرهد ولراحل التصوف ، وسنكتفى هنا بفحص صلة هؤلاء الزهاد من المسيحيين بالعباد الأوائل من المسلمين ، وإلى أى حد تذهب هذه الصلات .

وتحاول مارجريت سميث أن تثبت أن روح العبادة والتزهد في الجاهلية والإسلام الأول ، إنما تمت إلى أصول مسيحية . وتقرر أن الأحتاف كانوا مسيحيين ، وتضع مثالاً هؤلاء - زيد بن عمرو بن نوفل : وقد ينت أنتا من قبل تهافت فكرة مسيحية زيد بن نوفل . وتقول مارجريت سميث «إن ظهور الأحتاف إنما كان جزءاً من حركة الرهد التي انتشرت في الجزيرة العربية في القرن السابع الميلادي مستلهمة مثال الرهبان المسيحيين ، وقد كانوا متشربين هناك . كما كان بين صحبة الرسول أبو ذر الغفارى وحنفيه ، وقد اشتريا بترهدهما <sup>(١)</sup> » وتذكر مارجريت سميث أهل الصفة . ثم تذكر أيضاً أن فكرة العزوية سمة الرهبة المسيحية في مصر والشام ، وقد رفضها الرسول رفضاً باتاً ، قد وجدت صدى

لدى بعض المسلمين ، ولم تكن مخافية على المسلمين حتى في عصر الرسول نفسه ، وقد أوردت عن الطبرى أن سعد بن خيثمة كان عزيزاً وأنه كان هناك عزاب بين الصحابة جلأوا إلى بيت ابن خيثمة ، وقد عرف هذا البيت باسم بيت العزاب . ونقرر أن ابن بطوطة قد رأى أطلالاً لم تزل يحيى المدينة - قيل إن عمر بن الخطاب بناء للعزاب من المسلمين <sup>(١)</sup> فالعزوبية الراهبانية لم تكن مستنكرة عند المسلمين في رأى مارجريت سميث ، ثم تعطى م . سميث مثالاً عن الصمت المسيحي بأمرأة أحمسية ذهبت للحج في عهد أبي بكر - وقد فرضت على نفسها الصمت طوال حجها . ثم مثالاً آخر عن العزوبية وهو عامر ابن عبد قيس . ثم تجد مارجريت سميث في أسفار وتريلات القديس أغريغ مصدراً للزهد في الدنيا عند المسلمين .

ورأت مارجريت سميث أن العباد الأولين كانوا يلبسون الملابس البيضاء تشبهها برهبان المسيحيين . وقد كان إيفاجريوس يطلب من الرهبان لبس جلد الماعز - وقد كان طريق العباد الأولين في عبادتهم - هو الخوف - خلاص النفس . وهو هدفهم الأساسي . وقد تابعوا في هذا وصايا القديس باسيل - وكانت آراؤه منتشرة في الأديرة المسيحية قبل الفتح الإسلامي - وكان باسيل يرى نفس الشيء ، أن للحياة الزهدية غاية واحدة ، هي خلاص النفس . والطريق لخلاص النفس هو الوصية الإلهية الغالية - الخوف ، فلا بد أن يقارن الخوف الطريق المؤدي إلى خلاص النفس . ذلك أن وصايا الله لها غاية واحدة هي أن ينجو بها من يعمل بها .

ثم اخذلت مارجريت سميث مثالاً لمؤلاء الخائفين المسلمين : الحسن البصري . وحاولت أن تقارن بين أقواله وبين أقوال القديس باسيل . فتصيدت من أقوال الحسن من حلية الأولياء قوله «الرجاء والخوف مطيينا المؤمن» <sup>(٢)</sup> . ثم استنتجت من أقواله أيضاً أن على المسلم «أن يغلب الخوف على الرجاء» ، فإن الرجاء إذا غلب الخوف ، فسد القلب » وقد حاولت أن ترى شيئاً لهذا في آراء القديس باسيل . كان باسيل يرى أن الرياضة الروحية تكون أجدى - عند أولئك الذين دخلوا لتوهم حظيرة التقوى - إذا ما قامت على الخوف » ويدرك باسيل أن سليمان أحكم الحكام قد قدم لنا هذه النصيحة في (سفر الأمثال ١: ٧) حين قال «إن مخافة الرب هي أول الحكمة» <sup>(٣)</sup> .

ومن العجب أن مارجريت سميث تركت أكثر أقوال الحسن البصري - وهي منتشرة مبثوثة في

(١) نفس المصدر ص ٥٤.

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ١٥٦ .

(٣) Smith: Studies in Early Mysticism P. 151.

وانظر أيضاً الأستاذ جريباوم : حضارة الإسلام ص ١٦٢ - ١٦٣ .

وقد استند الأستاذ جريباوم على أبحاث مارجريت سميث .

الكتب ، وهى تتصل كلها بالتراث الإسلامي البحت ، لتصبיד عبارة واحدة تقارن بينها وبين أقوال القديس باسيل . ولم نر في تراث الرجل أبداً ما يدل على صلة بدين غير الإسلام . إن هناك بعض العبارات الغربية في تراثه - ولكن في التحليل الباطني لها هي إسلامية بحتة : ومن الأمثلة على هذه التعبيرات الغربية «ابن آدم : السكين تجد ، والكبش يختلف والتئور يسجر» قد يبدو هذا التعبير غريباً على التراث الإسلامي في عهده ، ولكن معانيه كلها إسلامية ، يضفي عليها مزاجه الفارسي غرابة في التعبير . ثم ماذا هناك ، لو صادفت معانيه انتباهاً على معانى القديس المسيحى . إن الاثنين ينبعان من منبع واحد : النبوة الدينية والرسالة الإلهية سواء أكانت عن محمد أم عن عيسى . ونحن نلاحظ أيضاً أن هؤلاء الرهبان والقديسين كانوا غارقين ومسهلكين في تصورات الرحمة والمغفرة ثم في الفرض المسيحي الكبير «الحبة» فلماذا لم تعكس وظاهر في أقوال هؤلاء العباد ، وتتصحّح وضوح الخوف . ثم إن الرهبان والقديسين كانوا يعتلون العالم ، ولم يفعل عباد المسلمين وزهادهم وصوفيتهم فيما بعد هذا ، فالخلالص عند عباد المسلمين لا يتم باعتزال الناس ، إن العابد المسلم يعتزل «الفتنة السياسية» وهي التي تغزو المسلمين ، ولكنه لا يعتزل الجماعة أبداً ، بل يعمل على صلاحها ، بإصلاح الفرد ، يعتكف ليلاً ، لكي يعقد الحلقات نهاراً يقص ويعظ .

وتحضى مارجريت سميث في مقارناتها أوفى وضع نظرية الأثر المؤثر والمتأثر فتقرر كما قلنا من قبل - إن ترتيلات القديس أغواييم أثرت في المسلمين . وتعطى مثالاً لهذا ، الترتيل الآتي الذي كتبه هذا القديس : أيتها الدنيا . . . وأسفاه ، كم أنت محبوبة . . . مفاتنك كثيرة . . . ولكنها ليست باقية . . . إنك لست إلا حلمًا ، ولا وجود لك في الحقيقة . لأجل هذا أيتها الدنيا الآفة . . . إنني لأهجرنك الويل لمن يحبك - أيتها الدنيا إنه سيقع في شراكك ، وفي الشباك التي تصسيبها له إنه سيفقد نفسه ولن يتملّكك ، إنني - لأهجرنك . . . أيتها الدنيا الآفة . إن قوة الله ورحمته إنما هي هؤلاء الذين يرفضون هذه الدنيا ؛ ويغضون إلى الفناء ويتأملون دائمًا فيها هو باق ، لأجل هذا - إنني لأهجرنك - أيتها الدنيا الفانية .

وترى أن البكاء المشهور في الكنيسة السورية قد أثر في البكائين المسلمين . وأن الحسن البصري حين أمعن عن الصاحك ، إنما تأثر أو كان مثلاً للقديس باسيل ، وقد نرى أيضاً عن الصاحك . وتقرر أن القديس باسيل في مواضعه الطويلة كان يطلب الامتناع عن الصاحك كقاعدة من قواعد الزهد . ثم تضع ثلاثة أمثلة للبكائين : الأول عبد الواحد بن يزيد (المتوفى عام ٧٩٣ م) ومن تلامذة الحسن البصري ومدرسته . وكان عبد الواحد بن زيد يقول - وهو يقص - «يا إخواته . ألا تكون شوقاً إلى الله عز وجل . إلا أنه من بكى شوقاً إلى سيده ، لم يحرمه النظر إليه، أيا إخواته ألا تكون خوفاً

من النار. لا إنه من بكى خوفاً من النار ، أعاده الله منها . يا إخوته ألا تكون خوفاً من شدة العطش يوم القيمة ، يا إخوته . ألا تكون . بلى . فابكون على الماء البارد أيام الدنيا ، لعله يسقيكموه في حظائر القدس ، مع خير النداء والأصحاب من النبين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً<sup>(١)</sup> ثم يندفع في البكاء .

والمثال الثاني : شعوانة ، العابدة الإبلية ، وهي تبكي بكاءً ، شديداً ، حتى خاف عليها الناس العمى ، فلما كلموها في هذا ، قالت : أعمى والله في الدنيا من البكاء ، أحب إلى أن أعمى في الآخرة من النار<sup>(٢)</sup> « وكانت تقول «من استطاع منكم أن يبكي فليبك ، وإلا فليرحم الباكى ، فإن الباكى إنما يبكي لعرفه بما ألقى إلى نفسه»<sup>(٣)</sup> .

والمثال الثالث : مثال أبي سليمان الداراني : شيخ مدرسة الشام ، وستكلم عنه في حينه ، حين تفحص مدرسة الشام ، نشأتها وتطورها . وقد نقلت مارجريت سميث أيضاً نصاً طويلاً له عن الرسالة للقشيري يجدد فيه البكاء .

ورأت مارجريت سميث أن عباد المسلمين اتخذوا طريق البكاء عن رهبانية المسيحية وزهادها الأوائل . وقد كان البكاء عندهم طريق التوبة . وأهم مثال طؤلاء الزهاد هو أفراد السورى . وإذا كان التنفس الطريق العادى الطبيعي للناس ، فقد كان البكاء الطريق الطبيعي العادى لأفراديم . فلم يكن يضى نهار أو ليل أو ساعة أو لحظة منها كانت قصيرة ، إلا وعينا القديس أفراديم مفتوحتين مملوءتين بالبكاء ، كان ينوح ويولول على خطاياه ، كما كان ينوح ويولول على خطايا البشر . وقد امتلأت كتاباته بدعة إلى البكاء والنوح كرمز على التوبة . وكان يعلن أن مسؤوليته الكاملة التامة في هذه الحياة هي التوصل بكل جوارحه خلال نهبات البكاء ، والدموع التي تجرى كالماء حتى تحصل على الخلاص . وأن قلبه سينفتر بالتأوهات ، حتى يحصل على العفو والمغفرة<sup>(٤)</sup>

ونقر مارجريت سميث أن الزاهد كان يدعى في الكنيسة السوريانية بالبكاء ، وأن إسحق النينوى كتب عن قيمة الدموع وأهيئها للزاهد « حين يبدأ السالك في هجر لذات هذا العالم الجسدية ، ويتنقل إلى هذه المجال التي تكون خارج هذه الطبيعة المنظورة ، فإنه سيصل حيثما يرى نعمة الدموع »، ستبدأ هذه الدموع وتقوده إلى حب الله الكامل . ويقول أيضاً « ما هو تأمل المتوحد في صومعته ... غير

(١) ابن الجوزى : صفة ج ٣ ص ٢٤١ ، ٢٤٢ .

(٢) نفس المصدر ج ٤ ص ٣٦ .

(٣) ابن الجوزى : صفة ج ٤ ص ١٣٠ .

M. Smith: Early Mysticism P. 151 - 153. (٤)

الدموع . . . ولا يعرف قيمة البكاء ، إلا من وهب نفسه لها . وإذا ما بكى إنسان على الدوام ، فلن تقرب مطالبه الحسية قلبه » وتقارن مارجريت سميث بينه وبين عبد الواحد بن زيد .

أما بعد : فإن دعوى مارجريت سميث ويجمعة المستشرقين دعوى عريضة جدًا وينبغى أن تؤخذ بمحذر . لقد اتصل بعض العباد بالرهبان ، وسرى كيف كان عبد الواحد بن زيد نفسه يزور بعض الرهبان ، ولكن من الصعوبة يمكن أن نقول : إن طريق المسلمين من العباد كان هو طريق الرهبة ، وأن كل ما فعلوه هو أنهم أخذوا الحزن والبكاء عنهم . لقد نشأ الحزن والبكاء من الإسلام ومن حياة المسلمين الاجتماعية والسياسية ، ثم اتفق الطريقان ، وأخذ جماعة من العباد يتصلون بالرهبان ، فوجدوا الطريقين واحداً ، والوسيلة واحدة . في جوهرها . وكان الفريقيان يعلمان أنها يصدران عن مشكاة واحدة ، هي مشكاة النبوة . ولكن بين الطريقتين بعد ذلك خلاف كبير . إن مجموعة العباد الكبار ثم مجموعة الصوفية الكبار - فيما بعد - تزوجوا وعرفوا متاع الزوجية ، بينما تزوج الرهبان والراهبات الله أو المسيح . وقد أقيمت محاولات متعددة لإثبات أن الحلاج هو مسيح المسلمين ، وبينما لم يتزوج مسيح النصارى تزوج مسيح المسلمين ، وأعقب ذرية عاشت بعده ، وأقيمت محاولات لإثبات أثر المسيحية النافذ في الغزال ، وكان الغزال مفكر الإسلام ، تزوج أولد وكتب في الفقه وفي الأصول وفي الفلسفة وغيرها . . . وكان طريقه مختلف عن طريق الرهبان وصوفية المسيحيين . حقاً إنه استمد من تراث المسيح ما يؤيد الجانب الأخلاقى في تصوفه . ولكن كما قلت من قبل مراراً - إن مفكري الإسلام لم ينكروا أبداً - طريق المسيحية الأخلاق . كانوا على إيمان كامل بأنه هو طريق الإسلام الأخلاقى . وقد أنكر الغزال اللاحق اللاهوتى من المسيحية ، وناقشها بضراوة وعنف ، ولم يقبل المسيحية التي في أيامه كدين له نظام خاص فكري ، ولكنه قبل من التراث المسيحى الروحى ما يوافق صورة المسيح القرآنى ، قد يختلف الأمر مع الحلاج - من قبله - قليلاً - لقد نادى الحلاج - كما سرى - بالحلول الصوفى ، ولم يكن الحلاج في دعوى الحلول مسيحياً أول الأمر ، كان يصدر عن سياق خاص سنينه حين نبحث آراءه ونظرياته ، ثم وجد في المسيحية ما يؤيد دعوه ، فنادى بعبارات مسيحية بلاشك . ولكن حين أخذته يد الجلاد ، وقطعت يداه ورجلاه ، ولم يعد من الموت مفر ، وتقدم «السياف» إليه ، وشعر الحلاج أنه في حضرة القدس ، نادى الله ، والحلائق تسمع ، بكلمة التوحيد الإسلامية . . .

## الفصل الرابع

### امتداد مدرسة الحسن البصري

#### أصحاب الأكسية

ونعود إلى مدرسة الحسن البصري ، مدرسة الروح في البصرة ، لنترى كيف تتجدد آراء الحسن ، وكيف يصدر التلاميذ عنه ، بعمق ، وإتقان . . . وكيف تتطور العبادة أو الزهد إلى ملامح صوفية . لا أقول : إنها ملامح صوفية كاملة ، وإنما كانت المدرسة تقترب من وضع التصوف أو السير بال المسلمين في طريقه :

كانت البصرة تعج بالأفكار الروحية التي قذف بها الحسن في أعماقها وتمتنع بالأشخاص الذين حملوا - عن الحسن - هذه الأفكار ، وكل يلونها بمزاجه الخاص . كان هناك القصاص (١) ، كما كان هناك معبر الرؤيا والأحلام (٢) ، كما كان هناك القراء والوعاظ . ولكن كان هناك نوع من العباد ، غلبت عليهم العبادة الحالصة ، واعتبروا من رجال السنن الصوف . . .

#### ١ - فرقـد بن يعقوب السـبعـي : الزـاهـد الأـرـضـيـ الـسـلـمـ

كانت أفكار الحسن البصري تتصفح وتنمو لدى عابد من كبار عباد المسلمين هو فرقـد بن يعقوب السـبعـي . وقد كان للعلامة العراقي الدكتور كامل الشيبـيـ فضل تحقيق اسمـهـ الحـقـيقـيـ - السـبعـيـ لا السـنجـيـ ، كما كان له فضل تـبـيـعـ هـجـرـةـ فـرـقـدـ منـ الكـوـفـةـ إـلـىـ الـبـصـرـةـ (٣)ـ ولـقدـ بلـغـ فـرـقـدـ السـبـعـيـ فـيـ طـرـيـقـ الـحـيـاـةـ الـرـوـحـيـ مـبـلـغاـ يـفـوقـ أـسـتـاذـهـ الـكـبـيرـ ، فـقـدـ لـبـسـ الصـوـفـ - كما رأـيـناـ ، وـاعـتـبـرـهـ الـحـسـنـ الـبـصـرـيـ نـفـسـهـ مـنـ أـصـحـابـ الـأـكـسـيـةـ ، بلـ اـعـتـبـرـهـ مـنـ «ـمـجـانـينـ الـعـبـادـ»ـ وـدـخـلـ فـيـ أـعـمـاقـ التـصـوـفـ ، بـحـيـثـ يـقـولـ عـنـهـ يـاقـوـتـ إـنـهـ مـنـ أـصـحـابـ الـرـاقـيـقـ (٤)ـ . وـقـدـ وـصـفـهـ الـذـهـبـيـ فـيـ طـبـقـاتـ الـمـدـيـنـ . وـذـكـرـ

(١) من أهم القصاصـ فيـ هـذـاـ العـصـرـ - بـكـرـ بنـ عـبـدـ اللهـ الـمـزـنـ . وـقـدـ كـانـ عـرـبـاـ خـالـصـاـ . وـبـيـزـيدـ بنـ أـبـيـ الرـاقـشـ . وـكـانـ فـارـسـيـاـ .

(٢) منـ أـهـمـ مـعـبـرـ الرـوـيـاـ وـكـانـ صـدـيقـاـ لـالـحـسـنـ الـبـصـرـيـ . وـخـمـدـ بنـ سـيـرـيـنـ .

(٣) الدكتور كامل مصطفى الشيبـيـ الـصـلـةـ جـ ١ـ صـ ٣٠١ـ ـ ٣٠٣ـ .

(٤) يـاقـوـتـ : مـعـجمـ الـأـدـبـاءـ جـ ١٦ـ صـ ٩٧ـ .

أنه أحد زهاد البصرة ، روى عن سعيد بن جبیر ومرة الطیب وأنه من سبعة البصرة ، غير أن علماء نقد الرجال يمحونه<sup>(١)</sup> ويذكر ابن الجوزي أنه أسنـد عن أنس بن مالك وسع من كبار التابعين وشغلـه التعبـد عن حفـظ الحديث ولذلك يعرضـ النقلـة عن حـديثه<sup>(٢)</sup> .

ويذهب بعض المؤرخـين إلى أن فرقـاً كان حائـكاً ومن نصارـى أرمـينـية ولا نـعرف الكـثير عن سبـب وصولـه إلى الكـوـفة ، ولا عن أسرته . وانتـقل فرقـاً إلى سـبـحة البـصرـة . ثم علم بـقـام الحـسـن ، فـذهب إلـيـه . ويـقصـلـ لنا النـهـجي قـصـة دخـولـه عـلـى الحـسـن . فـقد دـخلـ فـرقـاً عـلـيـه . فـقالـ : السـلام عـلـيـكـ يا أبا سـعـيدـ : فـقالـ الحـسـنـ : مـن هـذـا؟ قـالـواـ : فـرقـاـنـ : مـن فـرقـاـ؟ قـالـواـ : إـنـسانـ يـكـونـ بالـسـبـحةـ . قـالـ : يـا فـرقـاـ : مـا تـقـولـ فـيـمـ يـأـكـلـ الـتـبـيـصـ . قـالـ : لـأـحـبـ ، وـلـأـحـبـ مـنـ يـحـبـ . وـلـأـتـلـاهـ . فـقالـ الحـسـنـ : أـتـرـونـهـ مـجـنـونـاـ؟<sup>(٣)</sup> وـقـدـ صـاحـبـ فـرقـاـنـ ، وـكـانـ يـخـرـجـ مـعـهـ فـغـدوـهـ وـرـواـهـ ، وـكـانـ يـلـبسـ الصـوفـ - كـماـ قـلـتـ ، وـيـتـنـعـ عـنـ الطـعـامـ الفـاقـرـ . وـكـانـ الحـسـنـ الـبـصـرـىـ يـسـخـرـ مـنـ وـيـدـاعـهـ . وـكـانـ فـرقـاـنـ عـلـىـ عـلـمـ بـالـتـورـةـ وـالـإـنجـيلـ ، يـسـتـعـيرـ مـنـهـ ، وـيـضـمـنـ أـحـادـيـثـ الـكـثـيرـ مـنـ آـيـاتـهـ . وـلـعـلـ مرـدـ هـذـاـ إـلـيـ مـسـيـحـيـتـهـ الـأـوـلـىـ ، وـقـدـ وـضـعـ فـرقـاـنـ السـبـحـىـ آـرـاءـهـ - إـمـاـ فـصـورـةـ أـحـادـيـثـ إـسـرـائـيـلـيـةـ أـوـ مـسـيـحـيـةـ . وـالـسـبـبـ فـهـذـاـ اـنـشـارـ الـقـصـاصـ فـذـلـكـ الـعـهـدـ ، وـتـضـمـنـهـمـ لـلـإـسـرـائـيـلـيـاتـ فـقـصـصـهـمـ وـمـوـاعـظـهـمـ ، وـاسـتـخـدـمـهـمـ هـذـهـ إـسـرـائـيـلـيـاتـ لـتـدـعـيمـ الـأـحـادـيـثـ الـنـبـوـيـةـ . وـلـكـنـ الـدـكـتـورـ كـامـلـ الشـيـخـ يـرـىـ أنـ فـرقـاـنـ يـتـحرـزـ عـنـ التـبـيـعـ الذـانـ الـمـبـاـشـرـ إـمـاـ لـخـوـفـ أوـ لـشـكـ فـقـدرـتـهـ عـلـىـ التـبـيـعـ وـأـنـهـ لـذـلـكـ فـضـلـ التـبـيـعـ غـيـرـ الـمـبـاـشـرـ ، فـاستـشـهـدـ لـكـلـ حـالـةـ أـمـضـتـهـ بـنـصـ مـنـ النـصـوصـ الـمـقـدـسـةـ الـقـدـيـدـةـ<sup>(٤)</sup> .

وـكـانـ أـهـمـ مـاـ أـلـقـىـ بـهـ فـرقـاـنـ السـبـحـىـ فـيـ الـجـمـعـ الـبـصـرـىـ ، هـىـ فـكـرـةـ الـجـouـ، وـالـجـouـ كـانـ سـبـحةـ «ـلـلـجـouـيـعـ»ـ فـيـ الشـامـ . فـقدـ عـرـفـ الـعـبـادـ وـالـزـهـادـ فـأـوـلـ أـمـرـهـمـ فـيـ الشـامـ بـالـجـouـيـعـ . وـلـكـنـ فـرقـاـنـ السـبـحـىـ يـتـكـلـمـ عـنـ الـجـouـ فـيـ الـبـصـرـةـ ، وـقـدـ رـأـيـناـ كـراـهـيـتـهـ لـلـطـعـامـ الـجـibـdـ وـإـلـاـعـانـهـ هـذـهـ الـكـراـهـيـةـ فـيـ حـضـرـةـ أـسـتـاذـهـ الـحـسـنـ الـبـصـرـىـ ، وـاـمـتـنـاعـهـ عـنـ مـشارـكـةـ أـسـتـاذـهـ الـطـعـامـ فـيـ بـعـضـ الـلـوـاـمـ الـتـىـ دـعـىـ إـلـيـهـ الـاثـنـانـ . كـانـ يـقـولـ «ـقـرـأـتـ فـيـ التـورـةـ : أـمـهـاتـ الـخـطـابـ ثـلـاثـ : أـوـلـ ذـنـبـ عـصـىـ اللـهـ بـهـ : الـكـبـرـ وـالـخـسـدـ وـالـخـرـصـ . فـاستـلـ مـنـ هـؤـلـاءـ الـثـلـاثـ سـتـاـ ، فـصـارـوـاـ تـسـعـةـ : الشـيـعـ وـالـنـوـمـ وـالـرـاحـةـ وـحـبـ الـمـالـ ، وـحـبـ الـجـمـاعـ ، وـحـبـ الـرـیـاسـةـ»ـ وـكـانـ النـاسـ يـقـولـونـ الـجـouـ كـافـرـ . وـلـكـنـ فـرقـاـنـ السـبـحـىـ يـصـرـخـ الشـيـعـ أـبـ الـكـفـرـ ، وـبـرـىـ أـنـ «ـبـلـنـ»ـ هـوـ «ـأـبـ الـخـطـابـ»ـ «ـوـبـلـ لـذـىـ الـبـطـنـ مـنـ بـطـنـهـ ، إـنـ أـضـاعـهـ ضـعـفـ ، وـإـنـ

(١) النـهـجـيـ : مـيزـانـ الـاعـدـالـ جـ ٣ـ صـ ٣٤٥ـ .

(٢) ابنـ الجـوزـيـ : صـفـةـ جـ ٣ـ صـ ١٤٦ـ .

(٣) النـهـجـيـ : مـيزـانـ الـاعـدـالـ جـ ٣ـ صـ ٣٤٦ـ .

(٤) أبوـ نـعـيمـ : الـحـلـيـةـ جـ ٣ـ صـ ٤٥ـ .

أشبعه ثقل<sup>(١)</sup> » ولعلنا نرى من هذا أنه كان أوصى بالجوعية الشاميين من أهل البصرة . ولكننا نراه في الوقت نفسه يخشى الخطايا والذنوب ، خشية « الخائفين » البصريين ، فيقول « ما انتبهت من نومي ، إلا خفت أن أكون قد مسخت » وهو هنا يستخدم فكرة « المنسخ » وهي فكرة قرآنية ، تتصل بمسخ بنى إسرائيل قردة خاسدين . ثم نراه يكره الغنى ومحالسة الأغنياء ، وقد أعلن هذا من قبل أمام شيخه الحسن البصري حين ذكر كراهيته للطعام الآية من التوراة « قرأت في التوراة : من أصبح حزيناً على الدنيا ، أصبح ساخطاً على ربه ، ومن جالس غنياً ، فتضعضع له ، ذهب له ثلثا دينه ، ومن أصابته مصيبة ، فشكها إلى الناس ، فكأنها يشكوا ربه عز وجل » . وقد لاحظ الدكتور كامل الشبي أن هذا النص روى عن النبي وعلى بن أبي طالب ، وعجب من أن يفعل فرقاً السبخي هذا ، ولاحظ أن فرقاً السبخي لم يكن ذا صلة بالأحداث السياسية والحريرية والعذاب الروحي الذي كان يستغرقان الكوفة ، فكان جل حديثه عن الآفات الاجتماعية في البصرة<sup>(٢)</sup> . ويبدو أن هذا لا يصور الواقع ؛ كان فرقاً السبخي يغلف الأحاديث عن محمد عليه السلام وعن في صورة آيات عن التوراة أو الإنجيل ، وكان ي المجتمع بعباد الكوفة ، يأتون إليه ، ويقضون معه أوقاتاً طويلة<sup>(٣)</sup> وكان ينقد الحكماء ، ويعرض مظالمهم في صورة غير مباشرة . وهذا هو ما يقول : « إن ملوك بنى إسرائيل كانوا يقتلون قراءهم على الدين ، وإن ملوككم يقتلونكم على الدنيا ، فدعوهم والدنيا<sup>(٤)</sup> » هذه دعوة متضمنة تعرّض بهؤلاء الحكماء من بنى أمية أو تطلب من الناس انتقامهم . فكان فرقاً كان يدعو - وكما فعل أستاذه الحسن البصري - إلى نوع من التقبّة ، وقد أمضه مصري أحد شيوخه سعيد بن جبير على يد الحجاج ، وألم له أشد الألم .

ولم يكن فرقاً بن يعقوب السبخي يغافل عن دعوة الناس بل كان يعظ الجاميع - كما كان يفعل أستاذه ، فكان يقول - ويضع كلامه على لسان عيسى بن مرريم « طوي للناطق في آذان قومه يسمعون كلامه ، وأنه ما تصدق رجل بصدقه أعظم أجراً عند الله تعالى ، من موعضة قوم يصيرون بها إلى الجنة » .

ودعا الناس إلى عصم أنفسهم عن الذنوب ، لماذا فعلوها ، لم يعودون إليها : ولكن الحياة أقوى منه بشورها وتنها . . . وتزاوده الأحلام فيستيقظ ويقول « إن رأيت والله في المنام ، كان منادياً ينادي

(١) أبو نعيم : الحلية ج ٣ ص ٤٦ . وابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٩٦ .

(٢) الدكتور كامل الشبي : الصلة ج ١ ص ٣٥٢ .

(٣) أبو نعيم : الحلية ج ٣ ص ٤٥ وابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٩٥ .

(٤) أبو نعيم : الحلية ج ٢ ص ٤٦ ، ٤٧ وابن الجوزي ج ٣ ص ١٩٦ .

من النساء : يا أشباه اليهود ، كونوا على حياء من الله عز وجل » ويرأوه نفس الخلق مراراً ، وقد رأوه أصحاب القصور يمرحون في الدنيا ، وكأنها لهم باقية ولا شكر على النعمة ، ولا صبر عند الابتلاء « إن رأيت في المقام ، كان منادي ينادي من النساء : يا أصحاب القصور ، يا أصحاب القصور ، يا أشباه اليهود . إن أعطيتهم لم تشكروا . وإن ابتلتهم لم تصبروا ، ليس فيكم خير بعد العذاب ». وأهله تكالب الناس على فاخر الشياطين ، ولعل هذا ما دعاهم إلى لبس الصوف . فكان يدعوهم إلى نبذ الثين منه ، إنهم ليسوا ثياب الفراغ ، ثياب الراحة قبل العمل . ولا بد من العمل - من السير والسلوك ، حتى يصل الإنسان إلى بهاء الثوب الإلهي . ويبدو أن فرقداً اختص بلبس الصوف ، فقد دعى هو وشيخه الحسن إلى طعام ، وكان على فرقد جبة صوف فقال له : يا فرقد : لو شهدت الموقف لحرقت ثيابك ، مما ترى من عفوا الله ، وكان الحسن - يعود هنا - إلى الإيمان « بالعفو » الإلهي والرحمة الإلهية ؛ وهو الذي طالما هدد الناس - لفاحش أعمالهم ونكسة أخلاقهم بالعذاب الإلهي . . . والنار المحرقة .

وأخيراً يردد فرقد السبعي هذا الشيخ الكبير ، الآتي من أعماق أرمينية إلى شيخه بالبصرة ، « الغريب ، من ليس له حبيب <sup>(١)</sup> » فهل كان هو حقاً في دار غربة ، غريباً عن وطنه . أم أراد أنه غريب في هذه الدنيا ، وأن حبيبه هناك في عالم آخر تشقق له . أم أنه لم يكن غريباً على الإطلاق ، لأن له حبيباً . . . هو ذات الله .

ومن العجب أن فرقداً السبعي حدث بأحاديث غير كبيرة ، ولكننا نرى أغلبها ، على لسان الأنبياء ، كان الرجل قد شغل فعلاً بتراث ما قبل الإسلام ومن الأمثلة على هذا الحديثان الآتيان :

١ - قال رسول الله ﷺ : أوحى الله تعالى إلى نبي من الأنبياء : قل لعبادى الصديقين ، لا يغروا بي ، فإني إن أقم عليهم قسطى - أو عدلى - أعدّهم غير ظالم لهم . وقل لعبادى المذنبين لا يأسوا من رحمتى ، فإني لا يكبر على ذنب أغفره لهم .

٢ - قال رسول الله ﷺ : أوحى الله تعالى إلى نبي من الأنبياء : ما بال عبادى يدخلون بيتي - يعني المساجد - بقلوب غير ظاهرة ، وأيد غير نقية ، ألبى يغترون ، أو إبایا يخدعون . وعزى وجلاى وعلى فى ارتفاعى ، لأبتلتهم بليلة ، أترك الخلجم فىهم حيران ، لا ينجو منهم إلا من دعا كدعاء الغريق .

ولكننا نرى الأحاديث الأخرى التى يرويها ، أحاديث إسلامية خالصة ، بعضها خاص بالعبادات

(١) أبونعيم : ج ٢ ص ٤٦ ، ٤٧ وابن الجوزى : صفة ج ٣ ص ١٩٦ .

وبعضاً خاص باللغويات الإسلامية<sup>(١)</sup> ، كان فرق السبخي يمثل تراث عصره ، من ثقافة إسلامية ، وتدين إسلامي عبادي ، كما كان على صلة عميقة بالتراث الأجنبي - وهو المعروف بالإسرائيليات ، كل هذا بالإضافة إلى مزاجه غير الغربي .

وقد احتل فرق السبخي مكاناً في السلالس الصوفية . وقد ذكر الدكتور الشبي أنه من «الغريب أن فرقاً صار من القلائل النادرين الذين اعتبروا عند المتصوفة من أصول التصوف ودخلوا سلاسله»<sup>(٢)</sup> . ويبدو أن فرقاً - قد وضع في هذه السلالس لأسباب متعددة . كان أقرب التلاميذ إلى الشيخ ، الحسن البصري ، ويبدو أنه لازمه أكثر من غيره من تلامذته . ثم تميزه بلبس الصوف ، وإصراره على لبسه ، بالرغم من نهي الحسن له . يذكر ابن الجوزي أن فرقاً أتى الحسن ، فأخذ الحسن بكسياته ، فدها إليه وقال : يا فريقـد ، يا ابن أم فريقـد : إن البر ليس في الكسـاء ، وإنما البر ما ورق في الصدر وصدقه العمل . ويدرك ابن الجوزي أيضاً أن حماد بن سلمة قدم البصرة ، فجاءه فرقـد وعليه ثياب صوف فقال له حمـاد : دع عنك نصـارـيـتك هـذـه<sup>(٣)</sup> إن هـذـا الإـصـرـارـ على لبس الصوف - لا شـكـ جـعلـ الصـوـفـيـةـ فـيـاـ بـعـدـ يـضـعـونـ فـرقـاـ فيـ سـلاـسـلـهـمـ ،ـ وـبـخـاصـةـ أـنـهـمـ أـخـذـوـاـ الصـوـفـ شـعـارـاـ .

لقد أدرك الصوفية - فيما بعد - العظمة الروحية لهذاالأرمني الغريب . إنه هاجر من الكوفة - في ظروف لم نعرفها بعد كما لا نعرف شيئاً عن حياته الأولى وعن أبيه يعقوب وعن أصله ونشأته ، والترم الشيخ الكبير . وكان الشيخ موزعاً بين الفقه والمعاملات والعبادات الصوفية ، وكان قاضياً وقارئاً ووعاظاً ، ثم كان غارقاً في الحياة العقلية الكلامية متداً بين الجبر والاختبار . بل كان - فيما يقول الدكتور إحسان عباس بحق - «فيما دق من حقائق القدم أمرأً مغلوباً على أمره ظاهري الفهم للمسائل الدقيقة» بل إن إحسان عباس - ينفي عن الحسن كل الأقوال المتعلقة بالرؤوية أو الحب أو الرجاء مثل «لوعم العابدون أنهم لا يرون ربهم يوم القيمة ماتوا ، ومثل «الرجاء والخوف مطينا المؤمن» ومثل الحب سكران لا يفيق إلا عند مشاهدة محبه» يرى الدكتور إحسان عباس أن كل هذه الأقوال قد خلت للشيخ لكي يوضع في مرتبة الإمام الصوف وليانخذ مكانه في السلسلة الصوفية<sup>(٤)</sup> ، هذا مع أنه كان ينكر على فرق السبخي لبسه للصوف ، ويسخر منه .

(١) أبو نعيم : الحلية ج ٣ ص ٤٨ ، ٤٩ .

(٢) الدكتور الشبي : الصلة ج ١ ص ٣٠٣ .

(٣) ابن الجوزي : تلبيس إيليس . ص ١٩٥ .

(٤) الدكتور إحسان عباس : الحسن البصري ص ١٢ - ١٣ .

كان فقد السبخي يلبس «الصوف» غير آبه لكل نقد وبخاصة نقد أستاذه الحسن ، نائياً عن الفقه والمعاملات ، هاجر للمأكلا المهى وللمشرب البارد ، مطاطي الرأس للإرادة الإلهية وحدها مستهلكاً في الله ، ممثلاً للبهاء الصوفى في البصرة متساماً في حياة الروح عن شيخه الكبير المتعدد التواхи .

## ٢ - حبيب العجمي : الصوف الفارسي : قطب الغوث :

أما الاسم الثاني الذي يظهر في سلسل الصوفية ، متصلًا بالشيخ الكبير الحسن البصري ، وممثلاً أيضاً لجودة التصوف في البصرة ، فهو حبيب العجمي أو حبيب الفارسي . وبينما كان فقد السبخي جودة ثمينة مخفية في سبخة البصرة ، ويقف من السيد الكبير موقف التلميذ أبداً ، سرر حبيباً العجمي يقف من السيد الكبير ، موقف الأستاذ أبداً ، معلناً للبهاء الإلهي . وهو في مقام القطبانية الكبرى ، مستجاب الدعوة ، محققاً لفكرة الغوثية التي شغلت الصوفية فيما بعد – سنوات طويلة . أما اسمه الكامل فهو حبيب بن محمد العجمي أو الفارسي وكتبه أبو محمد (١) ولا نعرف بعد شيئاً عن أسرته أو عن نشأته الأولى ، سوى ما تذكره المصادر من نسبته إلى الفرس أو العجم وقد امتنلت أخباره بعباراته الفارسية ، وأنه من ساكني البصرة وأنه «بصري من الزهاد» بل يذهب الذهبي مؤرخ الإسلام العظيم إلى أنه «حبيب العجمي زاهد البصرة في زمانه» (٢) ثم تجمع المصادر أيضاً أنه كان من كبار تجار البصرة ، وسراتها . وتميز ابن عساكر برواية أنه كان «رجالاً تاجراً يغير الدرام» أي أنه كان من صيارة البصرة ، وكان يتم «بأكل الربا» (٣) .

ولم يكن الرجل من القراء «أو من أهل العبادة» فكيف اتصل بالحسن البصري .. تذهب المصادر إلى أن الرجل كان يأتي إلى المسجد ويجلس مجلسه «الذى يأتيه فيه أهل الدنيا والتجار» بينما الحسن البصري يتخذ مجلسه الوعظى في المسجد . وكان حبيب الفارسي لا يأبه بالحلقة ، وغير متبعه إلى الحسن إلى أن حدث يوماً أن التفت إلى الحسن وسأل بعض أصدقائه بالفارسية : أين يبرهى درايد دايد حكويド «أى ما يفعل هذا» فأجابه أصدقاؤه «والله : يا أبو محمد : يذكر الجنة ويرغب فيها ويزهد في الدنيا» فوقر ذلك في قلبه وقال بالفارسية أيضاً : اذهبوا بنا إليه . فأتاهم . فقال أصدقاء الحسن له : يا أبو سعيد : هذا أبو محمد حبيب قد أقبل إليك فعظه» وسأل حبيب بالفارسية : أين هي كوى

(١) ابن عساكر : تاريخ ج ٤ ص ٢٩ وأبن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٢٢٦ والباحث : البيان النبئي ج ١ ص ٢٣٢ وأبو نعيم : الخلية ج ٦ ص ١٤٩ .

(٢) الذهبي : ميزان الاعتدال ج ١ ص ٤٥٧ .

(٣) ابن عساكر : تاريخ ج ٤ ص ٢٩ .

جحکوی . فقال الحسن - ولم يكن يعرف الفارسية - «إيش يقول؟ فقالوا له «هذا الذي يقول : إيش يقول» فأقبل عليه الحسن بمواعظه الخلابة العميقـة ، يذكر الجنة ونعمتها ويرغـبـه في الخـير ، ويخـوفـه بالنـار ويزهدـه في الشـر - فقال حـبيبـ : أين كـويـ : فقال الحـسنـ : أنا ضـامـنـ لكـ على اللهـ ذلكـ (١) .

ولـكـنـ ابنـ عـساـکـرـ يـقـدـمـ لـنـاـ روـاـيـةـ أـخـرـىـ عنـ سـبـبـ إـقـبـالـهـ عـلـىـ العـبـادـةـ وـتـزـهـدـهـ : فـيـذـكـرـ أـنـهـ كـانـ رـجـلـاـ تـاجـرـاـ يـغـيرـ الدـراـهـمـ ، فـرـذـاتـ يـوـمـ بـصـيـانـ يـلـعـبـونـ ، فـنـصـابـحـ الـأـطـفـالـ «قـدـ جـاءـ آـكـلـ الـرـبـاـ» فـنـكـسـ الرـجـلـ رـأـسـهـ . وـقـالـ : يـاـ رـبـ أـفـشـيـتـ سـرـىـ إـلـىـ الصـبـيـانـ . فـرـجـعـ إـلـىـ مـنـزـلـهـ ، وـلـبـسـ «مـدـرـعـةـ مـنـ صـوـفـ» وـغـلـ يـدـهـ وـجـمـعـ مـالـهـ وـوـضـعـهـ يـنـ يـدـيـهـ . وـجـعـلـ يـقـولـ «يـاـ رـبـ إـنـ أـشـرـىـ نـفـسـيـ مـنـكـ بـهـذـاـ مـالـ ، فـأـعـتـقـنـىـ» وـبـاتـ لـيـلـتـهـ ، وـفـيـ الصـبـاحـ تـصـلـدـقـ بـالـمـالـ كـلـهـ ، وـأـخـذـ فـيـ الـعـبـادـةـ : فـلـمـ بـرـ إـلـاـ صـائـماـ أـوـقـائـماـ أـوـذـاكـرـاـ أـوـمـصـلـياـ . وـتـعـضـيـ الرـوـاـيـةـ فـتـقـولـ : إـنـهـ مـرـذـاتـ يـوـمـ بـنـفـسـ الصـبـيـانـ ، فـقـالـ : بـعـضـهـمـ بـعـضـ «اسـكـنـواـ . لـقـدـ جـاءـ حـبيبـ الـعـابـدـ» فـبـكـيـ وـقـالـ «يـاـ رـبـ أـنـتـ تـحـمـدـ مـرـةـ ، وـتـذـمـ مـرـةـ ، فـكـلـ مـنـ عـنـدـكـ (٢)» .

وـسـوـاءـ أـصـحـتـ هـذـهـ الرـوـاـيـةـ أـمـ تـلـكـ ، فـإـنـ الرـجـلـ تـخـلـىـ عـنـ دـنـيـاهـ وـهـجـرـ الغـنـىـ وـالتـرـفـ ، وـأـقـبـلـ عـلـىـ الحـسـنـ الـبـصـرـىـ . وـمـنـذـ ذـلـكـ الـيـوـمـ ، وـقـدـ أـصـبـحـ الرـجـلـ فـيـ مـقـامـ الـخـاتـمـينـ بـحـيثـ يـذـكـرـ صـاحـبـ الـحـلـيـةـ «كـانـ حـبيبـ أـبـوـ مـحـمـدـ رـقـيـقاـ ، مـنـ أـكـثـرـ النـاسـ بـكـاءـ ، فـبـكـيـ ذاتـ لـيـلـةـ» فـقـالـتـ لـهـ زـوـجـتـهـ عـمـرـةـ بـالـفـارـسـيـةـ ، وـقـدـ كـانـتـ هـىـ فـارـسـيـةـ أـيـضاـ «لـمـ تـبـكـيـ يـاـ أـبـاـ مـحـمـدـ» فـقـالـ طـاـ حـبيبـ طـاـ حـبيبـ بـالـفـارـسـيـةـ «دـعـيـنـيـ يـاـنـىـ أـرـيدـ أـنـ أـسـلـكـ طـرـيـقاـ لـمـ أـسـلـكـهـ مـنـ قـبـلـ (٣)» وـصـارـ مـوـلـ الـعـبـادـ ، يـنـفـقـ عـلـيـهـمـ ، كـمـ يـنـفـقـ عـلـىـ النـاسـ ، بـلـ يـسـتـقـرـضـ المـالـ أـحـيـاـنـاـ هـذـهـ الـغـاـيـةـ . وـقـدـ اـمـتـلـأـتـ كـتـبـ طـبـقـاتـ الصـوـفـيـةـ بـأـخـبـارـ إـنـفـاقـهـ عـلـىـ الـفـقـراءـ وـالـمـعـوذـيـنـ وـالـعـبـادـ . فـأـصـبـحـ «بـابـ الـحـاجـاتـ» يـأـتـيـ إـلـيـهـ النـاسـ مـنـ كـلـ فـجـ ، وـأـخـذـ الرـجـلـ يـعـنـيـ بـالـنـاسـ وـبـرـيـ آـلـهـمـ . فـيـرـىـ «بعـضـ الـجـلـاؤـزـةـ» حـيـنـ مـرـأـيـهـ يـطـلـبـونـ مـنـ النـاسـ أـنـ يـفـسـحـوـاـ الطـرـيقـ ، فـلـمـ تـسـتـطـعـ عـجـوزـ لـأـتـقـدـرـ أـنـ تـمـشـىـ ، فـضـرـبـهـ الشـرـطـىـ بـسـوطـهـ . فـلـدـعـاـ عـلـيـهـ حـبيبـ «الـلـهـمـ اـقـطـعـ يـدـهـ» - فـأـتـهـمـ الشـرـطـىـ بـالـسـرـقةـ بـعـدـ أـيـامـ - وـقـطـعـتـ يـدـهـ (٤) وـأـصـبـحـ الرـجـلـ «مـسـتـجـابـ الـدـعـوـةـ» وـ«صـاحـبـ الـكـرـامـاتـ» . وـأـقـبـلـ عـلـىـهـ الـمـرـضـىـ ، فـكـانـ يـقـومـ وـاقـفـاـ - وـهـوـ فـيـ مـقـامـ التـذـلـلـ - وـيـعـلـقـ الـمـصـحـفـ فـيـ

(١) أبو نعيم : الحلية ج ٦ ص ١٤٩ ، ١٥٠ .

وابـنـ عـساـکـرـ : تاريخـ جـ ٤ـ صـ ٣٠ـ وـابـنـ الجـوزـىـ : صـفةـ جـ ٣ـ صـ ٢٣٦ـ .

(٢) ابنـ عـساـکـرـ : تاريخـ جـ ٤ـ صـ ٣٠ـ .

(٣) أبو نعيم : حلية ج ٦ ص ٥٤ .

(٤) ابنـ عـساـکـرـ : تاريخـ جـ ٤ـ صـ ٣١ـ .

عنقه ، ويختاطب الله «يا خدا حبيب رسوا مياش» أى يا إلهي : لا تسود وجه حبيب » ثم يدعو «اللهم عاقة حتى ينصرف» وكان يشغى بالدعاء من البرص وينبت شعر الأطفال ويشرى للمنافقين الحسينين قصور الجنة (١) . . . فأصبح حبيب «غوث البصرة» . . . ومضى في مقام التكين الأخير ، اخترق حجب المكان والزمان «فكان يرى بالبصرة يوم التروية ، ويرى بعرفة عشية عرفة (٢) فأصبح حبيب «صاحب الخطة» وهي التي ستكون فيها بعد سمة الأقطاب من الصوفية .

وعلا حبيب العجمي في مقام الولاية حتى على أستاذه في موقف تاريخي من أدق المواقف . فقد طلب الحاج الحسن وأرسل في أمره ، وهرب الحسن البصري إلى بيت حبيب وقال له «يا أبا محمد . احفظني ، الشرط على أثرى» فقال له حبيب «استحييت لك يا أبا سعيد . ليس بينك وبين ربك الثقة – ما تدعون فيستر من هؤلاء ، ادخل البيت» فدخل الشرط على أمره وسألوا حبيباً «يا أبا محمد . دخل الحسن هنا؟ . فقال بيبي فادخلوا (٣) . ويردد المجووري الرواية على صورة أوسع إن الشرط عادوا إلى أبي محمد حبيب واتهموه بالكذب عليهم وخدعهم ؛ فأقسم أنه ما ذكر لهم إلا حقاً ، فعاودوا البحث عن الحسن ثلاث مرات ، فلم يجدوه ، فانصرفا . وخرج الحسن – المرتاع الخائف المرتد – يقول لتميذه الكبير «أنا أعلم أن الله سرق بركتك ، ولكن لم أخبرتهم أنى هنا . فقال له حبيب : إنهم لم يعموا عنك بركتي ، ولكن ببركة الصدق (٤) وعاد الشرطة للحجاج فأخبروه بما حصل فقال : كان في بيته ، والله طمس على عيونكم فلم تروه (٥) . وكأن الحاج إذن أيفن أن حبيباً قد وصل إلى مقام القطبانية الحمدية الكبرى . وسواء أكانت الرواية حقيقة أم من وضع الصوفية ، فإنها تضع الحسن في مقام أدق من مقام حبيب ، وترفع هذا الأخير إلى قمة الحياة الصوفية . وقد علق الدكتور إحسان عباس على هذا فقال «إن الحسن البصري لما إلى حبيب لجوء الرجل الديني إلى صاحب الحقيقة (٦) .

وبينما أن حبيباً قد عاش الفترة الأولى من عبادته في مقام الخوف ، بحيث يذكر العابد البصري

(١) أبو نعيم : حلية ج ٦ ص ١٥٢ وابن عساكر : تاريخ ج ٤ ص ٣١ ، ٣٢ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٦ ص ١٥٤ والتعليق : ميزان ج ١ ص ٤٥٧ .  
وابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٢٣٨ .

(٣) ابن عساكر : تلبيب .. ج ٤ ص ٣٠ .

(٤) المجووري : كشف المحبوب ص ٨٨ وكان لإحسان عباس فضل توجيه نظرى إلى هذا النص . انظر كتابه الحسن البصري ص ١١ .

(٥) ابن عساكر : تاريخ ج ٤ ص ٣٠ .

(٦) الدكتور إحسان عباس : الحسن البصري ص ١٢ .

أشعرت الحدائق أنه انطلق إلى حبيب - وذلك عند ارتفاع النهار ، هو وجماعة من أصحابه ، فخرج إليهم ، وأخذوا يبكون حتى حضر الظهر ، ثم صلوا وذكروا الله ، فأخذوا في البكاء ، حتى حضر العصر <sup>(١)</sup> . ولكنه ما يثبت في طريق العبادة أن ينسى هذا . . . ويدخل في مقام الأنس : فكان يخلو في بيته ويقول «من لم تقر عينه بك ، فلا قرت ، ومن لم يأنس إليك ، فلا أنس <sup>(٢)</sup> » وكان يقول : «لأقرة عين لمن لا تقر عينه بك ، ولا فرح لمن لا يفرح بك ، وعزتك إنك لتعلم أنني أحبك» ويقول : «الأواه الذي قلبه معلق بالله <sup>(٣)</sup> . . . وكان دعاؤه يحمل معانى الحبة فيصبح «سبحانك وحنانك . . . خلقت فسوبت ، وقدرت فهديت ، وأعطيت فأغنت وأفنبت وعافت . . . أنت الكريم الأعلى ، وأنت جزيل العطاء ، وأنت أهل النعمة ، وأنت ولى الحسنات . . . وأنت خليل إبراهيم . . . سجد وجهي لوجهك الكريم <sup>(٤)</sup> . وكانت حياته قرآنية وكان يقول : أفتح جونة المسك (ويعني القرآن) وهات الترياق المحرّب» يعني الدعاء وبهذا كان يفتح الطريق للمحبة الإلهية عند الصوفية فيما بعد ، بل نجد في عبادته زاداً على لرابعة العدوية .

وكان يكره القراء ، ويعتبرهم لعبة الشيطان . ويطلب منهم ألا يقعدوا فارغين ، وأن يشغلوا أنفسهم بالموت <sup>(٥)</sup> .

وفي مقام الذلة والمسكينة ذهب إلى الله مقبوض اليدين ، كما يقص لنا العابد المشهور عبد الواحد بن زيد ، فيخبرنا بأن حبيباً جزع عند الموت جزعاً شديداً - وكان يقول بالفارسية أريد أن أسافر سفراً ما سافرته قط . أريد أن أزور سيدى ومولاي ، وما رأيته قط . أريد أن أشرف على أهوال ما شاهدت مثلها قط . أريد أن أدخل تحت التراب ، فأبني قمته إلى يوم القيمة . ثم أوقف ين يدى الله ، فأشخاف أن يقول لي يا حبيب : هات تسبيحة واحدة سبختنى في ستين سنة ، لم يظفر بك الشيطان فيها بشيء ، فإذا أقول . وليس لي . حيلة أقول : يا رب قد أتيتك مقبوض اليدين إلى عنقى » ويعلق على هذا العابد المشهور عبد الواحد بن زيد «هذا عبد الله ستين سنة مشتغلًا به ، ولم يستغل من الدنيا بشيء قط ، فأى شيء حالتنا . واغوثاه بالله <sup>(٦)</sup> بل إن الصوفية من بعده أجمعوا على أنهم لم يروا أحداً قط

(١) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٢٥٢ ، ٢٥٣ .

(٢) نفس المصدر ج ٣ ص ٢٣٩ وابن عساكر : تاريخ ج ٤ ص ٤٣ .

(٣) أبو نعيم : الحلية ج ٦ ص ١٥٤ وابن عساكر : تاريخ ج ٤ ص ٢٩ ، ٣٣ .

ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٢٤٠ ابن عساكر : تاريخ ج ٤ ص ٣٠ .

وأبو نعيم : حلية ج ٦ ص ١٥٤ .

(٤) ابن عساكر : تاريخ ج ٤ ص ٣٣ .

(٥) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٢٥١ .

أصدق يقيناً من حبيب العجمي ، بحسب يذكر عبد الله بن البنا - أحد عباد البصرة الكبار . «ما رأيت أعبد من الحسن ولا أروع من ابن سيرين ، ولا أزهد من مالك بن دينار . ولا أخشى لله تعالى من محمد بن واسع ولا أصدق يقيناً من حبيب<sup>(١)</sup> .

تلك نماذج من حياة حبيب العجمي . جعلته فيها بعد عموداً من أعمدة التصوف ، وأثر نموذج حياته في العباد والزهاد والصوفية من بعده - اعتبره عبد الله بن البنا أصدق من رأى يقيناً ، وقال عبد الواحد بن زيد عنه «كان في حبيب خصلتان من الأنبياء : النصيحة والرحمة<sup>(٢)</sup> » وذكر عنه أبو جهيز مسعود الضرير - من كبار عباد البصرة إنه لم يسأل الله شيئاً إلا أعطاه ، وطلب منه أن يسأل الله أن يتحقق ذلك<sup>(٣)</sup> واعتبره أصحاب الحسن جميعاً زين مجلسهم فكانوا لا يذهبون لمكان أوزيارة بدونه<sup>(٤)</sup> وذكره أبو سليمان الداراني كثيراً<sup>(٥)</sup> .

أما عن تمكنه في رواية الحديث ، فمن العجب حقاً أننا لا نجد طعناً عليه . فقد ذكره الإمام الحافظ أبو محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم في كتابه الجرج والتتعديل ، ولم يجرحه ، بل ذكر أنه روى عن الحسن وأبي تميمة المحييمي وروى عنه حماد بن سلمة وجعفر بن سليمان ويزيد بن يزيد الحشمي<sup>(٦)</sup> بل إن الذهبي يبرئه من الكذب ويذكر أن البخاري روى له في كتاب الأدب ويقول «وما علمت فيه جرحاً ، وإنما ذكرته هنا لثلاً يلحق بالزهاد الذين يهمنون في الحديث» وإن كان يقول في موضع آخر «إن غالباً ما عنده الحكايات»<sup>(٧)</sup> .

ويذكر ابن الجوزي عنه أن حبيباً سافر إلى الشام وقابل الفرزدق وروى له عن أبي هريرة «أما أنه إن طالت بك حياة ، ستلقى أقواماً يقولون لا توبة لك ، فلا تقطع رجاك من الله»<sup>(٨)</sup> ، أما ابن عساكر فيرويه على الصورة الآتية : إنه سيأتيك قوم يؤذنوك من رحمة الله ، فلا تأيُّس<sup>(٩)</sup> ولكن ابن الجوزي يذكر أن الذي أستد عن الحسن وابن سيرين هو حبيب المعلم وأن حكاية الفرزدق هذه تنسب

(١) ابن عساكر : تاريخ ج ٤ ص ٢١ .

(٢) نفس المصدر السابق ج ٤ ص ٣٠ .

(٣) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٢٥١ .

(٤) نفس المصدر ج ٣ ص ٦٩ ، ج ٤ ص ٩ .

(٥) نفس المصدر ج ٣ ص ٢٣٧ وابن عساكر : تاريخ ج ٤ ص ٣٣ .

(٦) أبو محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم ، محمد بن إدريس المنشاوي الحنظلي (المتوفى في عام ٣٢٧ هـ) الجرج والتتعديل : القسم الثاني من المجلد الأول ص ١١٢ .

(٧) النهي : ميزان الاعتدال ج ١ ص ٤٥٧ .

(٨) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٥٥ .

(٩) ابن عساكر : تاريخ ج ٤ ص ٢٩ .

إليه . غير أن ابن عساكر يروى له عن شهر باز بن حوشب عن أبي ذر أنه قال : إن الله تبارك وتعالى يقول : يا جبريل : انسخ من قلب عبدى المؤمن الملاوة التى كان يجدها ، فيصير العبد والها طالباً الذى كان يعهد من نفسه ، نزلت به مصيته ، لم ينزل به مثلها قط . فإذا نظر الله تعالى إليه على تلك الحالة – قال يا جبريل : رد إلى قلب عبدى ما أخذت به ، فقد ابتليته ، فوجدته صادقاً ، وسامده من قبل بزيادة ، وإذا كان عبداً كذلك ، لم يكترث ولم يبال (١) .

\* \* \*

لم تصب حياة الرجل إذن شائبة ، دخل باب العبادة ، ووصل أوجها ، ولم يشغل بقته ، وحين حدث ، لم يهم – كما قال الذهبي – ناقد الرجال المشهور ، لم يهم ويتداع كما كان يفعل الزهاد فيما بعد ، يضعون الحديث لتبرير زهدهم .

أما أن الصوفية قد وضعوه في سلاسلهم ، ولم يضعوا – غيره من تلامذة الحسن ، اللهم إلا فرقاً السبعي – فلاسباب متعددة – إنه ليس الصوف ، كما رأينا «ليس مدرعة من شعر» و«غل يده» فكان يمثل الصوفية – فيما بعد – في لباسهم ، وفي موقعهم المستسلم الجبرى تحت مشيئة الله المطلقة ، وأمره النافذ . . . فكان «مغلول اليد» وكذلك ذهب إلى الله ، وأعلن ساعة موته ، أنه ذاهب إليه هكذا ، «أسير الله» حيث الفكاك ، ييد الله ييد القدرة الإلهية . وأعلن حبيب مذهبة الجبرى – يارب أنت تحمد مرة وتندم مرة ، فكل من عندك» موقف الجبر المطلق ، بينما كان أستاذه يتردد بين الجبر والاختيار – بين خصوم القدر وبين أصحابه . وأخيراً . . . كان الحسن البصري خائفاً ، حين أتى إليه يوم هربه من شرطة الحجاج ، وكان هو ثابتًا كالطود في مقام «الصدق» وفي مقام اليقين ، متمكناً ، معلمًا للوجود . . . أنه الأشعث الأغبر ، في أحجاره الصوفية ، لوسائل الله لأبيه ، ولقد مآل . . . وأجاب الله ، سمع الله وبصره وبده . . . لا عجب بعد ذلك أن وضعه الصوفية في سلاسلهم – بعد الشيخ – رابطين بينه وبين معروف الكرخي ، الذي سيكون هو أيضاً بعد في بغداد – باب الحوائج ، أو قطب الغوث ، وكما حجب حبيب العجمي ، بالحسن البصري ، فكان هذا الأخير ، الشيخ ، وذاك . . . التلميذ ، كان معروف الكرخي تلميذاً لعلى الرضا وكان الإمام على الرضا يحجب معروفاً . كان الحسن البصري والإمام على الرضا في نظر التصوف الحقيقى الشيختين الظاهرين ، أهل الصلاح ، أهل العبادة ، أهل التقوى ، بينما كان حبيب العجمي ومعروف الكرخي . . . الإمامان الباطلانيان ، أهل التصوف ، أصحاب البوهرة المفهمة ، الحقيقة . . . المطلب العسير لكل سالك .

### ٣ - شهر بن حوشب وعمره زوجة حبيب :

وقد ظهرت في حياة حبيب العجمي شخصيتان هامتان أحدهما زوجته عمرة والأخرى شهر بن حوشب .

وكما ارتبطت بصلة بن أشيم زوجه معاذة العدوية ، ارتبطت بحبيب العجمي زوجه عمرة الفارسية . كانت تظهر في أكثر مواقف حياته . عاشت معه عيشة الثروة والترف ، فلما دخل الرجل طريق العبادة ، تعبدت أيضاً ، غير شاكية ولا متبرمة ، تقوم بنفسها على خدمة العباد من أصحابه ، فإذا جن الليل ، تعبدت معه . . . وإذا بالروح العبادي ينبعق فيها على صورة لم تعرفها البصرة في مثيلاتها من الزاهدات .

كانت تقوم الليل المظلمات كلها ، تقوم ، وحبيب أحياناً نائم ، فتقول برفق وقت السحر عاتبة : قم يا رجل . قد ذهب الليل ، وجاء النهار ، وانقض كوكب الملا الأعلى ، وسارت قوافل الصالحين ، وأنت متاخر لا تدركهم ، وأحياناً تردد له « قوافل الصالحين قد سارت قدامنا ، ونحن بقينا » وكانت عمرة تنسى أوصاب جسدها ، متوجهة إلى الله ، منكفة ، على نبضات القلب . وكان الوجع يصيب عينيها فلا تستكفي ، ويسألاها الناس . كيف تجدينك . فكانت تقول « وجع قلبي أشد من وجع عيني (١) » .

أما الشخصية الثانية : فهي شخصية : شهر بن حوشب ، (المتوفى عام ١١١ هـ) أحد قراء حمص النساك - فيما يقول الذهبي ، وقد روى حبيب عنه ، وقيل إن حبيباً سافر إلى الشام وقابلها هناك . وكان شهر بن حوشب - فيما يبدو تلميذاً لأبي ذر الغفارى ، كما روى عن بلال ، وعن تلك الشخصية الغامضة التي لم تدرس بعد وهي شخصية تكيم الدارى . وقد عاش شهر بن حوشب بحمص ، ولكن يقال : إنه وفد على العراق وحدث به (٢) . وأيا ما كان الأمر ، فإن صلات شهر بن حوشب بأبي ذر ، أثرت في أعماق حبيب . ولعل خروجه عن ماله وإنفاقه على المسلمين إنما كان صدقة لدعوة أبي ذر التي وصلته عن طريق شهر بن حوشب ، على أن آثار ابن حوشب إنما ينبغي أن تلتمس في مدرسة الشام ، حيث عاش وحدث وتعبد .

(١) الشرافي : طبقات ج ١ ص ٥٧ ، وابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ٢٣ .

(٢) الذهبي : ميزان الاعتدال ج ٢ ص ٢٨٣ ، ٤٨٤ .

وابن نعيم : الحلية ج ٦ ص ٦٣ .

## الفصل الخامس

### الزهاد الوعاظ : الوعظ العبادي أو الصوف في البصرة

كانت تعاليم الشيخ الكبير الحسن البصري تنمو وتتضخم بين الكثير من تلامذته ، بقدر ما كان ينمو الفساد وتعظم الخطيئة ويزداد الغنى الحرام في البصرة ، وكان هؤلاء التلاميذ يجأرون بأصواتهم في حلقات المساجد ، وفي الطرقات وفي الجبانات ، كان هؤلاء من القراء بلا شك ، ولكن تميزوا بالوعاظ العبادي ، وخلال هذا الوعظ ، بدأت تتضح أيضاً معالم صوفية ، أو خطوات تدخل في صميم التصوف . أو يعني أدق إن معالم التصوف الساذج الذي تتضح بلا شك فيشيخ «الصالحين» الحسن البصري ، بدأ يعمق لدى تلامذته العباد ، فقرب بينهم ومن تلامهم من صوفية . وقد تبه الصوفية فيها بعد – إلى سمو الروح العبادية لدى تلميذين من تلامذة الرجل الكبير عن الرجل الكبير نفسه ، وهذان التلميذان هما مالك بن دينار ومحمد بن واسع ، ثم مجموعة أخرى من التلاميذ – صالح المرى وثابت البناني ، وسنبور الدستواني ، ثم تلميذ متاخر – هو عبد الواحد بن زيد . وعدد آخر من التلاميذ ، انتشروا جميعاً في البصرة . . . وكتبوا – في حياة الروح لدى المسلمين أجمل الصفحات .

كانت النظرية العامة التي تشمل هؤلاء التلاميذ جميعاً : الحزن . . . البكاء . الحزن على أوصاب الدنيا وأوضاضها ، وقصرها ، والبكاء على الذنوب والمعاصي والخطايا التي غرق فيها مجتمعهم البصري ، خرجوا يندرون الناس . . . وفي خلال نذرهم ظفرت «الروح» منهم بلمحات فاتنة ، وصور رائعة . وكان كل يصدر عن فكرة واحدة ، مع تباين الأمزجة ، وإن كان يعمهم في الأغلب الطراز الفارسي العميق ، دقته في التصوير ، وبراعته في التعبير ، ولكن الروح كانت إسلامية بحتة ، وهذا لابد أن نعرض لبعض المآذج من هذه النظرية مجسدة في أشخاص ، ليتبين لنا «أغاني الروح» التي أنشدوها .

١ - مالك بن دينار :

أما أول هؤلاء التلاميذ . . . فهو أبو يحيى مالك بن دينار (المتوفى سنة ١٣١ هـ - ٧٤٨) -

٧٤٩ م). وكان مالك بن دينار من الموال ، مولى لامرأة من بنى سلمة . ويبدو أنه أعد منذ طفولته ليكون قارئاً ، ثم دخل في القصص ثم الوعظ . ولم يتكسب بعمل سوى أنه كان يكتب المصاحف وبيعها لكي تسد رممه . وقد أقبل على الحسن البصري ، وفني بين يديه ، وكان يمثل في كثير من نواحيه شيخه الكبير ، ويتابع سنته ، كما كان يمثل ثقافة عصره كلها من معرفة بالإسرائيليات وتضمينها مواضعه .

أما أنه كان يصرخ في المجتمع البصري ، وينذر خطاباه فقط ولا يأبه بمحكمات بنى أمية ، فهذا خطأ . لقد حاول أن يخرج - على الأمراء - في ثورة ابن الأشعث .وها هو يقبل ثلاثة أيام متتالية على الشيخ يسأله : يا أبا سعيد ما تأمرني ؟ فلا يجيب الشيخ . وينفذ صبر مالك فيقول له : «أتبتك ثلاثة أسالك . وأنت معلمي فلا تجيبي ، والله لقد همت أن آخذ الأرض بقدمي ، وأشرب من أفواه الأنهر ، وأأكل من بقل البرية ، حتى يحكم الله بين عباده». واهتر الشيخ لتلميذه فبكى . ثم قال «يا مالك ومن يطبق ما تطبيق ، لكننا والله ما نطبق هذا»<sup>(١)</sup> «وكان الشيخ يريد أن يتجنب تلامذته هذه الفتنة ، ويعلم ما يختل في نفوسهم من آلام ، ولكنه كان يؤمن بأنها ستزيد النار ضرامةً في البصرة ، ولن يجني الناس غير أشواكها . وقد مضى شيخ مالك بن دينار الآخر مع ابن الأشعث ، وهو سعيد بن جبير وذبحه الحاجاج في مشهد مثير . وسيكى مالك بعد ... سعيد بن جبير . هذا الذي كان كلامه دواء للمخاطفين»<sup>(٢)</sup> . استطاع الشيخ إذن أن يروض تلميذه على اتقان الفتن ، وعلى الصبر على نوازع النفس . وأن يتتجنب الفتن ما استطاع إلى ذلك سبيلاً . وزراه - يتابع سنة الشيخ في اتقان الحكم ، ويدخل عليهم ويعظمهم ، ويقبل هداياهم ، ثم يفرقها على الفقراء ، ويعتق بها الرقيق . ويسعاته صديقه محمد بن واسع الذي تخرج كلية عن الدخول على أمراء البصرة ، إنه يسأله بعنف : مالك قبلت جوائز السلطان ، فأجابه مالك : سل جلسائي . فقالوا : يا أبا بكر اشتري بها رقابةً أعتقدهم . فقال له محمد بن واسع : أشدك الله - أقبلك الساعة له ، على ما كان قبل أن يحيزك ؟ قال : اللهم لا . قال : ترى أى شيء دخل عليك ؟ فقال مالك جلسائه : إنما مالك حمار ، إنما يعبد الله مثل محمد بن واسع<sup>(٣)</sup> . كان مالك يتواضع أمام أصدقائه وتلامذته ، ويفضل صديقه على نفسه ولكنه كان يرى لزاماً عليه - بعد وفاة شيخه أن يدخل على أمراء البصرة يخوفهم النار ويعظمهم ، كما كان يدخل على أصحاب العشور والخراج ، لكي يكف أذاهم عن الناس ... وهذا طريق العبادين من المسلمين .

(١) أبو نعيم : حلبة ج ٢ ص ٣٦٧ ، ٣٦٨ وابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٢٠٥ ، ٢٠٦ .

(٢) أبو نعيم : حلبة ج ٢ ص ٣٦ . (٣) ابن الجوزي : صفة .. ج ٣ ص ١٩٢ .

ولقد شغل مالك بن دينار بالقرآن ثم قام بحملة من القراء ، وقد آلمه تكاليفهم على الدنيا ، فكان يدعوهם إلى ذكر الله «ما تنعم المتعمون بمثل ذكر الله تعالى (١)» ويصرخ فيهم الصرخة تلو الصرخة «يا حملة القرآن ، ماذا زرع القرآن في قلوبكم ، فإن القرآن ربيع المؤمن ، كما أن الغيث ربيع الأرض ، فإن الله يتزيل الغيث من السماء إلى الأرض ، فيصيب الحش ، ف تكون فيه الحبة ، فلا يمنعها تن موضعها أن تهتز وتختضر وتحسن . . . يا حملة القرآن ماذا زرع الله في قلوبكم (٢) وكان يخشى عليهم الدنيا ، ودعاهما بالسحارة . . . فكان يردد . . . انقوا السحارة ، فإنها تسحر قلوب العلماء وكان يعاتب صديقه العابد ثابت البافاني لأنه كان يرخص لهم فيقول له أنا أبطهم ، فأنخرج القبيح والدم وأنت تدهنهم بالكدا - أى تحدثهم بالرخص . وأنا أشد عليهم (٣) .

وبعد : فهل خرج وعظ مالك بن دينار وصرخاته في البصرة إلى حدود التصوف ، وأى أثر له فيمن بعده - أم كان مجرد رجل من الصالحين ، متابعاً حياة أستاذه ومثاله . . .

(١) لقد شغل الرجل بالقرآن شغلاً تاماً . كان يكتبه وينطق به ولكن عباراته عن عباراته عن القرآن تستوقف النظر «إن الصديقين إذا قرئ عليهم القرآن ، طربت قلوبهم إلى الآخرة» ثم يقول لمريديه - خذوا . . . فيقرأ - ويقول «اسمعوا لقول الصادق من فوق عرشه» (٤) . وبدون أن نحمل النصوص أكثر مما نتحمل ، هل نستطيع أن نرى في كلامه - أصلاً - لفرقة السالمية البصرية التي ستنشأ بعد ذلك بعده ، مقررة أن الله - هو القارئ على كل لسان . وبخاصة أن مالك بن دينار يكثر من التكلم عن الصديقين ويورد من الكتب المساوية الأخرى سماتهم وأوصافهم .

(ب) الذكر - نادى بالذكر كما رأينا . والنصوص كثيرة في هذا - وهو يضعها على لسان آية من التوراة «قرأت في التوراة : أيها الصديقون : تنعموا بذكر الله في الدنيا ، فإنه لكم في الدنيا نعيم ، وفي الآخرة جزاء عظيم» . . . وعن داود أيضاً « . . . عين الله إلى الصديقين وهو يسمع لهم . « وسبحوا الله أيها الصديقون بأصوات حزينة . بل إنه يرى أن الله يقترب من القلب ، ويتحدث عن نور الله . . . «قرأت في التوراة يا ابن آدم لا تعجز أن تقوم يمن يدك في صلاتك باكيًا ، فإني أنا الذي اقتربت لقلبك ، وبالغيب رأيت نوري » ويعلق مالك - تلك الرقة وتلك الفتح الذي يفتح الله لك منه » ويقرر أن أهون ما يصنعه الله بالعالم ، إذ أحب الدنيا أن يخرج من قلبه حلاوة ذكره <sup>(٥)</sup> .

١) نفس المصدر ج ٣ ص ١٩٧ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ٣٥٨ ، ١٥٩ ، ابن الجوزي صفة ج ٣ ص ١٩٧ .

(٣) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ٣٦٤.

(٤) أبو نعيم : الحلية ج ٢ ص ٣٥٨ وابن الجوزي صفة ص ٢٠٧ .

<sup>٥</sup> أمه نعم : الخلة ح ٢ ص ٣٥٨ ، ٣٥٩ ، ٣٦٠ .

(ج) لبس الصوف : كان مالك بن دينار من أزهد الناس في الملبس . ولكن هل لبس هو الصوف - إنه يدعوه إلهه ؛ ويطلب من القراء لبسه « . . . يا قارئ . . . أنت قارئ - ينبغي للقاريء أن يكون عنده دارعة صوف وعصا راع - يفر من الله إلى الله عز وجل ويحوش العباد على الله تعالى » بل إنه عותب لإغلاظه على الناس في ملابسهم . . . فكان يقول « اكسبوا الحلال ، والبسوا ما شتم . . . » ثم يقول متأسفاً « زمرنا لكم ، فلم ترقصوا ، أى وعظناكم فلم تعظوا <sup>(١)</sup> » . . . غير أن أبي نعيم يذكر أنه كان يلبس إزار صوف وبعاءة خفيفة . . . ويدعونا هذا إلى البحث عن صلته برهبان المسيحية . إننا نلاحظ أن الرجل أكثر من الاستشهاد بالتوراة فيذكر أنه قرأ فيها كذلك وكذا من الأحاديث . كما أنه يورد أيضاً أقوالاً لموسى ولداود وللمسيح عليهم السلام . وكانت كلها بلا استثناء تدور حول « الذكر » والزهد في الدنيا والخوف من النار . غير أنه تميز بذلك قصص الخاطئين من اليهود ، وكان يريد أن ينذر الخاطئين ، في البصرة ، أن خطايهم محملة على أعناقهم . . . فلم يجد وسيلة من القرآن ومن الكتب السابقة ومن « الحكمة » كما كان يدعوها ، إلا واستخدمها لإذنار الناس وتذكيرهم . ولا شك أن مالك بن دينار درس الإسرائيليات المشهورة التي انتشرت في عصره ، كما درس التوراة . وليس هناك إشارة إلى دراسته للأنجيل مباشرة . غير أن نصاً هاماً حفظه لنا أبو نعيم يثبت تماماً أن الرجل قرأ بعض كتب الزهد المسيحية . فقد كان مالك بن دينار يتربّد على الأديرة . وهو يقول نفسه « كنت مولعاً بالكتب ، أنظر فيها ، فدخلت ديراً من الأديرة ليلي الحجيج ، فأخرجوا كتاباً من كتبهم فنظرت فيه . فإذا فيه : يا ابن آدم لم تطلب علم ما لم تعلم ، وأنت لا تعمل بما تعلم <sup>(٢)</sup> » ولا شك أن هذه الكتب كانت من كتب الزهد المنتشرة في أديرة الرهبان ، ونحن نعلم أن القديسين أفراداً وبasisل تركوا كتباً كثيرة أحفظ بها في هذه الأديرة ، فهل ترجم بعضها إلى العربية أو الفارسية . . . وينذكر مالك نفسه مرة أخرى بها قابلاً راهباً على جبل من الجبال فناداه قائلاً : يا راهب أخذني شيئاً فما تزهدني به في الدنيا ، فقال : أولست صاحب قرآن وفرقان . قلت : بل ! ولكن أحب أن تفیدني من عندك شيئاً أزهد به في الدنيا . فقال إن استطعت أن تجعل بينك وبين الشهوات حائطاً من حديد : فافعل <sup>(٣)</sup> ويبدو أن مالكاً قد أتعجبه بساطة حياتهم ولبسهم للمسوح بحيث يقول « يا هؤلاء - جهالكم كثير ، لو لا ذلك للبس المسوح » ومرة ثانية يذكر « لو لا أن يقول الناس جن مالك ، للبس المسوح ووضعت الرماد على رأسي ، أنا دوى في الناس ، من رأني فلا يعصي ربه عز

(١) أبو نعيم الحلية ج ٢ ص ٣٦٤ ، ٣٨٥ ، ٣٥٨ .

(٢) أبو نعيم حلية : ج ٢ ص ٥٣٧ .

(٣) نفس المصدر السابق : ج ٢ ص ٣٦٥ .

وحل» ومرة ثالثة «لولا سفائككم ، للبست لباساً ، لا يراني مخزون إلا بكى»<sup>(١)</sup> ونحن نتساءل هل يقصد بالمسوح هنا ملابس الرهبان «أو أنه يقصد مرقعة من الثياب» ، سواء هذا أم ذاك فقد كان للرهبان وللكتب المسيحية الراهدة أثر عليه لا ينكر في الناحية الأخلاقية السلوكية ، ولكنكه أبي أن يتشبه بالرهبان في لبس المسوح مراعاة للشعور الجماعي ، واقتداء بسنة الحسن ، وكان الحسن - كما قلنا ينهى عن لبس الصوف . ولا عجب من أن يفعل مالك بن دينار هذا ، بل إنه يطلب عدم التشبه بلباس الأعداء .

«أوحى الله إلى نبي من الأنبياء : أن قل لقومك لا تدخلوا مداخل أعدائي ولا طعموا مطاعم أعدائي ولا تلبسو ملابس أعدائي ، ولا تركبوا مراكب أعدائي ، فتكونوا أعدائي ، كما هم أعدائي»<sup>(٢)</sup> غير أنه كان للرهبة المسيحية أثر آخر عليه . فقد كان يتمنى النوم على المزابل مع الكلاب ، وينقل عن عيسى «بحق أقول لكم : إن أكل الشعير والنوم على المزابل مع الكلاب لقليل في طلب الفردوس» بل كان يدعو إلى هجر الزواج . . . والنوم مع الكلاب «لا يبلغ الرجل منزلة الصديقين ، حتى يترك زوجته كأنها أرملة ، ويأوي إلى مزابل الكلاب» وتعرض عليه امرأة من غنيات البصرة وجميلاتها الزواج وكانت قد رفضت بني هاشم والعرب والموالي - فسألها أبوها . . . أراك تريدين مالك بن دينار وأصحابه : فقالت «هو والله غايتي» .

وبيعث إليه والدها بأحد أصدقائه يعرض عليه ابنته . فيقول للرجل «عجبًا لك يا فلان ، - أما تعلم أنى قد طلقت الدنيا ثلاثة» وهو هنا يردد قول الإمام علي - ثم يسأل مالك بن دينار «الآن تزوج ؟ فقال : لو استطعت لطلقت نفسى» ويبدو من هذا أن الرجل قد نأى عن الزواج فعلاً ، وكان يقول «عرس المتقين - يوم القيمة»<sup>(٣)</sup> .

وهذا يدل على أن الرجل لم يتزوج قط ، ولكن صاحب الخلية يذكر عنه أنه قال «اشترت لأهل طيباً بدرهم ، وأف لأحاسب نفسى فيه منذ عشرين سنة ، فما أجد لي مخرجاً»<sup>(٤)</sup> فهل كان يقصد بأهله زوجه . إن الصوفية فيما بعد لم يذكروا عنه أنه لم يتزوج ، علاوة على أنه كان ينهى القراء - عن زواج - ديبة الحرم ، وهو اصطلاح بصرى يعني - أجمل الناس ، وبخضهم على زواج اليتيمات الفقيرات . ومهمها كان الأمر - في صلاته بالرهبان - فقد اتصل مالك بن دينار بهم فعلاً ورأى اتفاق

(١) نفس المصدر السابق : ج ٢ ص ٣٦٩ ، ٣٧١ ، ٣٧٥ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ٣٧١ .

(٣) أبو نعيم : الخلية ج ٣ ص ٣٦٩ ، ٣٦٥ ، ٣٥٩ ، ٣٧٩ .

(٤) نفس المصدر : ج ٢ ص ٣٦٩ .

الطريقين - طريق العباد المسلمين - وطريق الرهبان - وكان بيته نفسه ديراً أو يشبه ديراً لا أثاث فيه ، وقيل إن حريقاً وقع في بيت مالك ، فأخذ المصحف وأخذ القطيفة - وقد كان كل ما في البيت ، فأخرجهما - فقيل له : يا أبا يحيى : البيت . فقال : ما فيه إلا السدانة ، ما أبالي أن يحرق . وهكذا أصحاب الأنقال وكان البيت مظلماً طوال الليل ، ولم يكن يشغل فيه سراجاً<sup>(١)</sup> . بينما كانت الأديرة تضاء وتشغل فيها النيران . وكان يعلن أن كل ما يحمله إلى بيته من متعة وطعم ، فهو حل للناس ، وكان يقول « أنا لا أحتج إلى قفل أو مفتاح » .

(د) المعرفة : كانت هناك عوامل إذن متعددة جعلت مالك بن دينار أثيراً لدى الصوفية من بعده ، ثم آثره الصوفية على شيخه حين تكون التصوف كعلم إرادة النفس ، أو كعلم إرادة القلوب . وقد خاض في دقائق القلب . حقاً إن ما وصلنا عنه ليس بالكثير ، ولكنه يحتوى لمحات نفاذة ، أثرت في الصوفية وتناقلوها . . . ومن الأمثلة على هذا أقواله « يقولون : الجهاد : أنا من نفسي في جهاد » وسيضيّع الصوفية أقوالاً يقررون فيها أن جهاد النفس هو الجهاد الأكبر ، وسينسبونها كأحاديث صدرت عن النبي نفسه : كما أنه يتكلّم عن حزن القلب : « إذا لم يكن في القلب حزن خرب ، كما إذا لم يكن في البيت ساكن يغرب » بل إنه يذكر القلب الحب « إن القلب الحب لله يحب النصب لله عز وجل . ويرى أيضاً أن القلب إذا علقه حب الدنيا ، لم تتبعج فيه الموعظة ، ويطلب تعاهد القلب من الذنوب . وينقل عن عيسى بن مريم عليه السلام « أجيعوا أنفسكم وأطبيعواها ، وأعوروها وأنصبوها ، لعل قلوبكم أن تعرف الله عز وجل » بل دعا إلى زرع الصدق في القلب « ويدو في القلب ضعيفاً ، فيتعهد صاحبه ، ويزيد الله تعالى ويفقده صاحبه حتى يجعله الله بركة على نفسه ، ويكون كلامه دواء للمخاطبين » . وأخيراً - يبحث عن جوهرة العبادة في المؤمن فيقول « مثل المؤمن مثل اللؤلؤة ، أيها كانت حسنها معها »<sup>(٢)</sup> ثم كان مالك بن دينار أول من تكلّم عن معرفة الله « خرج أهل الدنيا من الدنيا ، ولم يذوقوا أطيب شيء فيها . قالوا - وما هو يا أبا يحيى قال : معرفة الله تعالى »<sup>(٣)</sup> . وبهذا كان مالك ابن دينار أول من نبه إلى حقيقة المعرفة ، وستلعب دورها الكبير عند الصوفية من بعده .

\*\*\*

وزهد مالك بن دينار الناس ، فلجاً إلى مصاحبة الكلاب ، فكانت تبعه ، وكان يجالسها وكان

(١) ابن الجوزي : صفة ج ٢ ص ١٩٨ ، ٢٠٢ ، ٢٠٣ .

(٢) أبو نعيم : حلية .. ج ٢ ص ٣٥٩ - ٣٦٠ - ٣٦٣ - ٣٦٤ - ٣٧٧ .

(٣) نفس المصدر : ج ٢ ص ٣٨٤ وابن الجوزي صفة ج ٣ ص ٢٠٤ .

يقول «هذا خير من مجلس السوء . هذا لا يؤذيني » . وعاف الناس جمِيعاً ، وبلغوا إلى المقابر . . . ويخاطب أهلها «نحن رهائن الأموات ، وهم محتسبون حتى ترد إليهم الرهائن» . ثم يعلن تمثيله ، لولا خوفه من أن يحدث حدثاً في الإسلام ، أن يأمر إذا مات ، أن يقل ، وأن يدفع إلى الله مغلولاً كالعبد الآبق<sup>(١)</sup> .

وبعد : فإن هذا الكاتب للقرآن ، هذا العابد الكبير ، كان يذهب هو وثبت البناني ويزيد الرقاشي وزيد الفري وجماعة من عباد الكوفة إلى أنس بن مالك - الصحابي العظيم ، وخدم رسول الله ، وكان أنس ينظر إليهم يأعجب بـ «ما أشهيكم بأصحاب محمد رسول الله . . . والله لأنتم أحب إلى من عده ولدي ، إلا أن يكونوا في الفضل مثلكم ، وإن لأدعوكم بالأسحار»<sup>(٢)</sup> . كان مالك بن دينار إذن من تلامذة «خدم رسول الله» روى عنه ، كما روى عن «جماعة من كبار التابعين» كالحسن البصري وأبي سيرين والقاسم بن محمد وسالم بن عبد الله . ولذلك نرى الذهي يصفه بأنه «من علماء البصرة وزهادها المشهورين» ويقرر أن البخاري استشهد به ووثقه النسائي وتوفى سنة إحدى وثلاثين ومائة<sup>(٣)</sup> .

\* \* \*

## ٢ - محمد بن واسع :

ويبينا كان مالك بن دينار يعلن في أعقاب البصرة روح العبادة ، ويصبح «لوجدت أعوناً لناديت في منار البصرة بالليل . . . النار . . .» . كان هناك صديقه وتلميذه الحسن البصري الآخر - محمد بن واسع - يحاول إخفاء الجبورة فيه . . .

كان محمد بن واسع من تلامذة الحسن المقربين ، وكان الحسن يسميه زين القراء . ولم يحاول محمد ابن واسع قط الدخول على الأمراء ، وقد رأينا كيف كان يعيّب على صديقه مالك بن دينار فعله هذا . بل إن مالكاً كان يقول «إن من القراء - قراء ذا الوجهين . إذا لقوا الملوك ، دخلوا معهم فيها هم فيه ، وإذا لقوا أهل الآخرة ، دخلوا معهم فيها هم فيه ف تكونوا من قراء الرحمن . وإن محمد بن واسع من قراء الرحمن» . . . وعرض عليه القضاة ، فأبا ، وغضب أمير البصرة ، ودعاه بالأحقى ، فاكان من محمد بن واسع إلا أن رد عليه - ما زلت يقال لي هذا منذ أنا صغير» . وعاش محمد بن واسع في

(١) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ٣٦١ - ٣٧١ وابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٩٧ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ٣٨١ .

(٣) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٢٠٩ والذهبي : ميزان الاعتدال ج ٣ ص ٤٢٦ .

تواضع عباد البصرة ، بل في مقام المسكنة . وهذا هو ذا ينهى ابنًا له يخترف في مشيته « تعال . ويحثك أنترى ابن من أنت . أملك اشتريتها بما ثقتي درهم . وأبوبك لا أكثر في المسلمين أمثاله »<sup>(١)</sup> وكان محمد بن واسع يخفي صومه وبكاءه . ويُعيّب على من يعلن حالة البكاء على الناس ، وينقد على أبي سلمة يحيى نسبة إلى البكاء ويقول : إن شر أيامكم يوم نسبتم فيه إلى البكاء<sup>(٢)</sup> وكان قليل الكلام ، يفضل الصمت ، ولم يكن يلبس الصوف ، « ولم يكن يركب عبادة »<sup>(٣)</sup> « كان يخفي عبادته ، ما استطاع إلى ذلك سيلًا ، ولكن بالرغم من محاولته هذه كان الناس ينظرون إلى وجهه الرقيق ، فإذا هو كائشلقي . . . وتقول مولاية له فارسية لبعض أصحابه « هذا رجل ، إذا جاء الليل لو كان قتل أهل الدنيا ما زاد »<sup>(٤)</sup> .

وقد وضع مؤرخو التصوف محمد بن واسع في موازاة مالك بن دينار ، فاللذان يشهد له بعظمته النفسية وعلوه على ما هم فيه . . . يأتي حوشب إلى مالك بن دينار ويقول له : يا أبا يحيى - رأيت البارحة كان مناديًّا يقول : يا أيها الناس . الرحيل . . . الرحيل : فما رأيت أحدًا يرتحل إلا محمد بن واسع . فصاح صحيحة وخر مغشياً عليه<sup>(٥)</sup> . . . وينهى محمد بن واسع صديقه مالك بن دينار عن الدخول على النساء - فيقول مالك « إنما مالك حمار ، إنما يعبد الله مثل محمد بن واسع »<sup>(٦)</sup> . ويسمع محمد مالكاً يقول لابن حوشب : لا تبيّن وأنت شبعان ، ودع الطعام ، وأنت تشتبه . فقال حوشب : هذا وصف أطباء أهل الدنيا ، فيقول محمد بن واسع : نعم . ووصف أطباء طريق الآخرة . فقال مالك : بخ يخ للدين والدنيا : ويجتمع الصديقان : فيقول مالك : إنما لأغبط رجالاً معه دينه له قوام من عيش ، راض عن ربه عز وجل فيقول محمد بن واسع . إنما لأغبط رجالاً معه دينه ليس معه شيء من الدنيا ، راض عن ربه . وانصرف القوم وهم يرون أن محمدًا أقوى الرجالين » ويرى مالك أن طاعة الله هي كل شيء ، وإلا فالنار ، ويبرد محمد بن واسع ، أن الطاعة لا ترق إلى رتبة العفو « إنما هو عفو الله أو النار »<sup>(٧)</sup> ثم لا نرى في تراث محمد بن واسع أثراً للإسرائيлик ، أو أخذًا عن الأنبياء السابقين . ولكن لا تختلف آراء الرجلين - كما سرر بعد قليل - كان أحدهما يصرح والآخر يصمت . وهذا كل ما ينفيها من خلاف . ومن العجب أننا نرى مؤرخى التصوف - يعتبرونه « أحد الأبدال » بل

(١) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ٣٤٥ - ٣٥٠ وابن الجوزي صفة ج ٣ ص ١٩٣ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ٣٤٧ وابن الجوزي صفة ج ٣ ص ١٩٣ .

(٣) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٩٢ .

(٤) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٩١ .

(٥) أبو نعيم : حلية ج ٣٥٤ ، وابن الجوزي صفة ج ٣ ص ١٩٣ .

(٦) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ٣٥١ .

## الوحيد منهم في العراق في عصره .

كان محمد بن واسع ، من القراء ، ومن الخائفين ، وكان هو يقول «ما ظنك برجل يرحل كل يوم إلى الآخرة مرحلة» وكان أيضاً يردد «يا إخوتاه . تدرون أين يذهب بي ! يذهب بي - والله الذي لا إله إلا هو - إلى النار أو يغفو عنى» . . . ويخشى الذنوب ، بل كانت حياته - وهو العابد الزاهد الخائف - ذنباً وخطيئة «لوكان يوجد للذنوب ريح ، ما قدرتم أن تدنو مني لتنزهوني (١) ودعاه هذا إلى أن يزهد في الدنيا وفي الناس ، بل كان يعلن من زهد هو ملك في الدنيا وفي الآخرة» . ثم بدأ يتكلّم في حركات القلب . فالقلب عنده هو وسيلة العبادة الحقيقة فأخذ يفتّش عن أدواته : أربع يمتن القلب : الذنب على الذنب ، وكثرة مثافنة النساء وحديثهن ، وملاحة الأحمق ، تقول له ويقول لك وبمحالسة الموق . وما سُئل عن مجالسة الموق هنا ، أجاب : بأنه مجالسة كل غنى مترف وسلطان جائز . ولقد كره محمد بن واسع الأمراء والحكام والسلطانين واعتبرهم - الظلمة - وإذا صلح القلب ، صح نداوه ، واستجاب له السامعون ، فالقلوب تتناجي ... لقد سمع قاصاً مجلس قريباً من مسجده يقول «مال لآرِي القلوب تخشع ، ولا آرِي العيون لا تدمع ، ولا آرِي الجلود لا تتشعر . فقال محمد بن واسع : يا عبد الله : مال آرِي القوم أتوا إِنما من قبلك . إن الذكر إذا خرج من القلب ، وقع على القلب (٢) وكان يقول «إذا أقبل العبد بقلبه إلى الله عز وجل ، أقبل الله عليه بقلوب المؤمنين (٣)» . وابتعد ابن واسع عن أهل الأهواء ، وأمن بالقضاء والقدر ، ولا سأله أمير البصرة عن القضاء والقدر . أجاب «إن الله لا يسأل يوم القيمة عباده عن قضائه وقدره إِنما يسألهم عن أعمالهم» ويدرك لرجل يكفي «أبِكاكَ قط سابق علم الله فيك (٤)» فالرجل إذن كان جريحاً ، يكره القدررين ويتّأى عنهم . وحين حانت ميته نادى في أصحابه «يا إخوتاه ... هبوني وياياكم سأنا الله الرجعة ، فأعطيكموها ، ومنعنها ، فلا تخسروا أنفسكم (٥)» .

وبعد : فإننا لا نرى بين محمد بن واسع ومالك بن دينار كبير اختلاف ، كان الاثنان من القراء ، ثم دخل في الوعظ ، فأكثر مالك ، وأقل محمد بن واسع . وقد روى الاثنان عن أنس بن مالك وعن الحسن وابن سيرين (٦) . وحين أرخ النهي له - كمحمدث - قال : إنه أبو بكر البصري الزاهد ،

(١) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ٣٤٩ .

(٢) أبو نعيم : الحلية ج ٢ ص ٣٥١ .

(٣) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٩٢ .

(٤) أبو نعيم : الحلية ج ٢ ص ٣٥٤ وابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٩٥ .

(٥) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٩٥ .

(٦) أبو نعيم حلية : ج ٢ ص ٣٢٩ .

أحد الأعلام ووثقه - ولكنته يورد عن يحيى بن القطان المحدث المشهور أنه سئل عن محمد بن دينار ومحمد بن واسع ... وغيرهما من الزهاد والصالحين . فقال « ما رأيت الصالحين في شيء أكذب منهم في الحديث ، يكتبون عن كل أحد <sup>(١)</sup> » وقد مات محمد بن واسع - فيما يرجح ابن الجوزي سنة عشرين ومائة .

### ٣— ثابت بن أسلم البناني

وتتصبغ العبادة البصرية المختلطة بالقصص والوعظ لدى عابد من كبار تلامذة الحسن البصري هو أبو محمد ثابت بن أسلم البناني . وقد كان ثابت من المقربين للصحابي الكبير أنس بن مالك ، وكان أنس يسأل « أين ثابت ، أين ثابت ، إن ثابتاً ذوبية أحجاها » وكان يقول عنه « إن للخير مفاتيح ، وإن ثابتاً مفتاح من مفاتيح الخير» بل يقال إن من أسباب إقباله على البكاء أن أنسا قال له . ما أشبه عينيك بعيني رسول الله صلى الله عليه وسلم <sup>(٢)</sup> ». وقد احترم أحمد بن حنبل - ثابتاً وكان يقول إن « ثابتاً ثابت من قتادة ، وكان يقص ، وكان قتادة أذكر - وكان محدثاً » أما الذهبي فيقول إن ثابتاً ثابت كاسمه <sup>(٣)</sup> وقد أخرج له مسلم والنسائي وأحمد كان الرجل إذن مكتملاً من الناحية التقلية ، بل إن الإمام أحمد بن حنبل يفضله على قتادة بن دعامة السدوسي أحد حنفي البصرة الكبار .

أما عن عبادته ، فقد قال عنه أبو بكر بن عبد الله المزني الفاسق والعابد المشهور « من أراد أن ينظر إلى أبد أهل زمانه ، فلينظر إلى ثابت البناني ما أدركنا أبعد منه <sup>(٤)</sup> ». بل « إنه ليظل في اليوم الممعناني الطويل ، ما ين طفيفه ، صائمًا يروح ما ين جهته وقدمه » وكان هو يعلن أن أساس العبادة الصوم والصلوة . إنها في لحم العابد ودمه ، وكان يعرف صعوبة الصلاة ذات الامتنان ، ذات النعم الباسق ، ويقرر أنها مكافدة ومعاناة . يقول : « كابدت الصلاة عشرين سنة ، وتنعمت بها عشرين سنة <sup>(٥)</sup> » وقد استفاضت كتب الطبقات بصلاته وصومه ، وكان يرى أن الطريق الوحيد للدعاء والاستجابة الدعاء ، هو الصلاة . وكان أيضًا يكثر البكاء ، حتى عمشت عيناه . ومن الغريب أن يفعل هذا ، وقد روى عن أنس عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أن الله غنى عن تعذيب الإنسان

(١) النهي : ميزان الاعتدال ج ١ ص ٣٦٢ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ٣١٨ ، ٣٢١ ، ٣٢٣ وابن الجوزي صفة ج ٣ ص ١٨٤ .

(٣) النهي : ميزان الاعتدال .. ج ١ ص ٣٦٢ ، ٣٦٣ .

(٤) نفس المصدر السابق : نفس الصحيفة .

(٥) أبو نعيم : الحلية ج ٢ ص ٣١٨ ، ٣١٩ ، ٣٢١ .

لنفسه<sup>(١)</sup> . وقد كان هو نفسه «يلبس الثياب المثينة والطبياسة والعائم»<sup>(٢)</sup> .

ولقد كثرت الأدعية المأثورة عن ثابت «يا باعث يا وارث لا تدعني فرداً وأنت خير الوارثين» كما كان يدعو بأن يأذن له في الصلاة في قبره بعد موته . . ولكن هل أقرب ثابت من روح التصوف . ذكر أبو نعيم عن البكري يصف ثابتاً : مارأيت أحداً أشد حبّالرب عزوجل من هذا الأعمش فهو هنا من طائفة الحسين ، وبذكر السراج الطوسي أن ثابتاً يروى عن عمران بن حصين الصحابي ، ولكنه ما يثبت أن يدل برأى في الذكر يفزع الحالسين : إن لأعلم متى يذكرنـي ربـي عـزوجـل ، فـزع النـاس وـقالـوا : تقولـ تـعلمـ حينـ يـذكـرـكـ رـبـكـ ، قالـ : نـعـمـ : مـتـىـ ، قالـ : إـذـا ذـكـرـتـهـ ذـكـرـنـيـ ...<sup>(٣)</sup> » وهذا معنى لم تكن تعرفه العبادة ، وسيأخذ عند الصوفية من بعده معنى أعمق ، عن الذاكر والمذكور ، واستجابة الواحد للآخر ... وهذا مدخل خطير في التصوف ، وبلا شك لم يتبه ثابت البناني إلى خطورته إنـا سـنـجـدـ حـدـيـثـاً أوـ ماـ يـشـبـهـ الـحـدـيـثـ ، أـنـا جـلـيـسـ منـ يـذـكـرـنـيـ ... يـاخـذـ نفسـ الصـورـةـ ، ويـسـتـخـدمـ فـيـ نـظـرـيـةـ ، وـحـدـةـ الشـهـوـدـ بـلـ فـيـ نـظـرـيـةـ الـحـلـوـلـ . وـيـقـرـبـ أـيـضـاًـ مـنـ التـصـوـفـ الـحـلـوـلـ فـيـ دـعـاءـ لـهـ «إـلـيـكـ رـفـعـتـ رـأـسـيـ يـاـ عـامـرـ السـمـاءـ . نـظـرـ العـيـدـ إـلـىـ أـرـيـاـبـهاـ - يـاـ سـاـكـنـ السـمـاءـ»<sup>(٤)</sup> » وهذا قول صريح في حلول الله في المكان ، فهل تتبه ثابت أيضاً إلى هذا . إنـا لـأشـكـ أـيـضـاًـ أـنـهـ كـانـ يـشـعـرـ بـماـ يـؤـديـهـ هـذـاـ القـوـلـ مـنـ نـتـائـجـ .

#### ٤- أبيوبن أبي تميمة السختياني

وانتشر الصوف في البصرة ، وأقبل العباد عليه ، ويلبسه كبير من كبار عباد البصرة - وهو بديل بن ميسرة العقيل (توف عام ١٣٠هـ) . وكان بديل عالماً وفاصحاً وكان يقول لأهل البصرة «من أراد بعلمه وجه الله عزوجل ، أقبل الله عليه بوجهه ، وأقبل بقلوب العباد عليه ، ومن عمل لغير الله عزوجل ، صرف الله عنه وجهه ، وصرف قلوب العباد عنه» وكان يصوم الدهر ، ويقول : الصيام معقل العبادين<sup>(٥)</sup> » . وقد آلم وأمض هذا أبيوبن أبي تميمة السختياني (المتوفى في عام ١٣١هـ) وكان أبيوب من كبار تلامذة الحسن ، وكان الحسن يدعوه «سيد شباب أهل البصرة» «وهذا سيد الفتىان» .

(١) أبيوبن : حلية ج ٢ ص ٣٢٩ .

(٢) الذهبي : ميزان الاعتدال .. ج ١ ص ٣٦٣ .

(٣) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٨٤ ، ١٨٥ .

(٤) أبيوبن : حلية ص ٣٢٧ .

(٥) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٨٩ .

وقد وضع أبوب «بذرة الفتوة». ليس هؤلاء الصوف ، وقتصروا ملابسهم ، فلبس هو «القمصان الجيدة المهروية والقلانس والأدرية المترفة . فلما كلمه أصدقاؤه في هذا ، قال «الشهرة اليوم في التشمير» وكان منظره هذا يبعده عن أن يكون ناسكا . بعثت يقول حماد بن زيد - من عباد البصرة - «لورأنيم أبوب ثم استسقاكم شربة على النسك ، لما سقيتموه» وكان أبوب يقول «إن قوماً يريدون أن يتواضعوا ، ويتأبى الله إلا أن يرفعهم» ... وإذا ذكر الصالحون أمامه ، قال في نبرة الفتوة «إذا ذكر الصالحون ، كنت منهم بمعزل» وكان يتتجنب في سيره طرق الشهرة . ويرى أن العفة والصفح هما صفتا العابد «لا ينبل الرجل حتى تكون فيه خصلتان ، العفة عما في أيدي الناس ، والتجاوز عما يكون منهم» ... ويتجاوز هو تجاوز الفتيان ، بعثت نراه - وقد آذاه رجل هو وأصحابه أذى شديداً - يقول : «إني لأرحمه . إنما نفارقه وخلقه معه» ، وكان يبتسم في وجوه من يقابل أشد التبسم ... وكان إذا استمع إلى حديث الرسول يبكي ، وينذهب أبوب للحج ، ومعه عبد الواحد بن زيد وبعثش عبد الواحد ابن زيد ، ولا يجد ماء على جبل حراء ، ويرى أبوب هذا فيستحلقه لا يذكر لأحد - ما دام حياً - ما سيفعله . ويقسم عبد الواحد بن زيد . فيضرب أبوب الأرض بقدمه ، فينفجر الماء ، ويشرب عبد الواحد بن زيد حتى يروي .

كان أبوب ينحو جوهرة التصوف في أعماقه ، وكان يكره كل بدعة سواء في الملبس أو في الفكر ، فيكره أهل القدر ، ويتأسف على موت أهل السنة» ... وحين مرض ، دخل عليه بدليل بن ميسرة وعليه الصوف ، ورآه بدليل على فراش وثير ... وعليه غطاء أحمر ... فأنكر بدليل عليه هذا ، فرد عليه أبوب . هذا خير من الصوف الذي عليك<sup>(١)</sup> .

وهكذا ... أقام أبوب السخيفي أساس «الفتوة» في أعماق البصرة . والتزم سنة «الحسن» ، الحفاظ على المظهر الإسلامي ، مظهر الفقيه الصالح العابد ، داخلاً في حظيرة «العبادة» في صمت ، مخفياً أحاسيسه عن الناس معتبراً الشهرة وإظهار التعبد خطيبة . فكان يصبح كما ذكرت من قبل «إذا ذكر الصالحون كنت منهم بمعزل» .

\* \* \*

## ٥ - تلاميذ آخرون: صالح المرى وزملاؤه

ولم تتوقف صرخة الوعظ العبادي ، بل زادت في أعماق البصرة ، وأقبل على الحسن البصري شباب

(١) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٢١٢ - ٢١٧.

من المولى ومن العرب ، يقرأ القرآن في حلقة ، وكان على رأس هؤلاء صالح المرى وسنير الدستواني وعطاء السليمي . . .

أما صالح المرى ، فهو صالح بن بشير ، وكنيته أبو بشر ، كان مملوكاً لامرأة من بنى مرة بن الحارث من بنى عبد قيس<sup>(١)</sup> . فكان صالح إذن - في الأرجح فارسياً . ويعرف الملاحظ به فيقول « صالح المرى القاص العابد البليغ<sup>(٢)</sup> » . أما الذهبي فيقول : صالح بن بشير الزاهد . أبو بشر المرى الوعاظ » فكأنه أميز صفة عرفها الناس عنه هي « الوعاظ » . غير أن الوعاظ عنده كان قد بلغ مداه ، « إذا أخذ في قصصه ، كأنه رجل مذعور يفزعك أمره من حزنه وكثرة بكائه ، كأنه ثكلى . كان شديد الخوف من الله<sup>(٣)</sup> . كان صالح إذن من القصاص ، كما كان من القراء . وقد عرف بصالح القاري . ويبدو أن مزاجه الفارسي أضفى على قصصه ووعظه وقراءته دقة في التعبير ، وغرابة تفجأ السامع . وكان سفيان الثوري يكره الوعاظ ، ولكنه استمع ذات يوم لصالح المرى فبكى وقال « ليس هذا بقصاص ، هذا نذير قوم<sup>(٤)</sup> » وكان صالح يفتتن في وصف النار فيستمع الناس حتى المختفين والمؤثثين من شباب البصرة ، فيصيّبهم الصعق . ويقرأ القرآن متخيلاً آياته التي تحكم عن النار ، فيسقط المستمعون « مصعوقين<sup>(٥)</sup> » . كان « الصعق » ميزة أوائل وأواسط القرن الثاني الهجري . وكان صالح المرى من أوائل الوعاظ الذين أرسلوا صيحات الصعق في الكوفة . وقد امتلأت كتب مؤرخي العباد والصوفية بأخبار صيحاته . بل إن عابداً مشهوراً من عباد البصرة هو أبو جهير مسعود الضرير كان يردد لأمرأته « إن قرأ على صالح قلني » فلما دخل عليه صالح المرى مع مجموعة من رجال الحسن وعرف أبو جهير أن بينهم صالحًا ، طلب منه أن يقرأ ، فقرأ (وقدمنا إلى ما عملوا من عمل فجعلناه هباءً منثوراً) صرخ أبو جهير وعشى عليه ومات<sup>(٦)</sup> . . .

أما صور وعظه فكثيرة ، وأقواله تتسم بالعمق . . . فهو يصبح في أهل البصرة أنهم أمروا بالرحيل ، ولكنهم يلهون . « يا عجباً لقوم أمروا بالزاد وأذنوا بالرحيل ، وحبس أو لهم على آخرهم ، وهم يلعبون » ، ويقول أيضاً في نفس المعنى : وكيف تقر بالدنيا عين من يعرفها . . . ثم يبكي ويقول : خلفة الماضين وبقية المتقدمين ، رحلوا أنفسكم عنها قبل الرحيل ، فكأن الأمر قريب نزل بكم » ويطلب الخوف ، وأن يزرعه الله في قلبه ، هو عاصم الشهوات « اللهم إني أسألك خوفاً غير ناهض ،

(١) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٢٦٥ . (٢) الملاحظ : البيان والتبيين ج ١ ص ٩٣ .

(٣) الذهبي : ميزان ج ٢ ص ١٨٩ وأبو نعيم : حلية ج ٦ ص ١٦٧ .

(٤) أبو نعيم : الحلية ج ٦ ص ١٦٧ . (٥) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ١١ .

(٦) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٢٥١ .

ولا قاطع ، خوفا حاجزا عن معتبرتك ، مقوياً على طاعتك ، وأسائلك صبرا على طاعتك وصبرا على معتبرتك<sup>(١)</sup> .

ولكن هل اقتصر أيضا صالح المري بباب التصوف . إننا نجد بعض اللمحات الجميلة صدرت عنه يتكلم فيها عن التفكير في الذنوب ، وهذا التفكير هو من دواع البكاء . والتفكير يصدر من القلب أو إن القلب يستجيب ، فإن لم يستجب القلب ؛ فأعرض عليه مواقف القيامة ، وينقل عن الحسن « تفقدوا الحلاوة في ثلاثة : في الصلاة وفي القرآن وفي الذكر . فإن وجدتموها فامضوا وأبشروا ، وإن لم تجدوها ، فاعلم أن بابك مغلق »<sup>(٢)</sup> .

أما اللمحات الأخرى الصوفية ، فهي تعلقه بفكرة الاسم الأعظم ، وهي فكرة صوفية هامة ستبعد دورها كما قلت من قبل لدى الصوفية فيما بعد ، ورجال الطرق ، ولدى الغلاة من الشيعة . . يقول صالح المري « إذا أجبت أن يستجاب لك ، فقل : اللهم إني أسائلك باسمك الخزون المكون المبارك الطهر الطاهر المطهر المقدس ، . . . فما دعوت به في شيء إلا تعرفت الإجابة »<sup>(٣)</sup> .

ولا عجب بعد ذلك أن يحرحه رجال الحديث . ويقول الإمام أحمد بن حنبل « هو صاحب قصص ، وليس هو صاحب حديث ، ولا يعرف الحديث » وتوفي صالح المري سنة ثلاثة وسبعين ومائة<sup>(٤)</sup> .

وكان يعاصر صالحا المري مجموعة من رجال الحسن أيضا ، منهم هشام بن أبي عبد الله المشهور بسنن الدستواني ، (المتوفى عام ١٥٣ هـ) وعطاء السليمي وقد وصفه الذهبي فقال إنه من كبار الخائفين في البصرة . . . وأن غالباً ما عنده الحكایات . . . ولم يذكر تاريخ موته<sup>(٥)</sup> . وشميط بن عجلان وحسان بن أبي حسان - وقد كان هذين الأخرين أثرا في رياح بن عمرو القيسي العابد المحب .

\* \* \*

كان القرآن الأول - كما رأينا - قرن الخوف في مجال الحياة الروحية في الإسلام ، مستندًا على القرآن والسنة ، مستلهماً أحداث الحياة السياسية والاجتماعية والاقتصادية . وانتشر المد الخوف إلى القرن الثاني ، فشمل روح الحياة أيضا ؛ وانتشر لدى العباد - كما رأينا - وتمكن في أعماق البصرة ، ولكن لا بد لكل قرن - وهذه سنة حضارية - من صبغة تختلف به عن القرن الذي سبقة ، وسنجد هذه الصبغة التي تفتح القرن الثاني - وتعطي صبغة من اطمئنان على روح الحياة الروحية في هذا القرن - وهذه الصبغة ، هي « الحب » الإلهي « مختلطا بالخوف ، أو بالحب الإلهي نقيا . . .

(٤) النهي : ميزان الاعتدال ج ٣ ص ٧٨ ، ٧٩ .

(١) أبو نعيم : الحلبة ج ٦ ص ١٦٥ ، ١٦٨ .

(٥) النهي : ميزان الاعتدال ج ٣ ص ٧٨ ، ٧٩ .

(٢) أبو نعيم : الحلبة ج ٦ ص ١٦٧ ، ١٧١ .

(٣) نفس المصدر ج ٦ ص ١٦٨ .

## الفصل السادس

### رواد الحب الإلهي الأوائل

صرخ الحسن البصري صرخته الرهيبة في أعماق البصرة ، متذرا الناس في أرجاء العالم الإسلامي جمِيعاً بالعذاب الأبدي للخاطئين ، وصور لهم النار الأبدية التي تشتعل في ضمير الغيب أمامهم ، وبين لهم - قصر الحياة وتفاها ووضع لهم طريق الآخرة ، وامترج الحزن بالقلوب ، والدموع بالعيون . . . وأقبل عليه «الخائفون» . . . وترددت صور التيران أمام مجتمع البصرة ، وسرى أن خوف البصرة وبكاءها سرعان ما انتقل إلى الكوفة والمدائن وواسط وخراسان والشام والمدينة ومصر . . . ونظر الجميع إلى غضب الله . ولم ينظروا إلى رحمته ، وتأمل الجميع انتقامته ، ولم يتأنلوا عفوه . . . هكذا كانت حياة الروح في العالم الإسلامي ، وقد ساد العالم الإسلامي القلق النفسي والروحي ، كما ساده القلق الاجتماعي ، والقلق الاقتصادي ، ولكننا بالرغم من هذا قد رأينا لحظات من اطمئنان إلى الله ورضاه وعفوه ، بل رأينا لحظات من الحب لدى هؤلاء العباد الأوائل ، حقاً إن هذا الحب لم يكن ذوباناً في الله ، ولكنه كان تأملاً ذا عمق في الروح الإلهية الخالدة ، ولقد رأينا كيف أُعلن أول عابد في الإسلام - عامر بن قيس - لمحمن لحظات الحبة الإلهية «أحببت الله حباً سهل على كل معصية ، ورضي ب بكل قضية - فما أبالي مع حبي إياه ما أصبحت عليه» كما رأينا من قبل زاهداً من نفس قبيلة عامر بن عبد قيس ، وهو خليل بن عبد الله العصري يقول «يا إخوتاه - هل فيكم من أحد لا يحب أن يلتقي حبيبه ، ألا فأحبوا ربكم وسيروا إليه سيراً كريماً» .

كان هذان العريبان أول من نطق من عباد الإسلام بلمحات الحبة الإلهية وقد قلت من قبل إنني لم أجده في حياة هذين العابدين صدِّي لمؤثر خارجي ، اللهم إلا إذا قلنا - إنهم من قبيلة عبد قيس الغامضة ، يشوب تاريخها قبل الإسلام الغموض ، هل تمسحت ، هل انتشرت فيها المسيحية ، هل كانت هذه القبيلة من أصل فارسي . ويزيد غموضها أنها تشيَّع فيها بعد ، بل انتشر التشيع الغالي فيها . قد يكون كل هذا حقاً ، ولكن النقد الداخلي للنقوص التي تركت لنا عن هذين العابدين لا يقدم لنا دليلاً خارجياً أو باطنياً أنهم تغنىوا بلمحات الحب الإلهي عن مصدر خارجي .

ثم يأكى بعد حبيب العجمي . وقد قلت من قبل إنه أيضاً عبر عن الحب الإلهي «وعزتك إنك لتعلم أني أحبك» بل من العجب - وكما لا حظ الدكتور كامل الشبي بحق - أن السمعانى حين أرخ له ذكر أن «أخباره في العشق والعبادة مشهورة»<sup>(١)</sup> وقد ذكرت من قبل جملة من أحاديثه في الأنس بالله والفرح به ، ثم محبه .

ولقد استمع إلى صيحة الحب نفسها في أيام الحسن البصري على لسان عابدة عرفت باسم بربة الصريمة . كانت بربة عابدة من كبار العبادات ، ويدرك أشرس أبو شيبان - وكان عابداً من البكائين عن ثابت البناف أنها من نساء الصدر الأول ، وأنها عاصرت الحسن البصري وكانت تكثر من البكاء ، حتى فسد بصرها . فلما كلّمها بعض العباد ، في هذا وقارنوا أن يذهب بصرها كلية : قالت : دعوني . فإن أكثن من أهل النار ، فأبعدنى الله وأبعد بصرى ، وإن أكثن من أهل الجنة ، فسيبدلى الله عينين خيراً من عيني . وأخبر الحسن بأمرها فذهب إليها وقال : لها : يا بربة إن لبدنك عليك حقاً وإن لم يدرك عليك حقاً . قالت : يا أبي سعيد : إن أكثن من أهل الجنة ، فسيبدلى الله خيراً من بصرى ، وإن أكثن من أهل النار ، فأبعد الله بصرى . وكانت تردد «أصبحنا أضيافاً متوجعين بأرض غربة نتظر الداعي» «وإذا سمعت القرآن ، صرخت وتكلمت بما لا تزيد ...» «ربما سمعت القرآن ، فأرى ملكبني مروان ، قد حوى لي» ثم كانت أولى من أعلن صرخة الحب ، وسبقت رابعة في نفس أقوالها ، أو كان رابعة ردّت أقوالها فيما بعد . كانت تقوم الليل ، فإذا سكت الحركات وهدأت العيون نادت بصوت لها حزين «هدأت العيون وغارت القلوب ، وخلا كل محبوب بمحببه ، وقد خلوت بك يا محبوبى ، أفتراك معذبى ، وحبك في قلبي . لا تفعل يا حبيبا»<sup>(٢)</sup> وسيتردد هذا المعنى بل هذه العبارات - لدى العباد من بعدها ، ولدى رابعة من بعدها .

ونتردد معنى الحب الإلهي أيضاً لدى كهمس بن الحسن القيسي المتميّز والمشهور بـ كهمس الدعاء (المتوفى سنة ١٤٩ هـ) . كان كهمس يقول في جوف الليل «أراك معذبى - وأنت قرة عيني - يا حبيب قباه»<sup>(٣)</sup> وإذا حاولنا أن نتّين دواعي هذه الصرخة . في حياة الرجل ، لرأينا أنها أيضاً صادرة عن الحنف والبكاء ... بكى كهمس أربعين سنة - فيما يقولون ، وكانت حياته صورة من حياة الآخرين : اعتزال للفتنة السياسية ، ثم كراهة للقدرية ، وكان عمرو بن عبيد وأصحابه يأتون إليه

(١) الدكتور كامل الشبي : الصلة ج ١ ص ٣٢٤ والسمعانى . الأنساب ورقة ١٣٨ .

(٢) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ٢٣ و ٢٤ .

(٣) أبو نعيم : حلبة ج ٦ ص ٢١٣ .

وينجالسونه ، فنهت أمه - وكانت امرأة عابدة ، وقد لزماها كهمس للخدمة ، فامتنع عن (١) مجالستهم . وقد خرج كهمس مع أمه إلى مكة ، وعاش فيها حتى مات ولم يكن هذا المحدث الثقة (٢) - كما يدعوه الذهبي - يغلى بالحرب ، كما يغلى بالخوف . بل إنه لم يطمئن إلى هذه المحبة ، كما اطمأن إليها معاصره حبيب العجمي أو ساقواه من أمثال عامر بن عبد قيس أو خليل بن عبد الله العصري .

### ١ - عبد الواحد بن زيد : أول محب حقيق من الزهاد

غير أن فكرة الحب ما تلبث أن تسود الحياة الروحية لعبد من أكبر عباد البصرة ووعاظها الزهاد ، وهو عبد الواحد بن زيد (توف عام ١٧٧ هـ) . وقد عبر أبو نعيم عنه أبلغ تعبير . . . حين قال «المنفلت من القيد، المتصيد للصيد» . . . انفلت من قيود الفكرة العذائية التارمية متصيداً للوجه الإلهي . . . ولعل هذا ما دعا ابن تيمية إلى اعتباره أول صوفى على وجه الحقيقة . وذكر الذهبي أنه «شيخ الصوفية وواعظهم» (٣) . وتردد ذكره كثيراً على لسان أبي سليمان الداراني شيخ مدرسة الشام وتلميذه أحمد بن أبي الجواري (٤) والفصيل بن عياض ، تخرج عبد الواحد بن زيد في مدرسة الخوف والبكاء والعبادة ، وكان يحضر حلقة مالك بن دينار في المسجد ، وكان الناس لا يفهمون كلام مالك لكثرة بكاء عبد الواحد (٥) ولزم المشايخ الكبار من تلاميذ الحسن وحضر وفاة أكثرهم : حبيب العجمي . وحوشب ، وقد فجعه موت هذا الأخير وخاطبه - وهو يدفن : يا أبا بشر . لقد كنت حذراً من مثل هذا اليوم رحمك الله يا أبا بشر . فلقد كنت من الموت جزعاً . أما والله لئن استطعت ، لأعملن رحلي - بعد مصرعيك هذا ! ثم شمر للعبادة واجتهد (٦) . وكان يردد «ما يسرني أن لي جميع ما حوت البصرة من الأموال والثرة بفلسين» .

ثم بدأ سياحاته ، فذهب إلى فارس مع فرق السبحى ، ومحمد بن واسع ومالك بن دينار . ورأوا في الطريق ضوءاً في سفح جبل ، فذهبوا لاستطلاع الأمر ، فرأوا خصاً مجنوباً يقطر قيهـا ودمـا ، وألمـهم أمرـه ، فطلبـ منه أحـدهـم : أن يذهبـ إلى البـصرـةـ يـتـداوـيـ وـيـتـعـالـجـ منـ بلاـئـهـ هـذـاـ . فأجابـ

(١) نفس المصدر ج ٦ ص ٢١١ ، ٢١٥ ، وابن الجوزى : صفة ج ٣ ص ٢٣٤ ، ٢٣٥ .

(٢) الذهبي : ميزان الاعتلال ج ٣ ص ٤١٥ - ٤١٦ .

(٣) نفس المصدر السابق ج ٢ ص ٦٧٣ .

(٤) وأبو نعيم : حلية ج ٦ ص ١٥٥ .

(٥) أبو نعيم : الحلية ج ٦ ص ١٥٩ وابن الجوزى : صفة ج ٣ ص ١٤١ .

(٦) أبو نعيم : الحلية ج ٦ ص ١٥٩ وابن الجوزى : صفة ج ٣ ص ٢٤١ .

الرجل وقد رفع طرفه إلى السماء «إلهي – أتيت بهؤلاء ليسخطوني عليك . لك الكرامة والعتي أن لا أخالفك أبداً» .

ثم خرج إلى بيت المقدس هو ومحمد بن واسع ومالك بن دينار ، فلما كانوا ين الرصافة وحمص – سمعوا منادياً من بين الرمال يصيح : يا محفوظ يا مستور . أعقل . في ستر من أنت . فإن كنت لا تعقل فاحذر الدنيا ، وإذا كنت لا تحسن أن تخذلها ، فاجعلها شقة وانظر أين تضع رجلك .

ومر مع مجموعة من أصحابه وهو في سفرة له ، براهب في صومعته ، فطلب من أصحابه أن يتوقفوا قليلاً . ثم نادى الراهب : يا راهب . فكشف سترًا على باب صومعته : فقال : يا عبد الواحد ابن زيد . إن أحببت أن تعلم علم اليقين فاجعل بينك وبين الشهوات حائطاً من حديد » (١) ثم أرخي ابن زيد . وقد رأينا من قبل وسرى كثيراً في حياة المتصوفة – أمثال تلك المواقف الدارماتيكية المتصنعة عن الستر . وقد رأينا من قبل وسرى كثيراً في حياة المتصوفة – أمثال تلك المواقف الدارماتيكية المتصنعة عن راهب يتكلّم مع مجموعة العباد . يكشف لهم عن جوهر العبادة ، أو سر التصوف . وهذا نزاه يلقى عليه بسر «علم اليقين» هو أن تخجز دونك الشهوات ، فلا تخترق الشهوة هذا الحاجز الحديدي .

ويذهب إلى الكوفة . بعد أن راوده رؤيا سمع فيها صوتاً يقول له : رفيقك في الجنة ميمونة السوداء . فلما سأله عن ميمونة قيل له : إنها مجونة ترعى أغناناً ، وتقضى أوقاتها في الجبال مع غنائمها . فلما ذهب إليها ، رأها قائمة تصل ، وقد تركت أغنانها وقد اخالط بها بعض ذئاب الصحراء فلا الذئاب تفترس الغنم ، ولا الغنم تخاف الذئاب . ولا رأت ميمونة رجلاً مقبلاً – أوجزت صلاتها ثم نظرت إليه وقالت : ارجع يا ابن زيد ، ليس الموعد هنا ، إنما الموعد ثم . فسألها رحmk الله ، وما يعلمك أن ابن زيد . فقالت : أما علمت أن الأرواح جنود مجنة فما تعارف منها اختلف وما تناكر منها اختلف . فطلب منها أن تعظه . فقالت : واغبجا – لواعظ يوعظ . ثم قالت : يا ابن زيد لو وضعتم معايير القسط على جوارحك ، لخبرتك بمكتوم مكتون ما فيها يا ابن زيد إنه بلغني : ما من عبد أعطى من الدنيا شيئاً ، فابتغى إليه ثانياً ، إلا سلبه الله حب الخلوة معه ، ويند له بعد القرب ، البعض ، وبعد الأنس ، الوحشة .

ثم أنسأت تقول :

يا واعظاً قام لاحتساب  
تهى – وأنت السقيم حقاً  
لو كنت أصلحت قبل هذا  
يزجر قوماً عن الذنوب  
هذا من المنكر العجيب  
غيث أو تبت من قريب

كان لما قلت يا حبيبي موقع صدق من القلوب  
ننهى عن الغنى والتمادي وأنت في النهى كالمريض  
قال لها: إني أرى هذه الذئاب مع الغنم ، لا الغنم تفزع من الذئاب ، ولا الذئاب تأكل  
الغنم . فاسر هذا . فقالت : إليك عنى ، فإن أصلحت ما بيني وبين سيدى ، فأصلح بين الذئاب وبين  
الغنم <sup>(١)</sup> .

ومن المحتمل أن تكون القصة رمزية غير حقيقة ، ولكنها تبين لنا طريق السلوك الذى كان على  
عبد الواحد بن زيد أن يختطه ، أن يصنى الدنيا من جوارحه ، وأن يتركها تركاً مطلقاً ، فلا تراوهه وإلا  
تبدل قربه بعداً وأنسه وحشة - فإذا صلح القلب ، صلحت لك الدنيا ، وأطاعتكم الكائنات أنسى  
وحيوانات . . . فعاشت - في اطمئنان وسلام . . . الذئاب مع الأغنام . وهذه التصفيه التي حاول أن  
يعانها هي روح « التصوف » فيكون الصوف عين الله ويده . وهل تلك المعاناة التي كان يعانيها  
عبد الواحد بن زيد هي ما دعت ابن تيمية - فيما بعد - إلى أن يعتبره الصوف الأول .

وازداد بث عبد الواحد بن زيد وعبادته ، فإذا أقبل سواد الليل ؛ بدا « وكأنه فرس رهان مضمر  
متحزم . ثم يقوم إلى محاربه . . . عابداً متهجداً متحتنا » <sup>(٢)</sup> « فكأنه رجل مخاطب » .  
ويتبدى له جوهر التصوف في ليلة نام فيها عن قراءته ، تبدت - كما يقول سليمان الداراني - في  
صورة امرأة جميلة ، عليها ثياب خضراء ، وفي رجليها نعلان ، والتعلان يسبحان ، والزمامان يقدسان ،  
وهي تقول له : يا بن زيد جد في طلبك ، فإني في طلبك .

ثم أخذت ترجم :

من يشترى ومن يكن سكناً يأمن في ربحه من الغبن

وسأل عبد الواحد بن زيد : ما المثلن؟

فأجاب

تودد الله مع عبته وطول فكر يشاب بالحزن

وسأل : ملن أنت . . .

فأجاب

لما لك لا يرد لي ثنتاً من خطاب قد أتاه بالثلث

(١) أبو نعيم : حلية ج ٦ ص ١٥٨ - ١٥٩ وابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٢١ ، ١١٢ .

(٢) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٢٤٢ .

وانتبه عبد الواحد بن زيد ، وقد أيقن أن الطريق طويل ، وأن عليه ألا ينام الليل <sup>(١)</sup> . واتضجع له – أن الغاية النهائية من العبادة هي الحجة الإلهية المترتبة بالتأمل الخزين . ومات ابنته ، وكان من العباد ، فوجد عليه وجداً شديداً ، وذكره يوماً ، فدمعت عيناه وقال : لقد نقص على الحياة بعده . ولكنه استرجع وقال : هل الحياة إلا متنفسة <sup>(٢)</sup> .

ومضت الأحزان والرُّؤى تجلى قلبه : فيقف في المسجد قائلاً : يا إخوتاه ألا تكونون شوقاً إلى الله عز وجل ، ألا إنه من بكى شوقاً إلى سيده ، لم يحرمه النظر إليه . . . يا إخوتاه ألا تكونون خوفاً من النيران . ألا إنه من بكى خوفاً من النار أعاده الله منها : يا إخوتاه ألا تكونون خوفاً من شدة العطش يوم القيمة ، يا إخوتاه – ألا تكونون على الماء البارد أيام الدنيا ، لعله يسقيكموه في حظائر العرش مع خير النداماء والأصحاب من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً <sup>(٣)</sup> . وللحظ هنا أنه آثار مشكلة الشوق ، ومشكلة رؤية الله ، والنظر إلى وجهه الجميل . . ولعل هذا أيضاً ما حبب ابن تيمية فيه . وقد أقام بن تيمية نوعاً من التصوف ، منتهاه رؤية الله في الآخرة ، والتلذذ بالنظر إلى وجهه .

وتزداد عذابات عبد الواحد بن زيد قوة ، فكانت الناس تصعق أثناء مواعظه ، ويموت البعض منهم <sup>(٤)</sup> . بل تذكر كتب الطبقات أنه كان يعظ يوماً ، فناداه رجل من ناحية المسجد : كف عنا يا أبا عبيدة . فقد كشفت قناع قلبِي <sup>(٥)</sup> ولم يقطع عبد الواحد مواعظه بل استمر فيها ، فحشرج الرجل حشرجة الموت ، ثم مات <sup>(٦)</sup> .

دعا عبد الواحد بن زيد إلى الحزن والبكاء كما دعا إلى الجوع « يا معاشر إخوانى ، عليكم بالحزن والملح ، فإنه يذيب شحم الكل ويزيد في اليقين » ويقول « من قوى على بطنه ، قوى على دينه ، ومن قوى على بطنه ، قوى على الأخلاق الصالحة ، ومن لم يعرف مضرته في دينه من قبل بطنه ، فذاك رجل في العابدين أعمى » <sup>(٧)</sup> ولكنه طلب هذا ، لكي يصل الإنسان خلال عبادته إلى تودد الله وتتشوقه ، لرؤيه وجهه الكريم – كما قلنا من قبل – ويزداد شوقاً لله فيقول « وعزتك لا أعلم بمحبتك فرحاً دون لقائك ، والاشتفاء من النظر إلى جلال وجهك في دار كرامتك ، فيا من أحلى الصادقين دار

(١) أبو نعيم : الحلية . . . ج ٦ ص ١٥٧ - ١٥٨ وابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٣٤٣ .

(٢) أبو نعيم : الحلية . . . ج ٦ ص ١٦٠ .

(٣) أبو نعيم : الحلية ج ٦ ص ١٦١ ، وابن الجوزي . صفة ج ٣ ص ٢٤٢ .

(٤) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٢٤١ .

(٥) أبو نعيم : حلية ج ٦ ص ١٥٩ - ١٦٠ وابن الجوزي . صفة ج ٤ ص ١٠ .

(٦) أبو نعيم : حلية ج ٦ ص ١٥٥ - ١٥٧ .

الكرامة ، وأورث الباطلتين منازل التدامة ، أجعلني ومن حضرى من أفضل أوليائك زلي ، وأعظمهم منزلة وقربة<sup>(١)</sup> .

وقد رأينا يتكلّم عن الشوق والقرب ، فهل لم يذكر الرضا - إن العابد الخائف أمن إلى الرضا آخر الأمر . وفي لغة صوفية علوية أخذ يقول « الرضا باب الله الأعظم ، وجنة الدنيا ومسراح العبادين » ، بل إن الرضا أعظم من الصبر « ما أحسب شيئاً من الأعمال يتقدم الصبر إلا الرضا . . . ولا أعلم درجة أرفع ولا أشرف من الرضا ، وهي رأس الحبة . . . ثم يقول . . . أترأك تصبر لمحبته عن هواك ، فيخيب صبرك . لقد أساء بسيده الظن من ظن به هذا » ثم بكى وقال « بأبي أنت يامسخ نعمة غادية ورائحة على أهل معصية ، فكيف ييأس من رحمة أهل محبته » .

وانتهى الحروف . . . وقد سأله زياد التميمي : ما منتهى الحروف : فقال : إجلال الله عند مقام السوءات : فلما سأله : فما منتهى الرجاء : قال : تأمل الله على كل الحالات » وحين تأمل الله في كل الحالات . . . استسلم الإسلام المطلق للإرادة الإلهية ، فعاد - سواء عنده - أن يبق في الحياة ، لينفذ أوامره ونواهيه ، أو أن يخرج إلى الله شوقاً إليه . إنه في المشيئة ، مستسلماً خاضعاً ، وقد فنى عن إرادته<sup>(٢)</sup> .

وأحسن أحوال العابد : موافقة الله ، جبًا في أمره ومشيته<sup>(٣)</sup> فلو قرض لحمه بالمقاريف - كما تعلم من مجدوم في نواحي البصرة ، ونشرت عظامه بالمناشير « ما ازدت لك إلا حباً فاصنعني بي ما شئت<sup>(٤)</sup> .

كان عبد الواحد بن زيد إذن من أوائل من نادوا بالمحبة الإلهية ، وصوروها على أنها نهاية طريق العابدين . وقد أثر في الصوفية من بعده حتى اعتبر - كما قلت - الصوف الأول . وينذهب السراج إلى أن عبد الواحد كان من أوائل من نطق باسم الصوفية ، بل وصفهم ، فحين سئل « من الصوفية عندك . فقال : القائمون بعقوفهم على هممهم ، والعاكفون عليها بقلوبهم ، المعتصمون بسيدهم من شر نفوسهم ، هم الصوفية »<sup>(٥)</sup> ومع ظهور الاتصال في النص ، إلا أنه يدل على ما كان للرجل من مقام كبير لدى أجيال الصوفية من بعده ، وقد ترك لهم ميراثاً في الحب الإلهي ، لم يصل إلى صورته الكاملة

(١) نفس المصدر : ج ٦ ص ١٥٦ .

(٢) نفس المصدر : ج ٦ صفحات ١٥٦ - ١٦٣ - ١٦٠ .

(٣) الشعراوي : ٤ طبقات ج ١ ص ٣٩ .

(٤) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ١١ .

(٥) السراج الطوسي : اللمع ص ٤٥ .

ولم يتخلى عن الجانب الحسني لرؤيه الوجه الإلهي . ولكنه أبان طريق الحبة لمعاصرته رابعة القيسية المشهورة برابعة العدوية . بل كان أستاذها .

\* \* \*

## ٢ - عتبة الغلام ، الحب الشهيد :

غير أن كأس الحبة قد تجوهر فعلاً عند عابد آخر من عباد البصرة ، وصديق عبد الواحد بن زيد وأستاذ رياح بن عمرو القيسى ، وهو عتبة الغلام . وسيكون تلميذه رياح أكبر الأثر في حياة رابعة كما سينين فيها بعد . اسم عتبة الحقيقى - عتبة بن أبان بن صمعة ، وكان عربياً شريفاً من عود<sup>(١)</sup> ولكنه سمي بالغلام - ويقول تلميذه رياح بن عمرو القيسى «كان نصفاً من الرجال ، ولكننا كنا نسميه الغلام ، لأنه كان في العبادة غلام رهان» وقد اشتهر عتبة الغلام بالحزن ، حتى سئل صديقه عبد الواحد بن زيد «من تشبه حزن هذا الغلام» فقال «بحزن الحسن»<sup>(٢)</sup> وكان عتبة من «الخائفين» وانتشرت قصص خوفه وبكائه في كتب الطبقات . وقد أورد لنا أبو نعيم الأخبار الطويلة عن حزنه وزهده ، بحيث اعتبر «من نساك البصرة» ومن أصحاب الفلق - وفلق الخبز هي الكسرة ، وكان يتعشى كل ليلة بفلفلة ويتسحر بأخرى . وكان يصوم الدهر ويأوى السواحل والجبابير وكان وهو العربي الشريف - كما قلنا - يقوم على خدمة العباد ، كما كان يمتنع عن الطعام إذا استمع إلى واعظ يذكره بدار الخلود . ويدرك سلم العبادى - أحد عباد عبادان - أن صالح المري وعتبة الغلام وعبد الواحد أبن زيد وسلمى الأسوارى قدموا عليه ساحل عبادان وأعد لهم طعاماً ، فلما أقبلوا ، إذ بعض أولئك المطوعة ، تمر على ساحل البحر رافعاً صوته يتزنم .

وبليهيك عن دار الخلود مطاعم ولدة نفس غبها غير واقع

فصاح عتبة صيحة وسقط مغشياً عليه ، وبكى القوم ، ورفع الطعام ، وماذاق القوم منه شيئاً<sup>(٣)</sup> .

أما ملبيه ، فكان يلبس الشعر تحت ثيابه ، فإذا كان يوم جمعة ، ألقاه ، ولبس من صالح الثياب . أى أن الرجل كان يسكن سنة الإسلام في الترين للمجاعة . . . . وكان العباد يذكرون

(١) أبو نعيم : الحلية ج ٦ ص ٢٣٢ وابن الجوزى صفة ج ٣ ص ٢٨٢ .

(٢) نفس المصدر : ج ٦ ص ٢٢٦ .

(٣) أبو نعيم : حلية ج ٦ ص ٢٣٠ - ٢٣١ .

عنه وعن صاحبه يحيى الواسطي . . . . «كأنما ربهم الأنبياء»<sup>(١)</sup> .

قضى عتبة الغلام إذن شطرًا من حياته منصهراً في الحزن والبكاء . ولكن هذا العابد الذي أفنى عمروه في هذه الأحزان ، وهذا البكاء ، ما يلبث أن يتقلب في نيران الحب الإلهي .

وقد كان في إحدى سياحاته في بادية البصرة ، فرأى خباءً أعراب قد زرعوا ، وإذا خيمة في وسط مزرعة ناضرة ، وفي الخيمة امرأة عليها جبة صوف ، مكتوب عليها لا تباع ولا تشتري فكلمها ، فلم ترد عليه . وبينما هو مول عنها سمعها تقول :

زهد الزاهدون والعابدون  
أسهروا الأعين القرحة فيه  
حريرهم حبة الله حتى علم الناس أن فيهم جنونا  
هم أبا ذور عقول ولكن قد شجاعهم جميع ما يعرفونا

فدان منها وسائلها من الزرع . فقالت : لنا ، إن سلم . فتركها ومضى . . . ثم نزل المطر . . . فأفسد الزرع فعاد إليها فرآها تقول «والذى أسكن قلبي من طرف صفاء صورته ، محبتها ، إن قلبي ليوقن منك بالرضا» . ويدرك هو نفسه أنه عاد إلى البصرة - يتأمل كلامها ، وقد هييج فيه الشوق<sup>(٢)</sup> . فرأى أن الدواء هو الداء ، ما دام في مقام الرضا .

وتتساوى عنده عذاب الله ورحمته . . . إذا كان الله هو الحب الأسنى فینادی «إن تعذبني فإني لك محب . . . وإن ترحمني فإني لك محب» . . . ويرفع رأسه الليالي الطوال «سيدي إن تعذبني فإني أحبك ، وإن تعذف عنّي فإني أحبك» وتتساوى عنده أحداث الحياة ، وتقبلاتها وهو في مقام الحب «من سكن حبه قلبه ، فلم يجد حرجاً ولا برداً» ولكنه يتذكر يوم العرض على الله فيقول «قطع ذكر يوم العرض على الله أوصال الحسين . . . ترك مولاً تعذب محبيك ، وأنت الحلى الكريم» ويعلم أن طريق الحبة طويل . . . فيقول «سبحان جبار السماء ، إن الحب لن عناء» ثم يقرن الحبة بالمعرفة «من عرف الله أحبه ، ومن أحب الله أطاعه ، ومن أطاع الله أكرمه ، ومن أكرمه أسكنه في جواره ، ومن أسكنه جواره فطويه وطويه ، وطويه وطويه» ولم يعد يخشى الآخرة فكان يقول إنها يوم الفرح الأكبر

(١) نفس المصدر : ج ٦ ص ٢٣٥ .

(٢) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ٣٤ ، ٣٥ .

« العرس في الدار الآخرة »<sup>(١)</sup> وقد كان يخشى من قبل الدار الآخرة ويتنبئ أن يخسر بين حواصل الطير وبطون السبع.

وكان عتبة يعيش دائماً في حال الصعق ، يلقى بالخاطرات والواردات التي ترد عليه ، ثم يغشى عليه . . . وتصدر عنه الكرامات المتعددة ، . . . وقد ترك أثره الكبير في جيل من العباد والزهاد والصوفية . . . بل كان مخلد بن الحسن ، وكان قد صحب إبراهيم بن أدهم وعتبة الغلام<sup>(٢)</sup> يفضل عتبة على إبراهيم بن أدهم . وقد مات عتبة شهيداً في قتال الروم بالشام (عام ١٧٧هـ) فحقق بجانب « الولاية » معنى من أكبر المعانى وهو « الشهادة » في سبيل الله .

### ٣- يحيى البكاء ، انتهاء النار :

كان عتبة الغلام لا يفارق صديقه وصاحب يحيى الواسطي . ونحن نتساءل : هل يحيى الواسطي هذا هو يحيى البكاء ، وقد رأينا يحيى البكاء لهذا يظهر في حياة مالك بن دينار ، ورأينا كيف كره مالك بن دينار نسبة البكاء إليه . وقد قيل إن يحيى البكاء لهذا هو يحيى بن أبي خليل بن سليم ويحيى بن مسلم . لكن يحيى البكاء هو يحيى الواسطي الذي صاحب عتبة مدة طويلة من الزمان . ويدنا الذهبي بعلمات عن يحيى الواسطي هذا - فهو يحيى بن سليم أو ابن أبي سليم - أبو بلج الفزارى الواسطي . . . ويدركون عنه « كان يذكر الله كثيراً » وكان فيه شبيعة ويدل على هذا روایته عن عمرو بن ميمون عن ابن عباس أن النبي أمر بسد الأبواب إلا بباب على بن أبي طالب . غير أن أهم ما ألقى به يحيى الواسطي في تاريخ الحياة الروحية الإسلامية هو روایته للحديث « لياتين على جهنم زمان تحفظ أبوابها ليس فيها أحد »<sup>(٤)</sup> وهذا الحديث أهمية كبيرة - سواء صحي أو لم يصح - في تطور الحياة الفلسفية الحقيقة عند المسلمين . إننا نعلم أن أبو المذيل العلاف المعتلى قد اتخذ هذا الحديث سندًا في نظريته عن حدوث الحركة وفنائها ، فأبدع لنا نظرية في فناء الخالدين ، فناء الجنة والنار ، وتوقف حركاتها . أما في نطاق الروح ، فإن انتهاء النار وتحفظ أبوابها ، وهيجرانها . . . إنما هو دلاله على العفو الإلهي ، والمحبة الإلهية ، التي تشمل العصاة جميعاً . . . وسيأمل الصوفية - فيما بعد - في هذا العفو الإلهي ، رمز الحبة الإلهية ،

(١) نفس المصدر : ج ٦ ص ٢٢٥ - ٢٣٦ وابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٢٨١ - ٢٨٢ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٦ ص ٢٣٧ .

(٣) الذهبي : ميزان الاعتلال ج ٤ . ص ٣٨٢ - ٤٠٨ - ٤٠٩ - ٤١٧ .

(٤) نفس المصدر ج ٤ ص ٣٨٤ - ٢٨٥ .

الذى سبّخل العذاب الإلهي ، ويحل محله ، ومن العجب أن ابن تيمية - مفكر السلف والختنـىـ المتشدد ، آمن أيضاً بهذا الحديث . . . وأعلن في نظريته في الحب الإلهي ، أن النار ستـخـلـوـ من سـاكـنـهـاـ آخرـ الـأـمـرـ ، وـتـعـمـ الحـجـةـ الإـلـهـيـةـ - أـهـلـ الـخـلـدـيـنـ جـمـيـعـاًـ .ـ وـفـيـ هـذـاـ دـلـيلـ وـاضـحـ عـلـىـ أنـ نـظـرـيـةـ الحـبـ الإـلـهـيـ أـصـيـلـةـ فـيـ الإـسـلـامـ ، وـتـسـتـنـدـ عـلـىـ النـصـ أـوـلـاًـ ، وـتـحـاـولـ أـنـ تـتـعـمـقـ فـيـهـ ، وـتـسـتـخـرـجـ مـنـهـ نـظـرـيـاتـ مـتـكـامـلـةـ مـعـ روـحـهـ .ـ ثـمـ تـبـحـثـ فـيـ التـرـاثـ الـقـدـيمـ ، عـنـ خـطـرـاتـ وـمـخـاتـ توـيـدـهـ ، ثـمـ تـنـتـهـىـ إـلـىـ صـورـةـ مـمـتـرـجـةـ فـيـهاـ كـلـ النـظـرـيـاتـ .ـ وـسـلـمـسـ فـيـ الفـصـلـ الثـالـىـ نـظـرـيـةـ الحـبـ الإـلـهـيـ الـبـحـثـ فـيـ صـورـتـهـ الـأـوـلـىـ فـيـ الـقـرـنـ الثـانـىـ فـيـ مـدـرـسـةـ الـبـصـرـةـ .ـ

## الفصل السادس

### نظريه الحب الإلهي البحت في القرن الثاني الهجري

قد رأينا في الفصول السابقة نظرية في الحبة الإلهية أو لمحات فيها . بدأت في القرن الأول وتطورت في القرن الثاني بين هؤلاء الخائفين من تلاميذ الحسن . وزادت لمحات الحب شيئاً فشيئاً في قلوب العبادين . وكان عبد الواحد بن زيد وعتبة الغلام وبخي الواسطي مثيلين لهذا الاتجاه الجديد . تخلل الحب الإلهي أحزانهم . ورأى هؤلاء جميعاً بين ضباب الدموع ، البهاء الإلهي ، سباحات الوجه الجميل الأقدس ، فأحبوه ونظروا إليه في بحر وخشوع . ولكن الخوف بعدما كان يمتلكهم ، لم يعرف واحد منهم اطمئنان القلب كاملاً إلى الرضا ، ومناجاة الحبيب للمحبوب ، متخلصاً من أوضاع الخوف ، وفرغ النار . غير أن الحب - وهو جوهر التصوف - بدأ يتغلل بعمق ونفذ قلوب العباد . وقد أجمع المؤرخون على أن الفكرة اتضحت لدى مجموعة من العباد أطلق عليهم محدث مشهور هو أبو داود السجستاني المتوفى عام ٢٧٥ هـ ، لقب « الزنادقة » ونص أبي داود هو « رياح بن عمرو القيسى - رجل سوء هو وأبو حبيب وحيان الحريري ورابعة رابعتهم في الزنادقة ». أما الذهبي فقال « زهاد المبدعة <sup>(١)</sup> » ومن الواضح أن هؤلاء - من تكلموا عن الحب الإلهي - وامتروج عند البعض منهم بالخوف والأحزان ، وعند البعض الآخر كان حباً خالصاً . وقد عرفوا - منذ ذلك الوقت - في أواسط المحدثين « بالزنادقة » أو زنادقة الزهاد أو زنادقة الصوفية . وسيأتي المللطي بعد ، ويعتبرهم فريقاً من الزنادقة ، ويسميهم « الروحانيين » وينسبهم إلى « العبدكية » نسبة إلى عبدك الصوفي - وهو شخصية كوفية متأخرة قليلاً عن هذا العصر ، ثم صنف من الروحانية على رأسهم رياح وكليب . وصنف ثالث من الروحانية على رأسهم ابن حيان <sup>(٢)</sup> . وسنعود إلى نصوص المللطي بعد قليل . ويضاف إلى هؤلاء أيضاً من تغناوا بالحب الإلهي - حبيب العجمي ، عبد الواحد بن زيد - وأبو العناية الشاعر <sup>(٣)</sup> . ولا شك أنه

(١) الذهبي : ميزان الاعتلال ج ٢ ص ٦٢ .

(٢) المللطي : التنبية ص ٩١ ، ٩٣ ، ٩٤ .

(٣) الدكتور أبو العلا عفني : التصرف : الثورة الروحية في الإسلام ص ٢٠٩ .

ينبغي أن نأخذ بحدり اتهامات المحدثين للصوفية ، كما ينبغي أن نفعل هذا أيضاً أمام موقف سلفي حشوي كالمطلبي ، يكتب عن زهاد أو عباد يتكلمون في الحب الإلهي لأول مرة في تاريخ الحياة الإسلامية .

وقد عرضنا لحياة حبيب العجمي ؛ وأفكاره ، ولم نجد فيها ظلاً لزندقة ولا ابتداع . بل كان حبيب من الناحية السمعية ، محدثاً ممتازاً ، ولم تشبه شائبة ، اللهم إلا إذا كانت سياحاته مدخلةً لاتهامه بالزندقة ، وقد ذكر صاحب خلاصة الذهب المسبوك أنه خرج عما كان من ملكه وتعبد وساح (١) « وكانت سنة رهبان الزنادقة المفروض - وقد تكلمنا عنهم من قبل - كما كان أيضاً لتعبيره عن الحب الإلهي . وهو فارسي الأصل ، وصل له بنظرية الحب في التراث المأني ، أو بمعنى أدق في التراث المندائي ، وكانت المندائية حول البصرة والكوفة . السناء في هذا تحمل الرجل فوق ما يتحمل ونضم كلماته وتعبيراته ما ليس فيها .

أما عبد الواحد بن زيد (المتوفى عام ١٧٧ هـ) ، فقد رأيناه واعظاً ، تنطلق منه شرارات الموعظة ، مخوضاً بالنار ، ثم ينكفي على خوفه الليلي الطوال ويعلن في ثابيا صرخات مواعظه كلمات ذات معدن جوهري - في الحب الإلهي - فهل تأثر بالmandaei من ناحية ، وباليسعية من ناحية ، وبخاصة أنه كان يتعدد أحياناً على الأديرة ، حقاً ، إنه هو وغيره من العباد قد ترددوا على الأديرة وخطبوا الرهبان - في صورة تمثيلية - ذكرها المؤرخون . ولكنهم كانوا يتأذون عن كل ما يناديهم قرآتهم وحديتهم . فإذا ذكر القرآن النار وعداها ، وذكر الإنجيل هذا ، فلا يأس أن يأخذوا منه أيضاً ، وإذا ذكر القرآن الحبة الإلهية ، وأن الله يجب خلقه ، وخلقه يبادلونه الحب ، فلا يأس أن يأخذوا نفس هذه الفكرة من الإنجيل . كان القرآن - كما قلت - يردد لهم دائماً أنه إنما أتي مصدقاً للتوراة والإنجيل الحقين ، كان اختلافهم مع المسيحية في لا هوتها ، وإنما اتفقت الطرق في غير ذلك اللهم إلا إذا خالف الطريق المسيحي حكماً قرآنياً أو سنة مؤكدة . ولست أنكر أبداً أن يكون عبد الواحد بن زيد قد أعجب بطريقه هؤلاء الرهبان ، ترهدهم وتبعدهم وانقطاعهم لله ، ولعل هذا مما دعا بعض أصحابه لبناء « دويرة » في البصرة . وقد أرخ لنا هذا ابن تيمية حين يقول « وأول ما ظهرت الصوفية من البصرة ، وأول من بني دويرة أصحاب عبد الواحد بن زيد من أصحاب الحسن . وكان في البصرة من المبالغة في الزهد والعبادة والخوف ونحو ذلك ، ما لم يكن في سائر الأمصار . ولذا كان يقال فقه كوفى ، وعباد بصرية » ولم يهاجم ابن تيمية عبد الواحد بن زيد ولا أصحابه . إنه يكرر أن الأمور الصوفية التي فيها زيادة في العبادة والأحوال الصوفية قد انبثقت من البصرة ، ويعرض لافتراق الناس ، أى افتراق علماء المسلمين

(١) عبد الواحد سبط الأربيل : خلاصة الذهب المسبوك مختصر سير الملوك ص ٣١ .

في أمر هؤلاء البصريين الذين زادوا في أحوال الرزء والورع والعبادة أكثر مما فعل الصحابة . فالبعض يزريدهم ، والبعض ينكر عليهم . ثم يضع – وهو الحنبلي المتشدد رأيه « والحقيقة أنهم في هذه العبادات والأحوال مجتهدون ، كما أن جيرائهم من أهل الكوفة مجتهدون في مسائل القضاء والإمارة »<sup>(١)</sup> . فكان ابن تيمية إذن لم ير في منهج عبد الواحد بن زيد وأصحابه خروجاً على السنة ، كما فعل أبو داود السجستاني من قبله حين دعا هؤلاء « بزنادقة الرهاد » أو كما فعل تلميذه الذهبي من بعده حين دعاهم بالرهاد المبتدةعة ». بل إنه يراهم مجتهدين .

\* \* \*

## ١- رياح بن عمرو القيسي ونظرية الخلة :

ولقد كان أول هؤلاء الذين نسبوا للزنادقة وأكثراهم ذكرا - هو أبو المهاجر رياح بن عمرو القيسى (المتوفى عام ١٧٧هـ) وقد ذكر ابن تيمية أنه من أصحاب الحسن البصري ، ولعله عرف الحسن وتردد عليه وهو حدث صغير . ولكن ارتبطت حياة رياح بن عمرو بتلامذة الحسن ، كما كان من أصدق رجال عبد الواحد بن زيد وعقبة الغلام وواعظ وقاص كثير أيضاً من حلقة الحسن ، هو شميط بن عجلان . بل يكاد يكون رياح من حاملي أقوال شميط <sup>(٢)</sup> .

وقد أجمعـت طبقات الصوفية على كون رياح أيضاً من الحائفين يتردد على الجبانات ، ويقضـي الليلـال الطوال في التعبـد وينشـج بالبكاء ويصبح «إلى كم يا لـيل - يانـهار تحـطـان من أجـلـي ، وأـنا غـافـل عـما يـرادـ بي - أنا الله - أنا الله» وقد ذـكرـ هو نفسه أن له نـيفـا وأربعـين سـنة قد استغـفرـ لكل ذـنب مـائـة ألف مـرـة ، وـكان يـأكلـ قـليلـا ، وـيسـأـله الناس ، فـيجـيبـ «كيف أـشـبعـ في أيام الدـنـيـا ، وـشـجـرة الزـرـقـوم طـعامـ الأـئـمـين يـدـى (٢) أـىـ أنـ رـياـحـاً اـعـتـبـرـ الـحـلـالـ إـثـمـاً». إـنـه طـعامـ «الـأـئـمـين» يـغـذـبـهم بهـ في هـذـه الدـنـيـا ، كـمـا يـعـذـبـهم بهـ في الـآخـرـة... وـهـنـا مـدـخـلـ لـرـجـالـ الـحـدـيـثـ فـيهـ بـعـدـ - لـاتـهـامـ «بـالـابـداـعـ» وـبـالـزـنـدـقـةـ كـمـا أـنـهـ يـرـدـ قولـ مـالـكـ بنـ دـيـنـارـ بـأنـ الرـجـلـ لـا يـبـلـغـ مـرـتـلـةـ الصـدـيقـينـ ، حـتـىـ يـرـكـ زـوـجـتهـ كـأـرـمـلـةـ. وـيـأـوـيـ إلىـ مـازـابـلـ الـكـلـابـ... وـيرـاهـ النـاسـ فـيـ رـيفـ الـبـصـرـةـ... يـأـكـلـ خـبـزاـ وـمـلـحاـ - فـيـدـهـشـونـ وـيـسـأـلـونـهـ فـيجـيبـ «... حـتـىـ تـأـكـلـ الشـوـاءـ ، وـالـعـرـسـ ، فـيـ الدـارـ الـآخـرـةـ (٤)». فـريـاحـ إـذـن

(١) ابن تيمية : الصوفية والفقراة ٤ ، ٣ ، ١٢ ، ١٣ .

(٢) أبو نعيم : الحلية ج ٣ ص ١٢٥ - ١٣٣ .

(٣) أبو نعيم : الحلقة ج ٦ ص ١٩٤ وابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٢٧٨ - ٢٧٩ .

(٤) أبو نعيم : الحلية ج ٦ ص ١٩٤ .

من الخائفين ، ومن البكائين . وتقول خلنة أو محة – وهي إحدى العابدات رأيت رياح بن عمرو القيسى ليلة خلف المقام ، فذهبت ، فقامت خلفه حتى أزاحت ، ثم اضطجعت وهو قائم ، فأنأى أنظر إليه ، فقلت بصوت حزين : « سبقي العابدون ، وبقيت وحدي . والهف نساه » فشهم رياح ، وانكب على وجهه ، مغشياً عليه ، وامتلاًّ به رملاً ، فما زال كذلك ، حتى أصبحنا . ثم أفاق<sup>(١)</sup> كان الرجل إذن يعيش في حزن دائم مقيد ، ولعله كان يستمع إلى أخيه عوين بن عمرو القيسى وكان أيضاً من الزهاد يروى عن رسول الله : « أقرعوا القرآن بحزن فإنه نزل بالحزن<sup>(٢)</sup> ». ولم يعش رياح القيسى عزباً ، ولم يتأت عن الزواج ، ولم يكن يترك زوجته كارملة ويأوي إلى مزابل الكلاب . إن ابن الجوزي يذكر أن شميط بن عجلان القاصي زوجه امرأة عابدة فبني بها ، ولا أصبح قامت إلى عجينها ، ورأها هو تعمل فطلب منها أن تبحث عن خادم ، فقالت « إنما تزوجت رياحاً القيسى ، ولم أرفق تزوجت جباراً عنيداً » ولما أقبل الليل ، نام ، ليختبرها ، فقامت للعبادة ربع الليل ، ثم نادته : قم يا رياح . فقال : أقوم . ولم يقم . ثم قامت الربع الآخر ونادته : قم يا رياح . فقال أقوم : ولم يقم أيضاً . فقامت الربع الأخير ثم نادته فقالت : قم يا رياح . فقال أقوم : فقالت . مضى الليل وعسكر المحسنون . وأنت نائم . . . ليت شعرى من غرفتي بك يا رياح . . . وقامت الربع الباقي حتى الصباح ، بينما كان هو لا يزال نائماً .

وكانت امرأة رياح تنظر إلى السماء ، وتشهد ، ثم يغمى عليها ، وإذا اغتم لأمر من أمور الدنيا ، أخذت شعرة من الشعيرات وقالت : أراك تعم لأمر الدنيا ، والدنيا أهون على من هذه « وكان يذكر هو أنه كانت إذا صلت العشاء الآخرة ، تعطيبت ولبست أحسن ثيابها . ثم تأتيه فتقول « لك حاجة » فإن قال « نعم » كانت معه ، وإن قال « لا » قامت فترتعت نياها ، ثم صفت بين قدميها ، حتى تصبيح<sup>(٣)</sup> . وأود أن أنتهي من هذا كله أن رياحاً القيسى لم يخرج عن ستة الزواج ، ولم يترهد ترهد الرهبان النصارى ، أو رهبان المانوية والمندائية – نساك الفرس ، ولم يحي « كالحكيم الهندي العاري » بل إنه لم يعش في دويرة الصوفية التي قيل إن أصحاب عبد الواحد بن زيد قد بنوها . وكان له « بيت ياوئي إليه . ويتين لنا هذا من روایة الحارث ابن سعيد من زهاد البصرة عن بكاء رياح بن قيس ، يقول : أخذ بيدي رياح القيسى يوماً . فقال : هل يا أبا محمد حتى نبكي على مر الساعات ونخن على هذه الحال » وخرجت معه إلى المقابر . فلما نظر إلى القبور ، صرخ ، ثم خر مغشياً عليه . فجلست والله عند رأسه أبكي . فأفاق وسألني : ما يبكيك . قلت : لما أرى بك قال : لنفسك فابك . ثم صاح :

(١) أبو نعيم : حلية ج ٦ ص ١٩٢ ، ١٩٣ ، ١٩٦ .

(٢) نفس المصدر : ج ٦ ص ١٩٢ - ١٩٣ . وإن الجوزي : صفة ج ٤ ، ٣ ص ١٨ .

(٣) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ٢٩ و ٣٠ .

وانفساه ، وانفساه . ثم غشى عليه . فرحمته والله ما نزل به . فلم أزل عند رأسه حتى أفاق . فوثب وهو يقول : تلك إذاً كرفة خاسرة . تلك إذاً كرفة خاسرة . ومضى على وجهه ، وأنا أتبعه لا يكلمني . حتى انتهى إلى منزله ، فدخل وصفق بابه ورجعت إلى أهلها<sup>(١)</sup> ، كان للرجل إذن منزل يلتجأ إليه ، وينغلق بابه دون الناس ، وكان له زوجة ، وكان يستمتع بزوجته ، كما كانت سنة عباد المسلمين ، كما كانت له خلواته مع الله . وقد ذكر هو عن أحد العباد « ثور بن يزيد » أنهقرأ في التوراة أن عيسى عليه السلام قال : يا معاشر المؤمنين - كلّموا الله كثيراً - وكلّموا الناس قليلاً . قالوا : كيف نكلّم الله كثيراً . قال : إخلوا بمناجاته - إخلوا بدعائه « وكان يكره ذكر الدنيا - متشبها بالحسن البصري نفسه نفلاً عن العبد الكبير حسان بن أبي حسان وقد أكثر رياح من الرواية عنه « والله ما سمعت الحسن ذاكراً الدنيا في مجلسه قط » وأخيراً نراه قد اتخذ غالاً من حديد ، فكان إذا جنه الليل ، وضعه في عنقه ، وأخذ يبكي ويتضرع حتى يصبح الصباح<sup>(٢)</sup> .

ونعود إلى محاتيه الصوفية . إنه كان يفتتش عن « نور الحكمة » فكان يقول « كما لا تنظر الأ بصار إلى شعاع الشمس ، كذلك لا تنظر قلوب محبى الدنيا إلى نور الحكمة أبداً »<sup>(٣)</sup> ولا يمكن أبداً التعسف في التفسير ، فنقول إن ذكره لكلمة النور يصله بالمانوية أو المندائية ، إنما يقصد بنور الحكمة « تنقية القلب من حب الدنيا ، حتى تمتلىء بذكر الله » ويفسرها قوله « عجبت للخليقة كيف أنسنت بسوالك ، بل عجبت للخليقة كيف استثارت قلوبها بذكر سوالك » ، فنور الحكمة إذن هي امتلاء القلب بذكر الله ، بحيث لا تأنس بغير الله<sup>(٤)</sup> .

ونحن نتساءل : إنه يذكر كلمة الأنس بالله ، ولا يذكر كلمة الحب ، وقد ذكرها العدد الكبير من العباد من قبله ، وستذكرها معاصرته وصديقه - رابعة العدوية . فهل تخرج عن ذكرها متابعة مالك ابن دينار أستاذ الكبار ، وابن دينار - في بعض الروايات - كان ينهى عن ذكر كلمة الحب<sup>(٥)</sup> . عجباً . إننا نرى الكلمة تظهر في محادثه له مع رابعة العدوية . فقد رأته يقبل صبياً من أهله ويضممه إليه فقالت في دهشة : أتحبه ؟ قال نعم . قالت . ما كنت أحسب أن في قلبك موضعًا فارغاً لحبة غيره ، تبارك اسمه . فصرخ رياح ، وخر مغشياً عليه . ثم أفاق وهو يمسح العرق عن وجهه وهو

(١) أبو نعيم : الحلية ج ٦ ص ١٩٣ .

(٢) أبو نعيم : الحلية ج ٦ ص ١٩٥ - ١٩٦ وابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٢٨٠ .

(٣) أبو نعيم : الحلية ج ٦ ص ١٩٤ - ١٩٥ وابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٢٧٩ .

(٤) أبو نعيم : الحلية ج ٦ ص ١٩٤ - ١٩٥ وابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٣٧٩ .

(٥) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ١٠ .

يقول « رحمة منه تعالى ذكرها ، ألقاها في قلوب العباد للأطفال »<sup>(١)</sup> فالرجل إذن لا يعلن حبه لله ، وهو محب ، بل السنة أهم وأسمى . أن يمسح على رؤوس الأطفال ويقبلهم ويداعيهم . وحين يسأله الأبرد بن ضرار من عبادبني سعد بالبصرة « يا رياح . هل طالت بك الليل وال أيام ؟ » فقال له بم ؟ قال : بالشوق إلى الله فسكت ولم يرد ، وأخذ صديقه الأبرد وذهب به إلى رابعة . فقال لها : تلשמי بثوبك ، واستترى بجهدك ، فقد سألني الأبرد مسألة ، لم أقل فيها شيئاً فقلت : ما سألك ؟ فقال لها : قال لي ، طالت بك الأيام والليلي بالشوق إلى لقاء الله . فقالت رابعة : ماذا قلت ؟ قال : لم أقل نعم فأكذب . ولم أقل : لا فأهجن نفسي . فسمع رياح تخزيق قيصها من وراء ثوبها – وهي تقول لكني نعم <sup>(٢)</sup> . وبعد : فهل كان يتخرج عن ذكر الشوق إلى لقاء الله ، حتى لا يتمنى الموت . اتباعاً للسنة . أم كان يريد أن تعبّر تلميذته العابدة ، المنصهرة في حب الله عن آرائه هو . أم كان يريد أن يرفع مكانة « رابعة » في البصرة ف تكون قبلة العابدين والمحين يلتجأون إليها ، ويستمدون منها الحكمة – وهو في الوقت نفسه – صاحب الحكمة . ثم ماذا كانت علاقته برابعة – هل كانت تلميذته أم زميلته في العبادة . وقد كانت من رواد حلقات مالك بن دينار – عبد الواحد بن زيد ، أم كانت زوجته .

ستعود إلى فحص هذا كله حين نبحث في حياة رابعة وحبها الإلهي .

هذا كل ما عرف عن رياح بن عمرو القيسي في كتب التصوف . ولكن الملطى ، ويکاد يكون أقدم مؤرخ للعقائد الإسلامية يذكر رياحاً وكليباً في صنف من الروحانية أو الفكرية المتمنين إلى الزندقة ، يومئون « بالخلة » وهي نوع من الحبة مستمدّة من قصة إبراهيم « خليل الله » ويري الملطى أن هذه الخلة انتهت بهم إلى نوع من الإباحية . يشرح الملطى أولاً فكرة الروحانية فيقول « وإنما سموا الروحانية ، لأنهم زعموا أن أرواحهم تنظر إلى ملوك السماء ، وبها يعاينون الجنان أو يجتمعون الخور العين ، وتسرح في الجنة ». ولعل الملطى هنا يشير إلى ما ذكره المؤرخون عن الزهاد من أنهم كانوا يحملون برقية الخور العين ، ودعوتهن العباد إلى الدار الآخرة . ثم يشرح معنى الفكرية – ويقول : إنهم أيضاً سموا بها « لأنهم يفكرون – زعموا في هذا حتى يصيرون إليه ، فجعلوا الفكر بهذا غاية عبادتهم ، ومنتهى إرادتهم ، ينظرون بأرواحهم في تلك الفكرة » في هذه الغاية ، فيتلذذون بمخاطبة الله لهم ، ومصافحته إياهم ، ونظرهم إليه ، زعموا أنهم يتمتعون ب مجامعة الخور ، ومحاكمة الأبطال على الأرائك متkickين ، ويسعى عليهم الولدان المخلدون بأصناف الطعام وألوان الشراب ، وطرائف المثار . ولو كانت الفكرة في ذنوبهم الندم عليها . والتوبة منها والاستغفار ، لكان مستقيماً . وأما الفكرة فهو بها لهم

(١) أبو نعيم : الحلية ج ٦ من ١٩٥ .

(٢) أبو نعيم : الحلية ج ٦ من ١٩٣ .

الشيطان ، لأنّه لا يتلذذ بلذات الجنة ، إلا من سار إليها يوم القيمة ، وهكذا وعد الله عباده المؤمنين والمؤمنات » وفي الحقيقة إن المطلي هنا ، كما هو عادته يخلط خطاً كاملاً ، وإن كان يمدنا بمعلومات طريقة عن طائفة الروحانية والفكيرية، إن هؤلاء الروحانية – إن كانوا هم عباد البصرة أو الكوفة ، كانت أرواحهم تنظر إلى ملكوت الله ، وتشوف إلى الجنة ، بما فيها من متاع حسي روحي ، إن هؤلاء الفكريه – إن كانوا هم عباد البصرة أو الكوفة – جعلوا التفكير في الله غاية عبادتهم ، وناجوا الله في خلال تفكيرهم ، وتشوفوا للجنة ، وما فيها من حور عين . . . إلخ . وكان من المخم أن تتراءى عليهم رؤى الآخرة ومشاهدها فيذكرونها ، عوضاً عن حياة الحرمان التي فرضوها على أنفسهم ، والجوع الذي مارسوه والصوم الذي تابعوه <sup>(١)</sup> وكان العابد منهم يصبح « العرس يوم القيمة ، العرس الحقيق الدائم ، لا الحياة القصيرة الرائلة المتوجهة التي يعيشها البشر في الدنيا الزائفة . وكان منتهي تفكيرهم هو الندم على الذنب والاستغفار لها .

وأين هو موضع رياح وكليب في هذه الفرقـة ، في نظر المطلي ، إنه يعتبرها رأس طائفة من الروحانية نادت بفكرة الحب الإلهي : إن حب الله يغلب على قلوبهم وأهوائهم وإرادتهم . إلى أن يسيطر عليهم هذا الحب تماماً « فإذا كان كذلك ، كانوا عنده بهذه المزلة » أي إذا سيطر عليهم الحب . وغلب عليهم . فإن الله يبادهم حباً بحب (يحبهم ويحبونه) فتكون العلاقة بينهم وبين الله – علاقة الخلة . فإذا اخذتهم الله أخلاقه ، والخلة متبادلة . أباح لهم السرقة والزنا وشرب الخمر والفواحش كلها « على وجه الخلة التي بينهم وبين الله . لا على وجه الحلال . كما يحل للخليل الأخذ من مال خليله بغیر إذنه » ثم يقر المطلي أن « رياحاً وكلياً كانوا يقولون بهذه المقالة ويدعون الناس إليها » . ثم يكرر المطلي هذا المعنى أيضاً في موضع آخر – فيقول « ومنهم صنف يقولون إن ترك الدنيا إشغال بالقلوب وتعظيم للدنيا ومحبة لها ولا عظمت الدنيا عندهم تركوا طيب طعامها ولذيد شرابها ، ولين لباسها ، وطيب رائحتها ، فأشغلوا قلوبهم بالتعلق بتركها وكان من إهانتها موافاة الشهوات عند اعتراضها . حتى لا يشتغل القلب بذلكـها . ويعظم عنده ما ترك منها . ورياح وكليب كانوا يقولون هذه المقالة <sup>(٢)</sup> » .

يرى المطلي إذن أن رياحاً وكلياً نادا بالخلة ، وإذا تمت الخلة ، ارتفعت التكاليف ، وأحل للخليل ما في ملك خليله . ولم يكن المطلي – كما قلت – مؤرخاً دقيقاً للحياة الفكرية ، والروحية الإسلامية ، وكتابه خليط مشوه من الحقائق والأكاذيب والتخربيـات الصحيحة وال fasـde . إن من المرجح أن رياحاً وكلياً نادا بالخلة وأبرزا فيها فكرة المحبة أو ضمناها فيها . ولكن لم يكن رياح أو وكليب

(١) انظر رؤية مظير السعدي مع الجوار المزینات – وابن الجوزي صفة ج ٣ ص ٢٨٩ .

(٢) المطلي : النتبـه . . . ص ٩١ – ٩٣ .

من يدعوان إلى نبذ التكاليف ، كان في البصرة كل شيء فعلاً ، وكان هناك من يدعوا إلى أن إهانة الدنيا إنما يتم بمحاجة الشهوات ، ولكن هذا مذهب إباحي لم يعرف عن رياح ولا عن كليب ، وإنما انتشر في مجتمع الزنادقة في البصرة ، وانتقل منها إلى الكوفة . وكان من السهولة بكل أن يعتقه رياح وأن يترك حزنه وألامه ودموعه ، ولكنه لم يفعل هذا . ولم نر مصدرًا واحداً يؤيد دعوى الملطى ، ويتفق معه ، اللهم إلا أبو داود السجستاني . ولكن الذي ، وكان مؤرخ الإسلام العظيم يقول عنه في سيرة أعلام النبلاء « رياح بن عمرو القيسي ، العابد أبو المهاصر . بصرى زاهد ، متأله ، كبير القدر » ويدرك الذي أن رياحاً سمع مالك بن دينار وحسان بن أبي حسان وطائفته « وهو قليل الحديث ، وكثير التشية والمراقبة » ثم يذكر بعضًا من أخباره <sup>(١)</sup> ثم يعود إليه في تاريخ الإسلام ويصفه بأنه « كان خاشعاً خائفاً بكاء » <sup>(٢)</sup> .

وبعد : فما هي مصادر فكرة الخلة التي نادى بها . إن إشارة أبي داود السجستاني والملطى إلى اعتباره من الزنادقة يومئذ بأخذنه عن المانوية أو المندائية . يقول المرحوم الدكتور أبو العلا عفيفي « ولا شك أن ظهور الكلام في الحب الإلهي في بيته البصرة في صورة قوية ناضجة له مغزاه . وإن كانت لا نعرف الكثير عن الظروف التي أحاطت برجال مدرستها . ولكننا نعرف على الأقل أن منهم من كان متأثراً بالفلسفة المانوية التي عرفت بنظرية خاصة في الحب الإلهي خلاصتها أن أرواح الأبرار ذرات نورانية انبثقت من ينبوع النور الأعظم ، فهي دائمًا تتجذب إليه ، وتحن إلى العودة إليه ، وتحاول جاهدة الفرار من هيكلها المظلمة ، فغايتها التحرر من ربة عبوديتها ، والانطلاق من سجنها الأرضي <sup>(٣)</sup> » .

ولكن هل هذا هو الوضع الحقيقي للمسألة . إن فكرة الخلة وفكرة الحب نشأت لدى هؤلاء العباد الأول نشأة إسلامية . امتألة القرآن - كما نعلم - بأسماء الجمال التي تنسب إلى الله ، بجانب أسماء الحلال ، بأسماء الحبة التي تنسب إلى الله بجانب أسماء الجبروت ، وكان من أهم هذه الأسماء (الودود والغفور والرحيم والرؤوف) فال مصدر قرآن أولًا . وحين اتخذ رياح بن قيس فكرة أو نظرية عن الحبة ، وضع لها اسم الخلة ، قياساً على خلة إبراهيم الخليل ، فاتخذ قصة إبراهيم ، نبراسه في وضع أنس نظريته وإبراهيم في حياة العباد المسلمين والصوفية من بعدهم مكان لا يداني . هو صاحب قصة

(١) نصوص منشورة من خطوط الذي سير الأعلام النبلاء في كتاب شهيدة العشق الإلهي - رابعة العدوية للدكتور عبد الرحمن بدوي ص ١٨٥ .

(٢) نصوص منشورة من كتاب تاريخ الإسلام للذي في نفس الكتاب السابق ص ١٨٥ - ١٨٦ .

(٣) المرحوم الدكتور أبو العلا عفيفي ص ٢٠٩ .

الذبيح ، وعنه نشأت فكرة سابقة أو ضلائلاً لله . وكانوا جميعاً عباد البصرة يعتبرون أنفسهم ساببات الله ، ويضعون القيد في أعناقهم ، في انتظار للذبح ، للموت الحقيقي . وكان إبراهيم الخليل أول من ألقى في نار الدنيا ، وألقده الله منها ، حين دعاه هو وحده . وكان إبراهيم الخليل أول من تفكك في خلق الله ، بل أول من أراد اطمئنان القلب - ورد على الله حين سأله (أولم تؤمن) فقال (بلى ولكن ليطمئن قلبي) فالخلة إذن على مثال إسلامي قرآني ، أما أن يكون خالطاً هذا الحب عقيدة مانوية فلا يجد أثراً لهذا . حقاً . كانت العقيدة المندائية ، لا المانوية ، منتشرة بمحوار - البصرة والكوفة . وكانت المندائية تقول : إن في أعلى علينا - تستقر روح الحياة - الإله الأعظم ، ملك النور محاطاً بالكائنات القدسية . الملائكة ، وإن روح الإنسان روح آدم والمalandائيين من أولاده قد استمدت من ملك مملكة النساء هذه . وفي أسفل سافلين ، كانت مملكة الظلام ، بعيادها السوداء ، وأرضها الصلبة . . وجاء المalandائيون إلى هذا العالم ، وهم غرباء فيه . تحاول الأرواح الشريرة أن تجذبهم . ولكن المندائي الصالح يقاوم ويقاوم ، مختلاً في النهر ، مطهراً آثامه ، محباً لمبدأ الأولى . فينتظر المخلص . ساعة الخلاص . ليعود إلى مملكة النساء . إلى روح الحياة <sup>(١)</sup> .

ولا شك أن نظرية المندائية متأثرة بأديان قبلها . ثم وضعت في هذه الأسطورة . ولكن هل أخذ منها عباد الإسلام الأولي . إن القول بأن البعض من هؤلاء كان فارسياً - وقد عرف تراث قومه الأولي أو ثر فيه - بعيد تماماً عن المنطق العلمي - نقد النص داخلياً وخارجياً . عاش الأعلام المتسلمة من رواد الحياة الروحية الأولى الذين دخلوا الإسلام عن يقين ، حياة إسلامية خالصة . إن كان ثمة مشابهة بين حب الإله . كما صوره الإسلام . وحب المبدأ الأول ملك النور . مبدأ الحياة - في المندائية . فهي مشابهة في عنوان الموضوع ، هذا حب وذلك حب . وليس في الأمر أكثر من ذلك .

ثم نأتي إلى المسيحية . هل هي أثرت أيضاً في نظرية الخلة ، كما أثرت في نظرية الحبة عامية كما تقول مارجريت سميث في كل فقرة من فقرات كتابها ، إن كان قد حدث تأثير أو اتصال ، فإن تفسير الأمر - كما قلت - أن الدينين يبعان هنا من نوع واحد ويصدران هنا عن فكر واحد . وسأعود إلى فحص نظرية الخلة - على صورة أوسع - حين أتكلم عن رابعة العدوية :

\* \* \*

## ٢ - أصحاب رياح بن عمرو القيسي ، زنادقة الصوفية :

ونعود إلى تلك الأسماء التي ذكرها المؤرخون عن مدرسة الخلة . فنجد اسم كل Bip - وهو كلاب بن جري - اختلط أيضاً عنده « شدة الخوف وطرب الشوق <sup>(١)</sup> ». ويظهر كلاب في موقف كثيرة ، مع أصحابه من الخائفين ي يكون خوفاً من التبران <sup>(٢)</sup> فهو أيضاً خائف بكاء ، يطرد شوقاً لحبة الله ولقاءه . ثم نجد اسم ابن حيان : وقد ذكره داود السجستاني - كما رأينا - على أنه واحد من الزنادقة وأسماء بن حيان الحريري . أما الملطي فيعتبره رأساً لفرقة من الروحانية ، تقرر أنه ينبغي على العباد أن يدخلوا في مضمار الميدان أى ميدان التنسك والترهد . حتى يبلغوا إلى غاية السبقة أى إلى غاية العبادة . وذلك من تصغير أنفسهم ، وحملها على المكره . فإذا ما بلغ الإنسان نهاية الطريق تحمل من الواجبات وأعطي نفسه كل ما تشتهي وتتمى « سقط عنه تصميم الميدان . واتبع نفسه ما اشتئت <sup>(٣)</sup> ». وكل ما نين أقوال ابن حيان من ناحية ورياح وكلاب من ناحية أخرى من خلاف وأنه لم يرد في أقوال ابن حيان ذكر الخلة . وقد تتبع اسم ابن حيان هذا ، فلم أجده له ذكراً في كتب التصوف اللهم إلا إشارات عن « حيان الأسود <sup>(٤)</sup> ». وهو يروى عن عبد الواحد بن زيد قصة عن الحور العين - ولعل هذه القصص وأمثالها مما دعا الملطي إلى القول بأن هؤلاء العباد « من الروحانية » كانوا يدعون معاينة الحور العين وجماعتها في هذه الحياة الدنيا » ثم يذكره الجاحظ في الزهاد والنمساك باسم حيان أبي الأسود (البيان ج ١ ص ٢٣٢) ويورده صاحب الخلية باسم حيان الأسود وينذر قوله عن أحد العباد « عجبت للخلية كيف أرادت بك بدلاً . بل عجبت للخلية كيف استنارت قلبها بذكر سواك بل عجبت للخلية كيف أنت سواك <sup>(٥)</sup> ». غير أن صاحب كتاب مصارع العشاق يمدنا بنص هام عن حيان القيسي ، يقول حيان فيه « العباد مع الله تعالى على ثلاث منازل : متازل قوم ، يضن بهم عن البلاد (ولعلها البلاء) لثلا يسترق المزعج سرهم ، فتكون هذه حكمة ، أو يكون في صدورهم حرج من قضائه ، وقوم يضن بهم عن مساكنة أهل المعاصي ، لثلا تفتق قلوبهم فن أجل ذلك سلمت صدورهم للعالم ، وقوم صب عليهم البلاء صبياً ، فما ازدادوا له إلا حباً <sup>(٦)</sup> ، وليس في

(١) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٢٨٩ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٦ ص ٢٤٤ .

(٣) الملطي : التبيه ص ٩٣ .

(٤) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٢٤٢ .

(٥) أبو نعيم : الحلية ج ١٠ ص ١٦٤ .

(٦) أبو محمد جعفر بن أحمد بن الحسن السراج : مصارع العشاق ص ١٤٤ .

هذا النص ما يدل على زندقة ، إنما هو تقسيم لمنازل العبادين إلى ثلاثة : متزل هؤلاء الذين ضن الله لهم عن البلاء ، فلا يتزل بهم ، حتى لا يتزل بهم المرض من بلائه ، هؤلاء خلاهم دون الابتلاء - بعون منه . ومتزل ثان - هو متزل هؤلاء الذين عصّهم عن مخالطة الخاطئين حتى لا تخزن قلوبهم . هؤلاء « سلمت صدورهم للعالم » وانبسطوا له . وأصحاب المتزلين من العبادين بلاشك ، ثم متزل هؤلاء المبتلين بكل أنواع البلاء ، يتزلّ بهم من كل جانب ، ويتناولهم بكل المحن ، فما قدحت فيهم إلا حبة له ، هؤلاء استهلكوا فيه ، واستعدّوا حبه . وهذه صورة من صور الحب البحث .

### ٣ - رابعة العدوية :

وإن الحديث عن صورة الحب البحث الذي انبثق في البصرة لينقلنا إلى التكلم عن ممثلته الأولى في صورته العارية ، أوفي صورته الأسطورية ، عن رابعة القيسية المشهورة برابعة العدوية (المتوفاة عام ١٨٥ هـ) . وقد قام بعض الباحثين والباحثات بعرض حياة رابعة وأرائها ، غير أن كل هذه الأبحاث لم تصل إلى توضيح حياة وأراء رابعة في إطارها الحقيقي ، وتقويم هذه الحياة وهذه الآراء تقويمًا صحيحًا . قد يمزج بعض الباحثين بينها وبين رابعة بنت إسماعيل<sup>(١)</sup> ، وهي صوفية شامية متاخرة زماناً عن رابعة المشهورة . والبعض الآخر يبحث حياة رابعة العدوية الأسطورية . فيقوم بتحليل روحي لها ، فيزيد الأسطورة أسطورية ، ويختنق حقيقتها وراء العبارات المضخمة ، والتحليلات الروحية الحديثة ، والماوقف الوجودية بما فيها من استاتيكية وديناميكية والتي لم يعرفها هذا العصر المبكر . لقد أغنت هذه الأبحاث حياة رابعة وأثرت لنا جوانب كثيرة من آرائها ، ولكنها تنكّبت رسم الصورة الصحيحة لها وما ألقى به في تاريخ الحياة الروحية الإسلامية وتطورها .

إن لرابعة صورة حية في عصرها ، تتضح فيها نزعات هذا العصر كله . وقد أثرت هذه الصورة في رباعات متعددات ؛ تعاقبن في أجيال المسلمين ، سرن على دربها كما سارت ، ووصلن إلى نفس النتائج ، وعبرن عن آمالهن وراء هذا العالم المحسوس في نفس التعبيرات ، إن الهمسات الرقيقة التي انبثقت من رابعة قد صقلت الحياة الروحية الإسلامية في هذا العصر ، وما بعد هذا العصر ، كان العباد الخائفون والبكاؤون ي يكونون ويسرون ويقتلون « حلقة التصوف » في صرخات عنفية ، وشطحات خوارة ، ومواعظ ضخمة رنانة ، أما هي فقد جعلت التبعد والتزهد والخوف - عبادة صامتة ، ودموعاً تسع على بساط الحضرة الإلهية ، تكون بحيرة ضافية رقافة . وغسلت الدموع ،

الخطايا ، وكم كانت الخطايا متمكنة متربعة في أرض البصرة ، أرض رابعة الجميلة ، انبثق الحب في رابعة ، في نفسها الرقيقة الشفافة ، فأخذت تعانيه ، فأطلقت نفس التعبيرات ، التي أطلقها الرجال من معاصرتها ، وبعض النساء من سابقها ولكن في صمت واطمئنان ، وبدون الدراما العنيفة ، اللهم إلا نادراً ، لا نجد الشطح ولا الصعق ولا خلط العذار ، ولا يتزدد في جنبات المترزل الصوت العالي ، ولا تأوهات الشجن ولا صيحات التشيع .

لقد حطمت الناي الخشبي التي حملته من قبل في حياتها الصاخبة الدنيوية ، وكسرت أوتاره . لتعود إلى الناي الرباني في أعقاها إلى قلبها . وأنشدت على أوتاره الطبيعية . . . أنسودة الحب الإلهي وهي تنظر في وجهه ويهرب إلى بحيرة الدموع على البورى العتيق في بيته المادى :

### أحبك حين حب الموى وجباً لأنك أهل للذاكا

وبعد : فإن الغموض حقاً يشوب حياة رابعة الأولى - قبل تبعدها وانتهائها للعباد من البصرة . بل إن الغموض أيضاً يتناول اسم أبيها واسم أسرتها واسم الفخذ أو البطن أو القبيلة التي تتسمى إليها بالولاء . وقد ذكرها ابن خلكان فقال : « أم الخير بنت إسحاق ، العدوية البصرية ، مولاة آل عتيك ، الصالحة المشهورة ، كانت من أعيان عصرها ، وأخبارها في الصلاح والعبادة مشهورة <sup>(١)</sup> ». ولكن الملاحظ لا يذكر أبداً نسبتها إلى بني عدى ، وإنما يشير إليها في مواضع خمس بالقياسية ، فيقول في الموضع الأول في ذكر النساء والزهاد من أهل البيان « ومن النساء - رابعة القيسية ومعاذة العدوية امرأة صلة بن أشيم وأم الدرداء » ومن العجب أنه يضعها قبل معاذة العدوية بل أم الدرداء <sup>(٢)</sup> ويقصد الملاحظ بالنساء هنا « نساء أهل السنة لأنه ما يليث أن يذكر نساء الخوارج من النساء والزاهدات » البليحاء وغزاله وقطام وحادة وكحيلة » ثم نساء الغالية أى الشيعة « ليل الناعطية » والصادف وهن « ثم يذكرها مرة ثانية فيقول قيل لرابعة القيسية : لو كلمتارجال عشيرتك ، فاشترو لك خادماً ، تكفيك مؤونة بيتك . فقالت والله إنني لأستحي أن أسألك الدنيا من يملك الدنيا ، فكيف أسلها من لا يملكتها <sup>(٣)</sup> . ويدركها مرة ثالثة فيقول « وقلت لرابعة القيسية : هل عملت عملاً قط ترين أنه يقبل منك . قالت « إن كان كل شيء ، فخوف من أن يرد على <sup>(٤)</sup> » ثم ما يليث أن يذكرها في موضع رابع في نساك البصرة وزهادها باسم رابعة القيسية <sup>(٥)</sup> « وفي موضع خامس في كتاب الحيوان « فإن تهأ مع

(٤) نفس المصدر : ج ٣ ص ٤٨ .

(١) ابن خلكن : وفيات الأعيان ج ٢ ص ٤٨ .

(٥) نفس المصدر ج ٣ ص ١١٦ .

(٢) الملاحظ : البيان والتبين - ج ١ - ص ٢٣٢ .

(٣) الملاحظ : البيان .. ج ٣ ص ٧٢ .

ذلك من هذا المتعشق أن تدمع عينه ، احتاجت هذه المرأة أن يكون معها ورع أم الدرداء ومعاذة ورابعة القيسية ، والشجا الخارجية <sup>(١)</sup> والماحظ - وكما لاحظ الدكتور بدوى بحق ، هو أقدم المؤرخين لرابعة ، بل أكثرهم أيضاً معرفة بالتراث البصري . رابعة إذن قيسية ، ومن المحتمل أن اسم العدوية قد نسب إليها ، من بني عتيك أنفسهم ، سواء بانتساب بطن من بطون عدى إليهم ، أو أنهم كانوا أنفسهم عدوين . وإن اسمها الصحيح هذا ، رابعة القيسية يقودنا إلى طريق توبتها ، فحين اعتلج صوت العبادة فيها ، وتردد في أعماقها نوازع الحيرة والاضطراب ، لجأت إلى القيسين من العباد ، رياح القيسي وحيان القيسي لجأت إلى رجال عشيرتها الأقربين من العباد ، سواء أكانوا قيسين بالدم أم بالولاء . فقادوها إلى طريق العبادة شيئاً فشيئاً ، وبدأت تتردد على كبار تلامذة الحسن الأحياء وبخاصة عبد الواحد بن زيد . ولا نعلم هل حضرت حلقات وعظه ، أم أن رياحاً كان يأخذ الشيخ الكبير إلى بيتها . ومن الثابت قطعاً أنه زارها كثيراً ويلاحظ أن أصدقاء رابعة من العباد أرادوا أن يكلموا - رجال عشيرتها لشراء خادم لها . فهي إذن متصلة بعشيرة هي عشيرة قيس أو العتكين ومن الواضح أنهم كانوا أقرب الناس لها .

لست أود أن أخوض بالتفصيل في حياة رابعة الأولى ، غير أنه يبدو أن رابعة كانت مولاً ، وكانت تعزف على الناي - فيما يقول العطار - ثم كانت مغنية ، وكانت على جانب كبير من الجمال والحسن ، ويدل على هذا نص هام يشرح لنا شرحاً كاملاً حياتها الأولى ، وقد نقل اليافعي لنا هذا النص في روض الرياض عن بعض الصالحين « خطط لي أن أزور رابعة العدوية رضي الله تعالى عنها وأنظر أصادقة هي في دعواها أم كاذبة ، فيينا أنا كذلك ، وإذا بفقراء قد أقبلوا ووجوههم كالأفار ورائحتهم كالمisks ، فسلموا على وسلمت عليهم . وقلت : من أين أقبلتم » . فقالوا : يا سيدى حديثنا عجيب . فقلت لهم : وما هو . فقالوا نحن من أبناء التجار الممولين . فكنا عند رابعة العدوية رضي الله تعالى عنها في مصر ( ولعلها البصرة ) قلت : وما سبب ذهابكم إليها فقالوا : كنا ملتهن بالأكل والشرب في بلدنا . فنقل لنا حسن رابعة العدوية وحسن صوتها . وقلنا لا بد أن نذهب إليها ونسمع غنائمها وننظر إلى حسنها ، فخرجننا من بلدنا إلى أن وصلنا إلى بلددها ، فوصفوها لنا بيها ، وذكرروا لنا أنها قد تابت . فقال أحدنا : إن كان قد فاتنا حسن صوتها وغنائمها ، فما يفوتنا منظرها وحسنها . فغيرنا حليتها ، وليسنا الفقراء ، وأتينا إلى يابها . فطرقنا الباب فلم نشعر إلا وقد خرجت ، وتمرغت بين أقدامنا وقالت : لقد سعدت بزيارتكم لي فقلنا لها : وكيف ذلك . فقالت : عندنا امرأة عميماء منذ أربعين سنة ، فلما طرقم الباب قالت : إلهي وسيدي بحرمة هؤلاء الأقوام الذين طرقوا الباب إلا ما ردت على

(١) الماحظ : الحيوان ج ١ ص ٧٨ - وانظر الدكتور بدوى شهيدة العشق الإلهي ص ١٠٨ .

بصري . فرد الله عليها بصرها في الوقت . قال : فعند ذلك نظر بعضاً إلى بعض وقلنا ترون إلى لطف الله بنا ، لم يفضح سريرتنا فقال الذي أشار علينا بلبس الفقراء والله لا عدت أفلح هذا اللباس من على . وأنا تائب إلى الله عز وجل على يدي رابعة فقلنا له . ونحن وافقناك على المعصية . ونحن نوافقك على الطاعة والتوبة فتبنا كلنا على يديها . وخرجنا عن أموالنا جميعها ، وصرنا فقراء - كما ترى<sup>(١)</sup> وقد أوردت النص بأكمله ليترين لنا - أن الرواية وإن كانت تضع رابعة في أعلى درجات المشيخة الصوفية في وقت تعبدها المبكر متبرغة أمامهم تحت أقدامهم الدنسة في خضوع مطلق للإرادة الإلهية . مستلقية على حضرة الله ، ملقية إليهم بسر الطريق ، التصفية ، إلا أن الرواية تكشف لنا عن حياتها الدنيوية قبل التوبة . كان أبناء الأغنياء إذن يأتون إليها . ويستمعون إلى صوتها . وكانت تستقبل هؤلاء جميعاً ، وقد اشتهرت في العالم الإسلامي بجمالتها وغنائها .

ودخلت طريق العباد والزهاد . . . طريق البكاء والخوف ، وطريق التهجد في الليالي الطوال . وكان لا بد أن تذهب لأمرأة مثلها عانت الطريق من قبل . فاتصلت بحيونة ، عابدة من أكبر عابدات البصرة . وقد تتسائل : هل عرفت الطريق إليها بنفسها ، أم قادها إليها رياح القيسي . لقد كانت حيونة على صلات بعد الواحد بن زيد ، وعبد الواحد بن زيد أستاذ رياح . فهل عرفت رابعة حيونة عن هذا الطريق . سواء هذا أو ذاك . فقد أثرت حيونة في رابعة أشد التأثير . والأخبار قليلة - ولكنها كافية لكي تبين لنا تأثيرها في رابعة .

كانت حيونة - خادمة من خدمات الله : وقد أعلنت هي هذا - حين صامت حتى اسودت ، فعوتيت على ذلك ، فرفعت طرفها إلى السماء وقالت : لقد لامني خلقك في خدمتك ، فوعزتك وجلالك ! لأنخدمتك حتى لا يبقى لي عصب ولا قصب . ثم أنشأت تقول :

يا ذا الذي وعد الرضا لحيي  
أنت الذي ما إن سواك أريد

وهكذا تفت بالحب الإلهي ورضا المحبوب . بل إنها تقول « من أحب الله أنس ومن أنس طرب . ومن طرب اشتاق . ومن اشتاق . وله ومن وله خرم . ومن خرم وصل . ومن وصل اتصل . ومن اتصل عرف ومن عرف قرب . ومن قرب لم يرقد . وتسرورت عليه بوارق الأحزان » وسرى رابعة تسير في نفس الخطي خدمة الله . وإعلان الرضا . ثم تتغنى بالمحبة . وتعلو حيونة على الوعظ ، وتقف منه موقف المعاداة ، وترى فيه غثاء خارجيًّا ، لا يصل إلى القلب . وتنقف حيونة يوماً على عبد الواحد بن زيد وهو في حلقته - يعظ الناس بأساليبه الناري ، ولكنها ترى أنه في الحقيقة ما زال يتكلم عن الدنيا ،

(١) البافعي : روض الرياحين ص ٣٦٩ - ٣٦١ .

ويدلل بها ، وأنه يهاجمها ، لأنه ما زال متعلقاً بها ، ثم هو - فوق هذا وذاك - يتقرب إلى العباد فتصرخ فيه : يامتكلّم : تكلّم عن نفسك . والله لو مت ما تبعك جنائزك . فاستدار عبد الواحد بن زيد إليها . وسألها - ولم ؟ قالت : تتكلّم عن الخلقة وتتقربين لهم . ما شئتك إلا بعلم صبي علمه أن يحفظه بالقسى . فإذا بكر من بيته نسي فيحتاج المعلم إلى ضربه . اذهب يا عبد الواحد . اضرب نفسك بدورة الأدب . وترود زاد القناعة : واجعل حظك مما أنت فيه الكلام على نفسك . ثم تكلّم على الخلقة ولقد عرق عبد الواحد بن زيد . وامتنع عن الوعظ سنة<sup>(١)</sup> .

وزرى نفس هذه الصورة لدى رابعة ، فهي تقف موقف المعلم الروحي الكبير من سفيان الثورى . وكان سفيان يحب داعماً زيارتها ويدعوها بمأدبة الله . ويدرك جعفر بن سليمان العابد أن سفيان الثورى أخذ بيده وقال له : مر إلى المأدبة التي لا أجد من أستريح إليها إذا فارقتها . فلما دخلها عليها . قال سفيان : اللهم إني أسلّك السلام . فبكت رابعة : فقال لها سفيان : ما يبكيك . قالت : أنت عرضتني للبكاء . فقال لها : وكيف ؟ قالت : أما علمت أن السلام ترك ما فيها . فكيف وأنت متطلخ بها . ومرة ثانية يقول بين يديها « واحزنناه » فتقول : لا تكذب . قل . واقلة حزناه . لو كنت محزوناً . ما هنأك عيش<sup>(٢)</sup> وتعظمه فتقول : إنما أنت أيام معدودة . فإذا ذهب يوم ، ذهب بعضك ، ويوشك إذا ذهب البعض ، أن يذهب الكل وأنت تعلم فاعمل<sup>(٣)</sup> وكذلك تتعلّم مع رياح القيسى صالح بن عبد الجليل<sup>(٤)</sup> وكلاب إيمان يدخلون بينها ويجلسون بين يديها ، وتدكروا الدنيا فذموها فقالت رابعة : إن لأري الدنيا برزاعها في قلوبكم . ومن أين توهتم علينا . قالت : إنكم نظرتم إلى أقرب الأشياء إلى قلوبكم ، فتكلّمتم فيه<sup>(٥)</sup> وهكذا . . . وعلى مثال حيونة - تقف رابعة من هؤلاء جميعاً - موقف الشيخ يقود المربيدين إلى حظيرة القدس . بل إنها تنادي رياح بن عمرو القيسى . . . وتقول : يا غلام - وتأخذ بيده - وتدعوه الله<sup>(٦)</sup> . . .

ومرة أخرى تبدو حيونة - في مقام أستاذة رابعة . فقد زارت رابعة حيونة وقضت الليل معها . ولكن لم يتحمل جسدها الرقيق السهر . فنامت فأيقظتها حيونة - وهي تقول : قومي . قد جاء عرس المهتدىين . يا من زين عرائس الليل بنور التهجد<sup>(٧)</sup> « فقامت رابعة للعبادة . وقد تصور الدكتور بدوى

(١) أبو القاسم الحسن بن محمد بن حبيب النسابوري : مصائر المشاق ص ١٢٨ .

(٢) ابن الجوزى : صفة ج ٤ ص ١٨ و ١٩ .

(٣) صالح بن عبد الجليل : عابد من كبار العباد ، وقد نقل عنه أبو سليمان الداراني . انظر : الخلقة ج ٨ ص ٣١٧ .

(٤) النهي : سير أعلام النبلاء ج ٦ لوحة ٢٠٨ .

(٥) النسابوري : عقلاه المجاين ص ١٢٨ .

أن حيونة هنا ترمي إلى الزواج الروحي بالله ، وأن فكرة هذا الزواج اختتمت لدى العابدات المسلمات الأواليات قبل اختهاره وظهوره لدى الرهبنة المسيحية بقرون . ويحاول أن يربط بين قول حيونة هذا وبين موقف رابعة من عبد الواحد بن زيد حين خطبها فرفضته ، والقصة كما يوردها الزيبي « وخطبها عبد الواحد بن زيد ، فحججته أيامًا حتى سئلت أن يدخل عليها . فقالت له : يا شهوانى . اطلب شهوانية مثلك . أى شيء رأيت في من آلة الشهوة » . وفي الحقيقة إن قول حيونة لا يوحى أبدًا بفكرة الزواج الروحي » من الله ، والزفاف به . إنه فقط إعداد لعروس الليل ، أن تملأ عرسها بالتبليل والتهجد . . . وحقاً يكون الاستنتاج صحيحًا ، وأنه زفاف بالله ، إذا ما نقل عن هؤلاء العابدات من ذكرن هذه العبارات ، كلمات العشق أولاً ، وهذا ما لا نجد أنه أبداً . وثانياً — رؤية الله وإشراقة عليهن وتجسده . وفكرة الزواج الروحي في الرهبانية المسيحية متصلة بفكرة التجسد الإلهي ، ولم يرد شيء من هذا على الإطلاق في كلام العابدات المسلمات الأواليات . ثم ماذا نقول في هؤلاء المحبين من الرجال ، من امتنعوا عن الزواج . هل أملوا أيضًا — بنور التهجد — الزواج بالله . أو أنهم اتجهوا في هذا الوقت المبكر من تاريخ الحياة الروحية في الإسلام إلى فكرى الحلول والاتحاد . وهو ما لا نجد أنه أبداً في تاريخ هؤلاء الرجال ، وسيرد عن رابعة نفسها أبيات في الحلول يبرئها الذهي منها ، أو يفسرها تفسيرًا آخر . ثم تأتي إلى أقوال رابعة في رفضها عبد الواحد بن زيد — كما ذكر عنها رفضها للحسن البصري — وهو خطأً تاريخيًّا . أقول إن رابعة في رفضها لعبد الواحد بن زيد تطلب من هذا الشهوانى أن يبحث عن شهوانية مثله . أما هي — وهي في تعبدتها وتهجدتها قد فقدت آلة الشهوة . أى أنها تقر أن هناك سبباً ماديًّا يحول بينها وبين هذا الزواج .

وقد تزوجت العابدات من قبلها ، وسرى رابعة بنت إيماعيل الشامية تتزوج أحمد بن أبي الحوارى . ولا يعنها الزواج من إطلاق أغاني الحب الإلهي . ثم إننا لا نجد فكرة « الزواج الإلهي » بعد ذلك في أوساط صوفية الإسلام . ستجد نظرية الحب تتصل بالحلول ، كما تتصل بالاتحاد — أي وحدة الوجود . وستراها تتصل بوحدة الشهود . كما سترها لدى صوفية أهل السنة والسلف في نظرية جميلة تتصل برؤية الوجه الإلهي ، ولكننا لن نرى فكرة الزواج الإلهي في صورته المسيحية الرهبانية في أوساط صوفيات الإسلام وصوفيتها فيما بعد .

وعلى أية حال — فقد كان لحيونة من التأثير في رابعة الشيء الكبير ، وكان لا بد لرابعة أن تلجأ إلى امرأة ، وهي في أول الطريق ، وقد حاكت حياتها واستمعت إليها وهي تقول<sup>(١)</sup> .

يادا الذى وعد الرضا لحبيبه أنت الذى ما إن سواك أريد

(١) الزيبي : انفاف السادة المتدينين في شرح إحياء علوم الدين ج ٩ ص ٥٧٦ .

واستمعت إليها وهي تدعوه بواحدها :  
 يا واحدى : تعمى بالليل التلاوة ، ثم تقطعني عنك فى ضياء النهار . يا إلهى . وددت أن النهار  
 ليل حتى أتمع بقربك <sup>(١)</sup> ...  
 وهكذا فعلت رابعة من بعدها ، بل إن حيونة هي التي دفعتها إلى قيام الليل ، حتى وصلت إلى  
 القرب الإلهي .

ولم تكن حيونة العابدة الوحيدة في هذا العصر التي نادت بفكرة الحب الإلهي قبل رابعة . كان  
 غيرها الكثيرات . شعوانة الفارسية ، وقد اعتبرها المؤرخون من « السلف الصالح » أنشدت الحب قبل  
 رابعة في الأبلة ، الثغر الفارسي القديم ، وعاصرتها رابعة ، كما كان هناك بردة الصربيمة ، وقد  
 أطلقت — قبل رابعة نفس العبارات التي أطلقتها رابعة في الحب الإلهي <sup>(٢)</sup> . وعاصرت رابعة أيضاً  
 عبيدة بنت أبي كلاب <sup>(٣)</sup> من كبار العابدات في البصرة . وكذلك عفيرة العابدة المشهورة <sup>(٤)</sup> كما  
 قامت على خدمة رابعة — عبيدة بنت أبي شوال ، وكانت من خيار « إماء الله <sup>(٥)</sup> » ثم مريم البصرية  
 وكانت أيضاً خادمة لرابعة « وكانت إذا سمعت علوم الحبة طاشت ». بل يذكر ابن الجوزى أنها  
 حضرت بعض المذكرين ، فتكلمت في الحبة ، فلما تكلمت في المجلس <sup>(٦)</sup> . ونستنتج من هذا أن القواليين  
 والمذكرين كانوا يتناولون علم « الحبة » وينشدون أناشيدها في عصر رابعة ، وإننا نرى خادمتها تصفع  
 وتموت في مجلس الذكر ثم نرى صورة أخرى من رابعة وهي حبيبة العدوية تكاد تعيش في نفس العصر  
 تقوم على سطح منزل وتشد عليها درعها وتخمارها في الليل . وتقول : « إلهي غارت النجوم ، ونامت  
 العيون ، وغلقت الملوك أبوابها ، وبابك مفتوح ؛ وخلأ كل حبيب بحبه . وهذا مقامي بين يديك »  
 فإذا كان السحر ، أخذت تردد « اللهم وهذا الليل قد أذير ، وهذا النهار قد أسفر ، فليت شعري هل  
 قبلت مني ليلى ، فأهنى ، أم ردتها على فأعزى ، فوعزتك لهذا دأبى ، ودأبك أبدا ، لو انهرتني ما  
 برحت من بابك ، ولا وقع في قلبي غير جودك وكرمك <sup>(٧)</sup> .  
 وذكر ابن الجوزى ابنة أم حسان الأسدية البصرية ية وكان يزورها سفيان الثوري — كما كان يزور

(١) النسابوري : علاء المجانين ص ١٢٨ .

(٢) ابن الجوزى صفة ج ٤ ص ١٦ - ٣٩ .

(٣) نفس المصدر ج ٤ ص ٢٢ ، ٢٣ .

(٤) أبو نعيم : حلية ج ٦ ص ٢١٨ وابن الجوزى صفة ج ٣ ص ٢٢٤ ، ج ٤ ص ٢١ ، ٢٢ .

(٥) ابن الجوزى : صفة ج ٣ ص ١٩ .

(٦) ابن الجوزى : صفة ج ٤ ص ٢١ .

(٧) ابن الجوزى : صفة ج ٤ ص ٢٠ .

رابعة ، وقد اتهمته أيضاً ، كما اتهمته رابعة بمحب الدنيا . وذكر سفيان عنها أيضاً أنه كان إذا جن عليها الليل ، دخلت محراباً لها وأغلقت عليها ونادت «إلهي خلا كل حبيب بمحبوبه ، وأنأ خالية بك يا محبوب<sup>(١)</sup>» .

وكان هناك في الكوفة ميمونة السوداء وقد ذكرنا قصتها مع عبد الواحد بن زيد . وفي الأبلة أيضاً «ريحانة» وقد ذكر صالح المرى أنه رآها فسلم عليها فقالت : يا صالح اسمع :  
 بوجهك لا تعذبني فإن أهل أن أفوز بخير دار  
 وأنت مجاور الأبرار فيها ولو لا أنت ما طاب المزار  
 بل كان يذهب إليها ثابت البناي هو وجماعة من العباد ، ويقضى الليل في بيتها بالأبلة . وكانت تقوم أول الليل وهي تقول :

قام الحب إلى المؤمل قومه كاد الفؤاد من السرور يطير  
 فلما كان جوف الليل ، سمعها ثابت البناي وأصدقاؤه يقولون :  
 لا تأسن بمن توحشك نظرته فتمنعن من التذكرة في الظلم  
 واجهد وكد وكن في الليل ذا شجن يسوقك كأس وداد العز والكرم  
 ثم تنادي - حين يطل عليها الصباح : واحرباه واسلياه :  
 ذهب الظلام بأنسه وبالفه ليت الظلام بأنسه يتجدد  
 ونرى نفس الأمر يتكرر عند رابعة . يأتي إليها العباد ويقضون الليل في بيتها ، ثم تردد هي أغاني  
 الحب ...

أما عن صلات حياة رابعة بالرجال من الزهاد ، فإنه لم يبحث بعد أيضاً . غير أنني أود أن أضع هنا بعض الملاحظات العامة : هل تبعدت رابعة - والعبادة هنا بمعناها الفنى هو هجر الدنيا والانقطاع لله - وهي في أوج جمالها وحسنها . كما تصورها الأسطورة ، أما أنها قد فعلت هذا وقد تقدم بها السن . إننا نراها تصرخ في عبد الواحد بن زيد حين تقدم لخطبتها «يا شهوانى - اطلب شهوانية مثلك ، ماذا تجد في من آلة الشهوة» - وهذه صرخة من امرأة في خريف الحياة . ثم ما هي صلاتها بالقيسين وبخاصة رياح بن عمرو القيسي إنه يأتي بصديقه الأبرد ويقول لها «استترى بشوبك» وهذا نداء من زوج ، فهل هي امرأته . هل هي «امرأة رياح القيسي» التي ذكرها ابن الجوزي ، والتي ذكر أنها كانت أكثر منه عبادة وقياماً بالليل ثم إن شميط بن عجلان - وهو الذي زوج رياحاً هذه المرأة

(١) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ٣٠ .

العايدة ، كان من مشايخها<sup>(١)</sup> . ثم هناك مجموعة من الرجال قد سبهم رابعة أشد التقديس ، منهم عبد العزيز بن سلمان الراسي ، وكانت رابعة تسمى « سيد العابدين » وكان عبد العزيز الراسي سردار يخلو به<sup>(٢)</sup> .

ونحن نتساءل أيضاً ما هي صلاتها بالعتكين . . . وهي في زمن عبادتها وقد عرفت بأنها مولاة آل عتيك . كان ضيغم بن مالك من العتكين . وقد عرفته رابعة معرفة تامة<sup>(٣)</sup> . وقد عرف عنه أيضاً أقوال في الرضا « لو أعلم أن رضاه أن أقرض لحمي للدعوت بالمقراض فقرضته » ، ويحاطب الله : « فرة عيني » وإذا أصابته الفترة ، اغتسل وقال « كيف عزفت قلوب الخلقة عنك ، ثم يدخل بيته ، ويفلق بابه ويقول « إلهي – إليك جئت<sup>(٤)</sup> » . هل كانت هذه كل الصلة ، صلة الإعجاب بعابد ، أم أن رابعة – وهي في أوج تعبدها – كانت تتصل بأوليائها القدامى ، وكان من الرواة عنها أيضاً بشر ابن صالح العتكى<sup>(٥)</sup> . ثم إنها أيضاً كانت على صلات ببشر بن منصور السلمى ، وتحمل له في نفسها أعظم التقدير<sup>(٦)</sup> .

وإذا انتقلنا إلى عرض آرائها كواحدة من عابدات المسلمين ، ونجد جأ صوفياً فلسفياً ، يضعها في نسق صوفية الحلول ، ويصدر عنها الشطح ، وخلع العذار ، ويمثل أصحاب المزوج الأول : ابن الجوزى وابن تيمية والذهبي ، ومؤرخو التصوف السنى – من أمثال الكلباذى والقشيرى وأبو طالب المكى والغزالى والزيدي وغيرهم ، أما أصحاب المزوج الثانى – فهم مؤرخو التصوف المتأخر من الفرس ، والشعراء المتأخرون الصوفية منهم . ثم جماعة من الحلولية ، اتهموا بأنهم قد وضعوا على لسانهم نظرية الحلول ، أو أنهم فسروا كلامها تفسيراً حلولياً ، وجعلوها الصوفية الأولى التي شطحت في البصرة ؛ بل بلغت في شطحها الأوج . ثم جعلوها المبشرة الأولى بفكرة الحج بالهمة . وأننا نلاحظ أن أصحاب المزوج الأول هم المؤرخون الحقيقيون ، الذين كتبوا التاريخ بتراهيم وأمانة ، وأما المتأخر من الفرس – مؤرخين كانوا أو شعراء ، فكانوا يحملون المتقدمين من الصوفية والعباد آراءهم هم ، ويعملونهم أسطورة من أساطير التصوف .

(١) النهي : سير أعلام النبلاء ج ٦ لوحة ٢١٨ .

(٢) ابن الجوزى : صفة ج ٣ ص ٢٨٨ .

(٣) نفس المصدر ج ٣ ص ٢٧٠ .

(٤) نفس المصدر ج ٣ ص ٢٨٦ ، ج ٤ ص ١٩ .

(٥) النهي : سير أعلام النبلاء ج ٦ لوحة ٢٠٨ .

(٦) ابن الجوزى : صفة ج ٣ ص ٢٨٦ .

وستعرض في إيجاز آراء رابعة طبقاً للنموذجين.

أما النموذج الأول : فتظهر فيه رابعة في صورة المرأة الزاهدة العابدة الخامسة<sup>(١)</sup> ، تسمع الآية القرآنية فتخشع وتسقط باكية . وتقضى الليل كله في صلاة ، وكانت تعلن أنها تطلب رضاء الرسول يوم القيمة وأن يباهى الأنبياء بعملها ، فإذا طلع الفجر ، هجعت هجعة . ثم تستيقظ — وهي تقول : « يا نفس كم تنايمن . وإلى كم تقومين . يوشك أن تنايم نومة لا تقومين منها إلا ليوم النشور » . ثم أخذت تطلق في الاستغفار كلمات ربانية ، استغفارنا يحتاج إلى استغفار لعدم الصدق . وبدأت تخرج عن الدنيا كلية ، فكره ذكرها حتى في مقام الندم ، وتستشهد بقول الرسول « من أحب شيئاً أكثر من ذكره » وتصرخ لصالح المري وهو يعظ بنفس الحديث وتقول للعباد : ذكركم لها دليل على بطالة قلوبكم « إنها تراهم غرق فيها ... فتقول « إذ لو كنتم غرق في غيرها ما ذكرتموها » وكثيراً ما قالت لسفيان الثوري إنه ملطخ بهذه الدنيا ، شارب كأسها حتى الثالثة « أما علمت أن السلامة من الدنيا ترك ما فيها ، فكيف وأنت متلطخ بها<sup>(٢)</sup> » ويقول يمن يديها « واحزنناه » — فترد عليه « لا تكذب : قل واقفة حزناه . لو كنت مخزناً ما هنأك عيش<sup>(٣)</sup> » وكانت تعيب عليه اشتغاله بالحديث وتنظر إليه وتقول « نعم الرجل أنت لولا رغبتك في الدنيا . فقال : ماذا رغبت قالت : في الحديث » ولا تبني للدنيا ذرة من مدخل فيها . ترفض أموال الناس وصلاتهم وهداياهم . فأثارها رجل بأربعين ديناراً لستعين بها على الحياة — فترفض باكية ، وترفع رأسها إلى السماء — قائلة « هو يعلم أنني أستحي منه أن أسأله الدنيا ، وهو يملكتها ، فكيف أنا أريد أن أخذها من لا يملكها<sup>(٤)</sup> » .

وعاشت مدة طويلة في مقام الحنف « فإذا سمعت ذكر النار أغنى عليها » بل إن مالك بن دينار يسمعها تقول « كم من شهوة ذهبت لذتها ، وبقيت تبعها . يا رب أما كان لك عقوبة ولا أدب غير النار ». ثم ماتلبت أن تنتهي إلى الرضا وتعبر عن هذا الرضا حين سئلت « متى يكون العبد راضياً » فترد : « إذا سرته المصيبة كما سرته النعمة » . ولم تعد تسعى لرزق ، وتساوي عندها اللذة الألم ، وقد حدث أن اصطدمت رأسها بجدار ، فآلمها ، فلم تلتفت لذلك . فقيل لها : ما تحسين بالألم . فأجبت : شغلي بموافقة مراده — فيما جرى شغلي عن الإحساس بما ترون<sup>(٥)</sup> .

وتعيش في منزلة « الحيرة » فتسأله يوماً « من يدلنا على حبيبنا » ، فتقول لها خادمتها « حبيبنا

(١) النهي : سيد أعلام النبلاء ج ٦ / ٢ . لوحة ٢٠٨ وانظر الدكتور بدوى ص ١٨٣ .

(٢) المناوى : طبقات الأولياء .. ١٠٤ / بـ والدكتور بدوى . رابعة ص ١٣٥ .

(٣) ابن الجوزى : صفة ج ٤

(٤) نفس المصدر : ج ٤ .

(٥) المناوى : طبقات الأولياء ١٠٤ بـ ، ١٠٥ بـ .

معنا ، ولكن الدنيا قطعتنا عنه<sup>(١)</sup> ... فلا بد إذن من قطع الدنيا ... حتى يكون الحبيب معها . وتسير في طريق حيونة . الرضا يدفعها إلى الاستهلاك في حب الله ، ولكنها ما زالت خائفة ، فتراجيه : إلهي : أخرج بال النار قليلاً يحبك . فهتف هاتف : ما كنا نفعل هكذا . فلا تظني ظن السوء<sup>(٢)</sup> فينتهي الحروف ، وقد اطمأنت في مناجاتها ، واحتفت آلام الدنيا ، ثم تجاوزت نظرتها النعيم الآخروى المادى ، فيسألها سفيان الثورى : ما حقيقة إيمانك : فتقول : ما عبدته — خوفاً من ناره — ولا حباً لجنته فأكون كالأخير السوء ، إن خاف عمل ، بل عبدته حباً له وشوقاً إليه<sup>(٣)</sup> « وفي نفس عبارات حبيبة العدوية وبردة الصرميمية ، بل بنفس الحركات تقوم على السطح وتتشد عليها درعها وتضع خجارها تقول : « إلهي — أنا رأت النجوم ، ونامت العيون ، وغلقت الملوك أبوابها . وخلال كل حبيب بمحببه ، وهذا مقامي بين يديك ... » ثم تقبل على الصلاة والتهجد والعبادة حتى الصباح ، فإذا كان وقت السحر ، وطلع الفجر قالت : إلهي — هذا الليل قد أذبر ، وهذا النهار قد أسف . فلبت شعرى : أقبلت مني ليلى فأهنا ، أم رددتها على فأعزى . فوعزتك . هذا دأبى ما أحبيتني وأعنتنى . وعزتك . لو طردنى عن بابك ما برحت عنه ، لما وقع في قلبي من محبتك<sup>(٤)</sup> ... ثم بورد صاحب الروض الفائق أبياتاً لها كانت تنشدها :

يا سروى ومنى وعادى وأنسى وعدى ومرادى  
 أنت روح الفؤاد أنت رجالى أنت لي مؤنس وشوقك زادى  
 أنت لولاك يا حياق وأنسى ما تشتت في نسيخ البلاد  
 وإن لأشك بعض الشك في نسبة هذه الأبيات إليها . فهي تذكر التشتت في البلاد . ونحن نعلم  
 أنها لم تكن من السائعات ، فقد استقرت في البصرة ، اللهم إلا خلال حجها . فهل اعتبرت الحج هو  
 التشتت في البلاد . هذا بعيد ثم ينسب إليها رباعيتها المشهورة والتي ترجع نسبة لها لدى النون :  
 أحبك حين حب الهوى وجأ لأنك أهل للذاكا  
 فاما الذى هو حب الهوى فذكر شغلت به عن سواكما  
 وأما الذى أنت أهل له فكشفك للحجب حتى أراها  
 فا الحمد في ذا وفى ذاك لي ولكن لك الحمد في ذا وذاكا  
 وقد شك الأقدمون أيضاً من الباحثين في نسبة هذه الرباعية لها ، فنسبوها إلى سفيان الثورى

(١) القشيري : الرسالة ص ١٤٧ - ١٤٨ .

(٢) الريدى : المحاف السادة المتقين ج ٩ ص ١٨٨ .

(٣) الحريفيش : الروض الفائق ص ١١٧ .

ووجعفر بن سليمان الضبي ، وعبد الواحد بن زيد وحماد بن زيد<sup>(١)</sup> . ولكن الدكتور كامل الشيبى يشك فى صدور هذه الأبيات عن العصر كله . يقول «ويبدو من هذه الأبيات التأثر أولاً ، وضعفها باد فى التعبير وفي السبك ، وعليها مسحة الشعر التعليمي الذى يقصد به ، ضبط تفاصيل العلوم فى أبيات تحفظ عن ظهر قلب»<sup>(٢)</sup> وهذا واضح تماماً من تأمل الشعر ، ثم هناك شواهد - تمت إلى النص الخارجى للنصوص يؤكد هذا . إن معظم من أرخوا لرابعة لم يذكروا هذه الأبيات لها وبخاصة ابن الجوزى وأبو نعيم . ثم لم يوردها الذهبى - فيما بعد - مع أنه أورد بيتهن لها يومهان الحلول . ثم يورد أبو نعيم وغيره هذه الرباعية منسوبة إلى ذى النون المصرى أو على الأقل يوردها هو وغيره - في حديث له مع جارية قابلها على ساحل البحر ، عليها أطهار شعر ، وهى ناحلة ذابلة ، فدنا منها ليسمع ما تقول ، فرأها متصلة الأحزان بالأشجان ، وعصفت الرياح ، واضطربت الأمواج ، وظهرت الحيتان . . . فصرخت ثم سقطت على الأرض . فلما أفاق . . . قالت : سيدى بك تقرب المقربون في الخلوات ، ولعظمتك سبحت الحيتان في البحار الزاخرات ، ولجلال قدسك تصافقت الأمواج المتلاطفات . أنت الذى سجد لك سواد الليل وضوء النهار ، والملك الدوار والبحر الزخار ، والقمر التوار والتجم الزهار ، وكل شيء عندك بمقدار ، لأنك العلي القهار.

يا مؤسس الأبرار في خلوتهم يا خير من حلت به التزال  
 من ذاق حبك لا يزال متينا فرح الفؤاد - متينا بليل  
 من ذاق حبك لا يرى متيسماً من طول حزن في الحشا إشال  
 فقال لها : زيدينا من هذا . فقالت : إليك عنى . ثم رفعت طرفها إلى السماء - وقالت :  
 أحبك حين : حب الوداد وجباً لأنك أهل لذلك  
 فأما الذي هو حب الوداد فحب شغلت به عن سواك  
 وأما الذي أنت أهل له فكشفت للعجب حتى أراك  
 فما الحمد في ذا ولا ذاك لي ولكن لك الحمد في إذ وذاك  
 إن هذه الرباعية من روح ذى النون المصرى ، وقد كان ذو النون معلماً كبيراً ، وشيخاً لمزيدين ،  
 كما كان إسماعيلياً تعليمياً ، اتصل بالفلسفة الأفلاطونية المحدثة ، وعرف الفلسفة عامة وهناك إشارة  
 لامعة للعالم الممتاز الدكتور كامل الشيبى يذكر فيها أن «شعرًا شبيهاً بهذا الذى نسب إلى رابعة عرض على  
 الكنتى الفيلسوف ، فقد سمع إنساناً ينشد :

(١) الزيدي : اتحاف السادة المتقين ج ٦ من ٥٧٧ .

(٢) الدكتور كامل الشيبى : الصلة ج ١ ص ٣٢٥ .

وف أربع مني حلت منك أربع فا أنا أدرى أيها هاج لى كربلا  
 خيالك في عيني أم الذكر في في أم النطق في سمعي ، أم الحب في قلبي  
 فقال الكندي - والله لقد قسمتها تقسيماً فلسفياً . يقول الشيبى «إذا كان هذا التعداد الجميل  
 يدخل في باب التقسيم الفلسفى ، فا أخلى أبيات رابعة — والمفروض أنها سابقة عليه — أن تدخل  
 المدخل نفسه ، فتقطع الصلة بين الأبيات وبين زاهدتنا العاشقة التي لم تخطر المنطقه والترتيب على  
 بالما »<sup>(١)</sup> ويلاحظ أن الكندي (١٨٥—٢٥٢) قد عاصر ذا النون المصرى (١٨٠ هـ ٢٤٥ هـ) وقد  
 زار بغداد . فلا شك أن هذا الأخير إذن ، قد عرف ثقافات عصره وبخاصة أنه كان في بيته  
 الأفلاطونية الحديثة . في مصر . ثم إذا كانت الأبيات تنسب له في هذا اللقاء الروحى أو هذه المناجاة  
 الروحية مع امرأة على الساحل ، فلا شك أن الأبيات له . اللهم إلا إذا كانت من التقسيم المدنية التي  
 كانت تنشدها رابعة — وهى تعنى قبل تبعدها — ثم استخدمتها في تبعدها رمزاً على حبها الإلهى .  
 على أنى أرى أنه سواء كانت هذه الأبيات لدى النون المصرى أو لغيره — فقيها تاريخ حياة  
 رابعة . فهى فعلاً كانت تتردد بين حيين : حب الموى : وحب ما هو أهل له . وقد أكثر الباحثون من  
 الصوفية — بعد رابعة في شرح هذين النوعين من الحب . واعتبروا الحب الثاني هو الحب البحث  
 الأعظم ، بل إن مارجريت سميث ترى أن الحب الأول هو حب الآثرة ، والحب الثاني هو حب  
 الإيثار . وإذا رجعنا إلى النص نفسه المنسوب إلى رابعة ، نجد تحديداً لتنوع حبها . فال الأول هو الشغل  
 بذكره عن سواه . والثانى هو حب كشف الله للعجب حتى تراه . والأول : يكسبه الإنسان بذلكه ،  
 والثانى منه لها وبيدو الأول — مقاماً ، والثانى حالاً «والمقامات مكاسب والأحوال مواهب» ثم  
 لماذا لا نفسر هذين الحيين في ضوء النصوص السمعية ، إن فعلنا . . . كان الحب الأول أقوى وهو  
 موجود عند السلف .

أما بعد : فإن الطريق يقود رابعة إلى أوج الحب — إلى الخلة . . . وقد قلنا من قبل إن نظرية الخلة  
 قد نسبت إلى رياح القيسى وكليب . . . وها هي رابعة تنادى بها أيضاً . فيذكر الزبيدي «أن من قوله  
 النادر في مقام الخلة» .

وتحللت مسلك الروح مني وبه سمى الخليل خليلا  
 فإذا ما نطقت كنت حديثي وإذا ما سكت كنت الغليل  
 ثم كانت «كما يقول الزبيدي عنها — تذكر الأنس في وجدها وترتفع إلى وصف معنى الخلة في قوله  
 السائر .

(١) الدكتور كامل الشيبى : الصلة ج ١ ص ٣٢٥ % ٣٢٦ .

إلى جعلتك في الفؤاد محدثاً وأبحث جسدي من أراد جلوسي  
فالجسم مني للجلس مؤنس وحبيب قلبي في الفؤاد أنيسي<sup>(١)</sup>

وقد ذكر الذهبي أن رابعة كانت تمثل باليت الأول - فهل لم يكن من تأليفها - : إلى جعلتك . . . إلخ . وعلق عليه «فنسها بعضهم إلى الحلول بنصف البيت ، وإلى الإباحة بتمامه . قلت فهذا غلو وجهل . ولعل نسبها إلى ذلك مباحي حلول . ليتحقق بها على كفره ، كاحتاجاتهم بخبر . . . كفت سمعه الذي يسمع به». فقام الخلة إذن انتهى في نظر بعض الناس إلى الحلول والإباحة . ولكن الذهبي يرى أن هذا غلو وجهل ويرد عن أبي سعيد بن الأعرابي : أما رابعة فقد حمل الناس عنها حكمة كثيرة» ثم يقرر أن سفيان وشعبة وغيرهما حكوا عنها ما يدل على بطidan ما قيل عنها<sup>(٢)</sup> . ولا شك أن الذهبي — وهو أعظم ناقد للرجال — ما كان يعني عليه حقيقة رابعة . غير أن مقام الخلة نفسه ، وأبيات رابعة ، تحتاج إلى تعبير أكثر . إن من المؤكد أن هؤلاء الرواد الأوائل لحياة الروح في الإسلام ، تلقوا من القرآن ما يؤكده ويؤكد مواجهتهم ، فجئن أحمسوا بالعاطفة المتقدة تتخلل بواسطتهم ، نظروا إلى القرآن ، ورأوا منزلة إبراهيم ، فاعتبروا ما يعانونه إنما هي معاناة تشبه معاناته . فسموا هذه المعاناة «الخلة» ثم تطورت المسائل وتشابكت ، وخرجت منزلة الخلة عن معناها ، أو استخدمنها حلقات من أصحاب الحلول والزنادقة والإباحية ، هل فعلت رابعة ورياح وكليب هذا . إننا لا نجد في حياتهم ظلام من زندقة أو إباحية . ولكن ظهر في البصرة مجتمع الزنادقة والإباحية والفساق وكانوا يعللون كل هذا تعليلاً غنوصياً . وقد وجه الدكتور كامل الشبيبي نظري إلى نص هام ذكره سعد ابن عبد الله الأشعري صاحب كتاب المقالات والفرق عن « أصحاب المجاهدة في البصرة همام وحرب النجار وعبد السلام السروطي . بوصفهم» من يجعلون للفرض حدا ، والامتحان نهاية ، إذا بلغها العبد ، سقطت عنه الحنة . وذلك أن العبد — إذا صلح وطهر وخلس ، فارق الأدناس ، ولم يأخذ الأمور على الأهواء ، لم يجز امتحانه ، ولم يحسن في الحكمة اختياره ، ولذلك فكل حرام على غيره ، حلال له<sup>(٣)</sup> والنص يحتاج إلى تحقيق ، هل يذهب هؤلاء همام وحرب النجار وعبد السلام السروطي إلى هذا النوع من إسقاط التكاليف إذا وصلوا إلى نهاية المجاهدة ، أم أن هذا النص من قبيل نص الملطى عن الروحانية وأصحابها من أمثال رياح وكليب وحيان . ونجد أن هذا المذهب قد بشر به

(١) الريدي : انفاف السادة . . ج ٩ ص ٥٧٦.

(٢) الذهبي : سير أعلام النبلاء ج ٦ / ٢ لوحه ٢١٨ .

وانظر الدكتور بدوى : رابعة ص ١٨٤ .

(٣) سعد بن عبد الله الأشعري : المقالات والفرق ص ٤٢ .

مالك بن دينار في قوله «ما من أعمال البر شيء إلا ودونه عقبة ، فإن صبر صاحبها أفضضت به إلى روح ، وإن جزع رجع»<sup>(١)</sup> فالروحانية هنا منسوبة إلى «روح وريحان» القرآنيين ... هذا المذهب الذي يفسره الملاطى على أنه مذهب من مذاهب الزنادقة . ويفسر رؤى عباد البصرة على أنها حصول على خيرات الجنة في هذه الحياة ، حصولاً مادياً ، وفي هذه الحالة يعلن الملاطى كما يعلن أبو داود السجستاني زندقة هؤلاء وخروجهم على الإسلام . ولكننا إذا قرأنا أقوال أبي طالب المكي في قوت القلوب والزيدي في إتحاف السادة وأحمد ضياء الدين الكشكشاني في جامع الأصول في الخلة والروحانية لوجدنا معانٍ إسلامية بحثة ، وتطور لهاتين النظريتين في أواسط التصوف السنى ، وتحتاج المسألة إلى بحث واسع .

ومع هذا فلا ينبغي أبداً أن ننسى أن نتائج المذهب أقوى من مقدماته ، وأن العبرة فيه هي في التفسير . وتتعدد التفاسير ، وينتشرن السياق .

وأود أن أنتهي من هذا كله أن رابعة شاركت في نظرية الخلة التي ظهرت في أواسط البصرة بين عبادها أو بين ملاحدتها وإياحيها . فهل انتهت بها العبادة إلى هذا ، إلى مقام الخلة ، مقام إبراهيم ، ثم مقام محمد مقام قاب قوسين أو أدنى ، أما أنها خلعت العذار وقد أباخت جسدها بجليسها ، وألقت اللهم — نهارها المشهور — هنا مختلط الحقيقة بالأسطورة والخيال بالتاريخ . وهنا نصل إلى الموذج الثاني : المذوج الفلسفى ، متبدياً في صورة شطحات .

وكان أول شطحة لها — نتيجة لآرائها أو لنظريتها في الخلة ، فالخليل يغار على خليله ، ولا يرضي أن ينظر لسواه . وزرى الكلبادى (وهو من أقدم مؤرخى التصوف) يقول في التعرف «دخل جماعة على رابعة يعودونها من شكوى . فقالوا : ما حالك . قالت : والله ما أعرف لعلى سبيا . عرضت على الجنة ، فلت بقلبي إليها . فأحسب مولاي غار على . فعايني . فله العتبى<sup>(٢)</sup> ». ويعلق الكلبادى على هذا بأنه من لطائف الحق بهم في غيرته عليهم ... ثم تبدأ في شطحات الدلال ، فتصبح أمام الشيخ الكبير مالك بن دينار «كم من شهوة ذهبت لذتها ، وبقيت تبعتها يارب . أما كان لك عقوبة ولا أدب غير النار<sup>(٣)</sup> »... وبعد : فها هي تudo مسرعة في شوارع البصرة أمام جماعة من الفتيا ، وفي إحدى يديها نار وفي الأخرى ماء ... وسألها الفتيا : أيتها السيدة : إلى أين أنت ذاهبة ؟ وماذا تتبعين . فقالت : أنا ذاهبة إلى السماء ... حتى ألق بالنار في الجنة ، وأصبب الماء في الجحيم ، فلا تبق

(١) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ٣٧١ .

(٢) الكلبادى : التعرف لمذهب أهل التصوف ص ١٣١ والمناوي . طبقات ١١٠٥ .

(٣) المناوي : طبقات ١١٠٥ .

الواحدة ولا الأخرى .. إنها لا تزيد الخوف ولا الرجاء . ت يريد أن يبقى الله وحبيبه<sup>(١)</sup> . بل إنها تأسف لأهل الجنة أن شغلهم بغير الله . إنهم يريدون فقط نعيمها المادي<sup>(٢)</sup> .

وتذهب إلى الكعبة للحج على دانيها ، ثم تذهب مرة ثانية «متقلبة» على أضالعها — ثم تين لها — وقد وصلت إلى مرتبة الخلقة أن الكعبة «هذا الصنم المعبد في الأرض ، وإنما وجهه الله ، ولا خلا منه»<sup>(٣)</sup> وقد أنكر ابن تيمية أن يصدر عنها هذا ، ونحن نعلم أن هذه الفكرة قد نشأت فيها بعد — على يد أبي يزيد البسطامي ، ثم ظهرت في صورتها الكاملة عند الحسين بن منصور الحلاج . فهل كانت رابعة رائتها . أو أن المؤاخرين من اعتنقا فكرة الحج بالهمة نسبوا إليها هذا القول ، نتيجة خاطئة لذهبها في الخلقة ، وأنه لم يعد بينها وبين الحبيب حجاب ، ولم تعد ترى السعي إلى بيته ، حين أصبح بيته هو بيته ... وقد أضفى فريد الدين العطار خياله الخصيب على مواقفها من الحج . فالكعبة تتنقل إليها ، ولا يجد لها إبراهيم بن أدهم ، ... لأن الكعبة ذهبت لمقابلة رابعة ... ثم رابعة في حالة الصعق ، لا ترى غير الله ، فلا البيت ترى ، ولا غير البيت . إنها ترى رب البيت فقط . ولقد أقام العطار بناءً صوقياً على صيحات رابعة ، ... ثم اعتبر رابعة «مريم الثانية» وخادمة الصديقة عائشة<sup>(٤)</sup> . ثم تأق قصة «الخمار» خمارها التي حملته في صلاتها ، ثم في تهجدها الليلي الطوال ، ثم تبضعه حين تناجي الحبيب وهو هي تقول «لو وضعتم خماري ما بقي بها أحد»<sup>(٥)</sup> .

هل هي هنا في مقام الوحدة؟ إن ابن خلدون يسوى بينها وبين أبي يزيد البسطامي ، وهو يشطح «سبحانى ما أعظم شأنى» ... و«جزت بحرًا وقف الأنبياء بساحله» ويقرر أن حال الغيبة والسكر استولت عليهما ، حتى تكلما بما ليس فيه الكلام . وأخيراً ... يأق عز الدين بن عبد السلام المقدسي فيصيغها في ميدان الحبة ، في «الواقعة» في الغار ، غار محمد ، هناك في مقام المعية<sup>(٦)</sup> ، منادية :

كأسى وخمرى والنديم : ثلاثة وأنا المشورة في الحبة رابعه  
كأس المسرة والتعميم يديرها ساق المدام على المدى متتابعه  
إذا نظرت فلا أرى إلا له وإذا حضرت فلا أرى إلا معه  
يا عاذل إني أحب جماله تا الله ما أذن لغيرك سامعه

(١) الدكتور بدوى : رابعة ص ١١٢ . (٢) المأوى : طبقات ١١٥ .

(٣) ابن تيمية : مجموعة الرسائل والمسائل ج ١ ص ٨٠ - ٨١ .

(٤) العطار : تذكرة للأولياء ج ١ ص ٥٩ ، ٧٣ نشرة نيلسون والدكتور عبد الرحمن بدوى : رابعة ص ٤٢ - ٧٣ .

(٥) ابن خلدون : شفاءسائل لتهذيب المسائل ص ٥٥ .

(٦) عز الدين بن عبد السلام المقدسي : شرح حال الأولياء ص ١٢٥٣ .

وكان رابعة ، الحقيقة أو الأسطورة ، أعظم الأثر في الصوفية من بعدها وأعظم الاحترام . فيرى ابن عربى أنها فى رتبة الشيخ عبد القادر الجيلاني وأبى السعود بن شبل ، واعتبرها هى والجيلانى وابن شبل من «السائلين إلى الله بعزم الأمور» ، وأنهم ربطوا همتهم على أن الرسول إنما جاء منها ومعلمًا بالطرق الموصلة إلى خباب الحق ، فإذا أعطى العلم ، بذلك زال من الطريق ، وخلى بينهم وبين الله ، فهو لاء إذا سارعوا سبقو إلى الخبرات لم يروا أمامهم قدم أحد من المخلوقين ، لأنهم قد أزالوه من نفوسهم ، وانفردوا إلى الحق (١) .

أما بعد : فقد عرضنا للنموذجين من آرائهما : ونعرض الآن لأثر آرائهما في رجال النموذجين . فقد كان أثر رابعة كبيراً فيها بعد في مجرى التصوف الإسلامي ، التصوف التقليدي السنى ، والتصوف البحث ، والتصوف الفلسفي . أما في دوائر الصوفية التقليدية السنوية ، فقد اعتبر هؤلاء الصوفية رابعة في قمة المنازل الصوفية ، وبخاصة في مقامات الرضا والحب والخلة . أما في مقام الرضا ، فقد وضعها «صاحب القوت» في أعلىه ، عالية على سفيان الثورى ، تعلمه حقيقة الرضا ، أعلى مقامات اليقين بالله . أما في مقام الحبة ، فقد شغلت رابعة في مباحث القوت ، أكبر مكان ، وأخذ يشرح نوعى محبتها شرعاً صوفياً عميقاً ، ففرض حب الموى وحب ما هو أهل له . ويدرك أبو طالب المكي علوها على سفيان الثورى : وهو يجلس بين يديها قائلاً : علمينا مما أفادك الله من طائف الحكمة . . . فتكلمه عن عبادتها لله ، في مقام الحب . وهنا يظهر صاحب القوت ، التصوف عالياً على الحديث ، ثم يذكرها بعد ذلك عالية على الزهد ، ففترض الزواج بشيخ العباد ، ثم بأمير البصرة محمد بن سليمان ، عالية على الجننة - المثلثة في عبد الواحد بن زيد - وعلى الدنيا المثلثة في محمد بن سليمان ، مستغرقة في الهباء الإلهي ، محترقة بحب الله (٢) . ثم يضعها في مقام الخلة ، أعلى المقامات عند قوت القلوب ومدرسته .

ومقام الخلة «هو مقام في المعرفة الخالصة» وتحديده «تخلل أسرار الغيب فيطلع على مشاهدة المحبوب ، بأن يعطي حيطة بشيء من علمه بمشيئته على مشيئته التي لا تنقلب ، وعلمه القديم الذي لا يتغير (٣) » كان رياح وكلب ثم رابعة رواده بل واضعيه . . . وأثر مقام الخلة في الصوفية من بعده : شقيق البلخي وإبراهيم بن أدهم وسهل بن عبد الله التستري ، ثم في السالمية وصاحب القوت نفسه (٤) . حتى ينتهي إلى أبي حامد الغزالى . ثم كانت رابعة من الروحانية ويفسرها لنا أيضاً

(١) أبو طالب المكي : قوت القلوب ج ٢ ص ٧٦ ، ٨٠ .

(٢) نفس المصدر ج ٢ ص ١١٣ ، ١١٤ .

(٣) نفس المصدر : ج ٢ ص ١٥٣ ، ١٥٢ .

(٤) نفس المصدر : ج ٢ ص ١٥٠ - ١٥٦ .

أبو طالب المكي تفسيرات متعددة في كتابه ، في نسق إسلامي خالص تكشف لنا عن حقيقة هذا المصطلح ، وتطوره <sup>(١)</sup> .

ثم نرى أثر رابعة الكبير في آرائها عن الحب والخلة في مجموعة الصوفية على وجه الحقيقة الذين توالتا بعدها ، بحيث لا تخلو حياة واحد منهم أو آراؤه من هذا الأثر . واستخدمت أقوالها استخداماً صوفياً بحثاً وأصطنعت لتدعم نظريات فلسفية غنوصية . فزد أسطورة حجها الروحي في حياة إبراهيم بن أدهم ، بل تجعلها الأسطورة يتلاحيان : وسنعود إلى بحث هذه الأسطورة حين نعرض لآراء إبراهيم ابن أدهم وتصوفه . كما نرى أيضاً في شطحات أبي يزيد البسطامي أسطورة رابعة وحجها ، بحيث يكاد يردد الآراء المنسوبة لرابعة عن « الكعبة » . وأثرت رابعة في ذى النون المصري - كما رأينا . أما أثر رابعة الصارخ فقد كان في مدرستين : مدرسة الشام ، ومدرسة بغداد . أما في مدرسة الشام فإن شيخها الكبير ، أبي سليمان الداراني ، يردد أيضاً فكرة الحب ، ويطلق أحاديث قدسية يضع فيها عبارات رابعة ، ثم أثرت رابعة البصرة في رابعة الشام . وفي مدرسة بغداد ، نرى أثر رابعة الكبير في الحلاج والشبل . أثرت في نظرية الحب عند الأول وفي نظريته عن الحب بالهمة . وفي الثاني - أثرت في شطحاته عن الحب ، بل إنه يردد نفس أشعارها في مقام الخلة .

وهكذا نرى تباين أثر آرائها فهي إما امرأة صالحة زاهدة - من عابرات المسلمين القانتات عند البعض - وهي منشدة أغاني الحب الإلهي عند البعض الآخر . والبشرة بالبهاء الإلهي - وإمكان الاتصال به . وهي صوفية في مقام خلع العذار تشطح وتلتقي بالواردات والمخاطرات عند البعض الثالث وهي من زنادقة الصوفية عند البعض الرابع .

وأخيراً . . . أين امتدادها في مدرسة البصرة نفسها . لقد حمل سهل بن عبد الله التستري آراءها وتركتها في أعلى البصرة ، في مدرسة سنكشف عن حقيقتها في فصل تال . . .

كانت رابعة وزملاؤها من أصحاب نظريات الحبة والخلة الرواد الأوائل لهذه النظريات التي سادت الحياة الصوفية فيما بعد ، وحين سأتكلم عن النظريات ، سرني إلى أي مدى تطورت ، وأقيم بناء آخر أو أبنية أخرى ، لا تصل بمحور نظرية الحبة أو نظرية الخلة كما تركتها رابعة ، وكما تركها رياح وكليب . ولكن لن نستطيع الآن أن نصوغ هذه النظريات ، قبل أن نعرض للمدارس المختلفة التي عاصرت مدرسة البصرة ، والتي شاركت مثلها في وضع أساس التصوف ، منتقلة به من مرحلة العبادة والرهد ، حتى تصل به إلى التصوف . وستنتقل إلى أقرب المدارس إلى مدرسة البصرة ، وهي مدرسة الكوفة . .

(١) أبو طالب المكي : قوت القلوب : ج ١ ص ٤٨٦ ، ج ٢ ص ٨٨ ، ٨٩ ، ١٤٣ ، ١٥٢ ، ١٥٦ - .

## البَابُ الرَّابِعُ

الحياة الروحية في الكوفة

في القرنين الأول والثاني الهجريين



## الفصل الأول

### البيئة الاجتماعية والدينية للكوفة

بني سعد بن أبي وقاص الكوفة في عام ١٧ من الهجرة بأمر الخليفة عمر بن الخطاب — على أطلال بابل القديمة لتكون معسكراً للجيش العربي ، بعد فتحه لفارس . واستقرت بها قبائل من اليمن كان جلهم من المرتدة في أيام أبي بكر الصديق ، وبخاصة قبيلة كندة ، وعلى رأسها الأشعث بن قيس ، وليس أدل على بقائها الارتداد في قلب الكوفة ، أن يكتشف الصحابي القديم وقارئ رسول الله عبد الله بن مسعود بقايا لعبادة مسيحية متبنى اليمن ، في قلب الكوفة . كان لم يزل في الكوفة عبادة ابن الحارث أحد بنى عامر بن حنيفة ، والمشهور بابن النواحة . وكان ابن النواحة رسول مسيحية الكذاب إلى النبي عليه السلام في المدينة ، وأنّ ابن النواحة الكوفة وأنشأ حلقة تؤمن بمسحية وسرعان ما نما الأمر إلى عبد الله بن مسعود ، فقتله هو وأصحابه<sup>(١)</sup> . ثم مجموعة من الفرس عرفوا باسم الحمراء ، وكانوا قد انضموا للجيش العربي في القادسية ، ثم عاشوا في الكوفة مع العرب حلفاء لقبيلة عبد القيس الشيعية .

وكان في الكوفة أو على الأقل في ضواحيها من غير المسلمين بقايا الأديان الفارسية القديمة من مانوية ومزدكية وزرادشية وماندائية . ثم بقايا هذه الفرق المأمة في تاريخ الحياة الفكرية الإسلامية : الصابئة . وسيظهر أيضاً في تاريخ حروب على ، أن النصارى حاربوا في جيشه . كما كانت هناك بقايا اليهود ، ونحن نعلم أن التلمود نشأ في أرض العراق ، مما وتطور في واديه وأصبح التلمود بعد قانون اليهود ... كانت الكوفة ملتقى لهذه الثقافات كلها ، كما كانت البصرة تماماً . ولكن الخلاف بين البصرة والكوفة أن البصرة ، كما يقول الدكتور كامل الشيباني «أغلبية مصرية من عرب الشمال ، أما الكوفة فكانت أغلبيتها من اليمن ، وهذا يشرح لنا لماذا اتصفت الكوفة بالأصالة العربية ، والبصرة بالاختلاط والهجنة ، فقد كاناليون على جانب من الحضارة أتاح لهم أن يتغلبوا على الآثار الواردة إلى الكوفة من الحضارات الأجنبية وأن يضموها . أما العنصر العربي الذي نزل البصرة ، فقد كان ضعيف

(١) التكorum محمد جابر عبد العال : حركات الشيعة المطوفين ج ١٨٢ .

الحضارة ، فغلبت عليه الثقافة الأجنبية التي قابلته في بيته الجديدة (١) .

وفي الحق إن في هذا الحكم تعسماً قاسياً . فقد كان لكل من المدينتين أصالتها بشكل خاص . فقد أخرجت لنا البصرة نماذج من الحياة الروحية والعلقانية في الإسلام ، لا يجدها لدى الكوفة ، فن البصرة خرجت مدرسة العبادة الكبرى ، التي انقلب إلى الزهد والتتصوف ، كما خرجت مدرسة المعتزلة التي لونت الفكر الإسلامي العقلاني بكثير من الوانه . وأخرجت الكوفة الفقه ، كما أخرجت التشيع بعدها المتعدد ... ولست هنا في مجال المقارنة العامة بين الاثنين — وإنما نحن نريد أن نعرض فقط لنشأة الحياة الروحية في الكوفة وأن نقارن بين هذه النشأة ونشأة نفس هذه الحياة في البصرة لنرى هل من الممكن استخلاص نظرية عامة عن الحياة الروحية الأولى في الإسلام ؟ إن تعدد العوامل الحضارية الإقليمية بين مختلف المدن يجعل من المتعذر وضع هذه النظرية . إن هناك عوامل عامة قد تقرب بين مختلف المدارس في مختلف المدن : أولها : أن المجتمع الإسلامي لم يكن مجتمعاً مغلقاً ، كانت البصرة مفتوحة لمنافذ الكوفة ومسالكها ، كما كانت الكوفة للبصرة . وكان المفكرون المسلمين سواءً أكانوا فقهاء أم عباداً يتقللون بين هذه وتلك . ثانيةها : أن المجتمع الإسلامي شعر بنفس الغصة تجاه الحوادث القاسية الاجتماعية كانت أم سياسية التي هزت ضمائره ، الثالثة : أن المؤثرات الأجنبية التي كانت تحيط بالبصرة ، كانت هي نفسها التي تحيط بالكوفة ، ثم بالشام . حقيقة : إن اختلاف المزاج العقلاني قد يتبع اختلافاً محلياً ، ولكن ليس إلى الحد الذي تختلف فيه النظرية العامة . كان بناء الحضارة الإسلامية بناء واحداً متكاملاً ، شارك فيه المجتمع الإسلامي — كل من ناحيته بلبنه ، والمؤثرات الأجنبية التي أطلت على البصرة ، أطلت هي نفسها على الكوفة . ووقفت منها البصرة موقف المعاداة ، كما وقفت الكوفة . حاربت البصرة بالعقل ، وحاربت الكوفة بالفقه . وفي موقف العبادة أو موقف الروح — بكى البصريون ، كما بكى الكوفيون . وتفنت البصرة بالحب ، وأتقى سفيان الثوري ، فاستمع إليه ، ولم يبك ، بل أنس وطرب . وشارك كل منها في وضع أنس الروح ، وتكامل العمل ... حيث تلقته بغداد فيما بعد : وسنعرض الآن لنشأة هذه الحياة الروحية الأولى في الكوفة .

### ١- أثر عبد الله بن مسعود في الحياة الروحية للكوفة :

ولعل نشأة هذه الحياة إنما يعود إلى حياتها الأولى — حين أرسل عمر بن الخطاب « عبد الله بن

(١) الدكتور كامل الشبي : الصلة ج ١ ص ٣٠٧ ، ٣٠٨ .

مسعود» القارئ الأول لرسول الله صلى الله عليه وسلم ليل قضاها وبيت مالها ، وليعلم أهلها القرآن ، كما أرسل أبا موسى الأشعري إلى البصرة . وقد تكلمت من قبل عن عبد الله بن مسعود ، والجانب الروحي الخالص فيه . وأود أن أوجه الأنظار إلى أن تلميذى الدكتور عبده الراجحي يقوم ببحث شامل عن الجوانب المتعددة لحياة عبد الله بن مسعود وأفكاره وأرائه وقراءته وعبادته . ونرجو أن يظهر هذا البحث قريباً .

ولقد كان عبد الله بن مسعود في نشأة الحياة الروحية وتطورها في الكوفة المكان الأول . كان لا بد لقارئ القرآن الأول ، أن ينشئ حلقة قرآنية ، ف تكون طائفة القراء في الكوفة ، كما تكونت طائفة القراء في البصرة . وستنشأ العبادة والزهد في هذه الطائفة ، كما نشأت في نفس هذه الطائفة في البصرة . وسيخرج من هذه الطائفة ، فريق الزهاد من الشوارج . وسينشئون مدرسة زاهدة من أكبر مدارس الزهد في الإسلام . ولكن الأثر البالغ لعبد الله بن مسعود في الكوفة هو ما نبحثه نحن . وحين أرسله عمر بن الخطاب إلى أهل الكوفة هو وعمار بن ياسر كتب في خطابه إليهم « قد بعثت إليكم عمراً أميراً ، وابن مسعود معلماً وزيراً ، وهما من النجباء من أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم من أهل بدر ، فاسمعوا لها ، واقتدوا بها . وقد آثرتكم بعد الله على نفسي »<sup>(١)</sup> . وقام عبد الله بن مسعود - كما قلت - بدور المعلم الروحي الكبير في الكوفة . وكان يجمع حوله التلاميذ يقرأون عليه القرآن ويقصّل لنا تلميذه الكبير علامة قصة قراءته القرآن هو وجماعة من التابعين عليه<sup>(٢)</sup> . واختلف عبد الله بن مسعود مع عثمان . وأمره عثمان بأن يترك مهجره الكوفة وأن يعود إلى المدينة . وطلب منه أهل الكوفة أن يبقى وقالوا له : أقم فلا تخرج ، ونحن نمنعك أن يصل إليك شيء تكرهه . فقال : إن له على طاعة ، وإنها ستكون أمور وفتنه ، لا أحب أن أكون أول من فتحها<sup>(٣)</sup> ثم ذهب إلى المدينة . ومات بها . وحين أتى على إلى الكوفة . أتاه نفر من أصحاب عبد الله بن مسعود وسألهم عنه فدحوه أشد المدح . فأجاب على « وأنا أقول فيه - مثل الذي قالوا وأفضل قرأ القرآن وأحل حلاله ، وحرم حرامه ، فقيه في الدين عالم في السنة»<sup>(٤)</sup> وهذا يدل على ما تركه الرجل من أثر كبير في الكوفة . فلقد أنشأ طائفة القراء ، وقد أجمعوا المصادر أيضاً على أنه من كبار المتجدين من أصحاب محمد ، كما كان من الخاتمين والبكائيين . وبهذا قد زرع البكاء في أعماق الكوفة . وسيتطور البكاء بعده ، وسيتصدى بمصدر

(١) الذهبي : سير أعلام النبلاء ج ١ ص ٣٤٧ .

(٢) نفس المصدر ج ١ ص ٣٣٨ .

(٣) نفس المصدر : ج ١ ص ٣٥١ .

(٤) نفس المصدر : ج ١ ص ٣٥٢ .

آخر - هو البكاء الشيعي ، على عترة آل البيت ، وسيتشر تلامذة عبد الله بن مسعود في أمصار الكوفة ، بل نجد أثره في عابد من كبار العبادين فيها - وهو مغضض بن يزيد العجل - وسينهاه عبد الله ابن مسعود عن التعبد في الجبانات ، ويعتبر هذا النوع من التعبد بدعة .

وفي إيحاز كان لعبد الله بن مسعود الأثر الكبير في نشأة الحياة الروحية في الكوفة ، ومن العجب أن نرى باحثاً ممتازاً كالدكتور كامل الشيباني لا يذكره في بحثه عن الزهد في الكوفة .

## ٢- أثر سليمان الفارسي في تطوير الزهد والتصوف في الكوفة :

ثم نرى شخصية صحابية أخرى ، كان لها أيضاً أثر كبير في حياة الروح في الكوفة وهي شخصية سليمان الفارسي . ونحن نعلم أنه كان سليمان صورتان ، صورة حقيقة وصورة أسطورية <sup>(١)</sup> . أما الصورة الأولى : فهي صورة السائح الفارسي ، ينتقل من مكان إلى مكان باحثاً عن الحقيقة ، منتقلًا بين الأديان فمن ما نويته أو مزدكيته الأولى إلى المسيحية ، ثم من المسيحية ، وبعد رحلات متعددة ، يقف هذا الناسك الفارسي على مشارف المدينة ، مميزاً في محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم آيات النبوة وعلاماتها . وكان عدد من الرهبان النساك الذين قابليهم في رحلاته قد كشفوا له عن هذه العلامات وأخبروه أنها في كتبهم القديمة ، وأن عهد هذه النبوة قد أطل . ولقد ظن سليمان أن في المدينة نهاية حجه الروحي ، وحقق ما لبث الرجل أن دشن بكلمات من الرسول « سليمان منا أهل البيت » وهذا دخل في الإطار الروحي للأسرة النبوية . ثم قبض الرسول ، وبدأت غزوات المسلمين . وكان من الواضح أن يسير سليمان مع الجيش الإسلامي الراحل إلى فارس . ولا شك أن الرجل كان يشعر أنه ماض في سياحاته هداية بني أمته ، وأن يقودها إلى طريق الحقيقة الذي نشهده والذى وجده في الإسلام ، وكان سليمان وحدائقه بن العمان من تخيراً موضع الكوفة ، وفي الكوفة نزل أحلافه من بني عبد القيس ، كما احتط للمحمرة من الفرس معسكراً في جوار بني عبد القيس ، ويرى المؤرخون أن هذا كان من عمل سليمان . على أية حال ترك سليمان تعاليمه الزاهدة ، كما ترك آثار محبته في وجوه بني عبد القيس من بني صوحان - زيد وشیخان وصعصعة . . . ثم استقر سليمان في المدائن - أميراً لها . وأصبحت المدائن قبلة للمسلمين يأتون سليمان « ابن الإسلام » « صاحب الرسول » و « سابق الفرس » بل أحد آل البيت يلتمسون حكمته ، ويرون مثال زهده . وقد صور هذا العلم وهذه الحكمة على بن أبي طالب حين ذكر عنه بعد ذلك « من لكم بمثل لقمان الحكيم . ذاك أمرؤ منا وإلينا ، أهل البيت ، أدرك العلم

(١) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ١٨٥ والذهبي : سير أعلام ج ١ ص ٣٦٣ .

الأول والعلم الآخر ، وقرأ الكتاب الأول والكتاب الآخر ، بغير لا يترف<sup>(١)</sup> ». بل إن سليمان نفسه يتكلم عن علمه الخاص ويقول : لو حديثهم بكل ما أعلم لقالوا رحم الله قاتل سليمان<sup>(٢)</sup> ثم نراه يكتب إلى أبي الدرداء حين طلب منه هذا الأخير أن يأقِن إليه في بيت المقدس « هلم إلى الأرض المقدسة » فكتب سليمان إليه يقول : « إن الأرض لا تقدس أحداً ، وإنما يقدس المرء عمله<sup>(٣)</sup> ». ويقول سليمان إنه تعلم هذا من « علجة » أى مولاة فارسية في المدائن ، فقد كان يلتمس مكاناً ظاهراً يصلى فيه . فقالت له هذه الفارسية : القس قلباً ظاهراً ، وصل حيث شئت<sup>(٤)</sup> ». أما معيشته فقد كانت معيشة الزهد العباد ، وكان يسير في المدائن فتسجد له العجم ، فينكس رأسه ويقول « خشعت لله . خشعت الله<sup>(٥)</sup> » وكان يردد « أوصافى خليلي أن لا يكون متاعي من الدنيا إلا كزداد الراكب<sup>(٦)</sup> » وكان يردد « ثلاثة أعجبتني حتى أضحكتنى : مؤمل دنيا ، والمорт يطلبه ، وغافل ، وليس بمغفول عنه ، وضاحك ملء فيه لا يدرى : أساخط رب العباد العالمين عنه أم راض عنه . وثلاث أحزننى حتى أبكينى : فراق محمد وحزبه ، وهوول المطلع ، والوقوف بين يدي ربي عز وجل ، ولا أدرى إلى جنة أو إلى نار ». وقد رأينا هذه النعمة لدى عباد البصرة ، كما سرناها لدى عباد الكوفة . أثر سليمان في أعماق مدرسة الحسن البصري ، وروى عنه الحسن كما قلنا ، كما روى عنه ثابت البناني ، وعامر ابن عبد الله . كما روى عنه عباد الشيعة وزهادهم في الكوفة .

وبعد : فقد ترك سليمان آثاراً كبيرة في عباد المسلمين : سواء أكانوا من السنة أم من الشيعة ، وذلك حين انقسم المسلمون إلى هذين الفريقين من بعده وقد زرع في البصرة ، كما زرع في الكوفة آثار زهده . وكان من أكبر التلاميذ لدى عباد زيد بن صوحان . وقد ذكرنا من قبل أن زيداً أول من بني دويرة للعباد في البصرة ، وقد روى الحسن البصري عدداً من الأحاديث مستندة إلى سليمان<sup>(٧)</sup> . أما في الكوفة فقد كان أثراً في تلميذه الكبير صعصعة بن صوحان ، كما التفت حوله مجموعة من التابعين من كندة وعبد القيس ، وبني عجل .

أما الصورة الأخرى صورة « سليمان » الأسطورة . فقد تتبعها ماسينيون في مقالاته « سليمان

(١) نفس المصدر : ج ١ ص ١٨٧ والذهبى : سير أعلام النبلاء ص ٣٩٤ .

(٢) الذهبى : سير ج ١ ص ٣٩٥ .

(٣) نفس المصدر : ج ١ ص ٣٩٩ .

(٤) الذهبى : سير ج ١ ص ٤٠١ .

(٥) نفس المصدر ج ١ ص ٣٩٦ .

(٦) أبو نعيم الحلبي ج ١ ص ١٨٦ .

(٧) أبو نعيم : الحلبة ج ١ ص ١٩٦ .

الفارسي والبواكير الأولى للحياة الروحية في إيران» ، دخل سليمان الأسطورة في عقائد الشيعة الغلاة ، ويتمثل هؤلاء الغلاة من الشيعة نوعاً من التصوف الفلسفى لا يمثل التصوف الإسلامي المحقق سواء عند أهل السنة أو الشيعة المقتضدين . ففسر وصف على بن أبي طالب لعلم سليمان تفسيراً غنوصياً ، لم يعرفه على ولم يقصده سليمان . ومن الأمثلة على هذا : العلم الأول والعلم الآخر - فسرت على أنها «الماضى + المستقبل أو ترتيل + تأويل أو علم محمد وعلى «وبحراً لا ينفذ» تشرح بما يوحى بأن سليمان يبيّن على سبعة نقباء . . . أو سلسل يمنع الحكمة ويؤتي البرهان<sup>(١)</sup> . بل إن ماسينيون يذهب إلى أن صعصعة بن صوحان وهو أحد الشيعة الأوائل ومن كبار عبادهم وتلميذ أمين سليمان «قال منذ سنة ٣٣ هـ أمام معاوية بالنظرية الشيعية التي تجعل من إمامية آدم وإمامية على (العين ، الصامت) شيئاً واحداً فكان حيثئذ أحد الأفراد الذين قدروا مقام على الحقيقى في ذلك الحين ، وتلك أيضاً تدخل في باب أسطورة سليمان . وقد كان صعصعة بن صوحان من عباد المسلمين الكبار ، ومن أتباع على المخلصين ، ولم يذهب أبداً إلى هذه الصورة الغنوصية التي يستخرجها خيال ماسينيون من النصوص ، ولكن من المهم أن نذكر أن قصة سليمان الأسطورية كانت ذات أثر عميق في نشأة الحياة الروحية لدى عباد المسلمين المعتدلين سواء أكانوا سنة أم شيعة . ثم استخدمت ببراعة نادرة لدى الغنوصيين القائمين من غلاة الشيعة . وأضفى على سليمان فكرة السين ، التموج الأول للأسباب ، الروابط الظاهرة التي يمكن أن تربط بين السماء والأرض ، سبب الشد والتلقين ، الباب الذي يدخل منه النور الشعشعاني والقدرة التي تمنح الوجود . . . أضاف الغلاة من الخطابية والإسماعيلية والنصيرية والدروز وغيرهم كل هذه الصفات وهذه الأسماء إلى سليمان ، ومن غلاة الشيعة دخلت في أعماق التصوف الفلسفى ، والتصوف الإلشاقى ، ولكنها لا تصور أبداً حقيقة سليمان ، ولا حقيقة أتباعه الحقيقيين من السنة والشيعة المقتضدة . وقد اعتبروه الأولون صاحب رسول الله ، وأحد أهل البيت من أحباهم على أشد الحب ، ولكنه عمل لعمراً أميراً . وأضفى بحياته وزهره وعلمه على حياة الروح الأولى نغات رائعة ، واعتبره الآخرون أحد أركان الشيعة الكبار الذين أرسوا حقيقة على في الإمامة ، ثم كان له علم الأولين والآخرين ، العلم الحقيقى بالأديان السابقة ، ثم العلم الشامل بالإسلام . ولم يشك علماء أهل السنة أنفسهم في أنه كان سليمان مكان كبير في العلم .

ولكن أهل السنة فهموا من علمه معنى الفقه . أما الشيعة الإمامية ، ثم الثانية عشرية من بعدها فإنها أولت النصوص عن سليمان تأويلاً خاصاً ، وبخاصة في موقفه من المباهلة ، ولكنها لم تذهب أبداً

(١) الدكتور بدوى : شخصيات قلقة في الإسلام ص ١٨ .

(٢) نفس المصدر : ص ٢٩ .

إلى المدى الذي ذهب إليه الإسماعيلية ، أو كما صوره الشلمغاني في كتاب المباهلة ، صورة أسطورية تمثل سليمان – في قمة البهاء الإلهي ، عالياً على أصحاب الكسأء ، وعلى وفد نجران ، ويستنتج ماسينيون من هذا نتائج خاطئة . . . إن سليمان يمثل بهاء المسيح أو صورة متتجدة له في قلب مدينة الرسول <sup>(١)</sup> . كان هذا المستشرق الكبير يحمل النصوص مala تحتمل ، ويصورها كما يريد . وببرتها لتحقيق « التزعة الروحية الكاثوليكية » التي سيطرت عليه . فأضاع لنا الصورة الحقيقة لأثر سليمان في تطور الحياة الروحية الإسلامية ، وذلك بالرغم من النصوص الممتازة التي قدمها لنا . كان سليمان بلا شك صورتان : صورة تاريخية حقيقة دخل بها في سلاسل الصوفية الممثلين للإسلام من سنة وشيعة إمامية ، كما كانت له صورة غنوصية لدى غالبية الشيعة – كما قلت ، وقد دخلت هذه الصورة في سلاسل صوفية الحلول ووحدة الوجود ونحن نعلم أن هذا التصوف الفلسفى إنما كان في دوائر قليلة ، ولكن لم تكن صورة سليمان في سلاسل هؤلاء الصوفية الآخرين ذات صبغة مسيحية ، بقدر ما كانت ذات صبغة غنوصية ، إن ما أود أن أنتهى إليه من هذا العرض الموجز لحياة سليمان وأفكاره أنه كان حياة هذا الفارسي السائح ، الباحث عن الحقيقة آثاراً صارخة في الكوفة والمداين ، وأنه ألقى في حياة الكوفيين والمداينين بقيم في العبادة ، كما أنه وضع للفرس الذين عاشوا حوله في المداين والكوفة مثلاً عليها ، آمن بها عباد السنة على طريقتهم ، كما آمن بها عباد الشيعة أيضاً على طريقتهم .

### ٣ - أثر حذيفة بن اليان في الكوفة :

أما الشخصية المهمة الثالثة من الصحابة في حياة الكوفة الروحية ، فهي شخصية حذيفة بن اليان . وقد سبق أن أشرت إلى حذيفة كواحد من رواد الروح من الصحابة . وذكرت أن العلامة العراقي الممتاز الدكتور كامل الشبيبي قد قدم لنا في كتابه « الصلة بين التصوف والتتشيع » عرضاً رائعاً عن حذيفة بن اليان كركن من أركان الشيعة وأثره – كشيعي – في التصوف <sup>(٢)</sup> . ولكنني أحارول هنا أن ألقى نظرة موضوعية عن حذيفة بن اليان وعن أثره في عباد البصرة وعباد الكوفة معاً . عرف حذيفة بأنه من « نجباء أصحاب محمد ﷺ » ، بل يصفه الذهبي وهو الحديث العتيق بأنه « هو صاحب السر <sup>(٣)</sup> » وقد أجمع مؤرخو الصحابة على أن رسول الله ﷺ قد ألقى إليه بأسرار الكائنات إلى يوم القيمة <sup>(٤)</sup> » ويسير هذا – وكما رأى الدكتور الشبيبي بحق فكرة العلم الباطن ، والعلوم

(١) الدكتور بدوى : شخصيات ص ١٧٧ .

(٢) الدكتور كامل الشبيبي الصلة : ج ١ ص ٤٢ ، ٤٣ .

(٣) الذهبي : سير أعلام النبلاء ج ٢ ص ٢٦٢ .

(٤) نفس المصدر : ج ٢ ص ٢٦٣ .

السرية . وأن هذه العلوم قد أودعها الرسول بعض أصحابه ، وبالذات الصحابة من عترة النبوة ، (على) على رأسهم ، ثم نسب إلى حذيفة علم معرفة القلوب . . . وهو يقول نفسه «كان الناس يسألون رسول الله ﷺ عن الخير ، وكانت أساؤه عن الشر خاتمة أن يدركني » ، وقد قصد بالشر هنا معنين : المعنى الأول نفاق القلوب وتغييرها . ولذلك قيل : إن الرسول قد أسر إليه بمعانى النفاق ، وتقلبات القلوب فيه وأسماء المنافقين . والمعنى الثاني : الفتنة : وأنها ستقبل على المسلمين امتحاناً لهم ، وستتغير قلوب المسلمين ، وستنكمش الفتنة في قلوبهم . . . وقد فتح هذا للصوفية من بعده فكرة «رقيق الرياء» وكيف يتخلصون من نفاق القلوب ورياتها ، وكيف يجاهدون تحولاتها ومداهنتها . . . وكان حذيفة يحدث في المدائن والكوفة عن الفتنة وإقبالها فيقول «إن للفتنة وفاتات وبغاثات - فلن استطاع أن يموت في وفاتتها ، فليفعل» ويكرر ثانية «إن الفتنة تعرض على القلوب ، فأى قلب أشربها ، نكثت فيه نكتة سوداء ، فإن أنكرها ، نكثت فيه نكتة بيضاء . فلن أعلم منكم أن يعلم أصحابه الفتنة أم لا : فلينظر . فإن كان يرى حراماً ما كان يراه حلالاً ، أو يرى حلالاً ما كان يراه حراماً ، فقد أصحابه الفتنة» . فلما قتل عثمان - وأقبل عليه الناس يقولون له : إن الفتنة وقعت ، فحدثنا ما سمعته » فأجاب «أولم يأتكم اليقين . . . كتاب الله عز وجل» . ومات حذيفة قبل أن تستعر أوار الفتنة ، وهو يردد «حبيب جاء على فاقه لا أفلح من ندم . أليس بعدي ما أعلم . الحمد لله الذي سبق بي الفتنة ، قادتها وعلوتها» وقد أجمعوا المصادر أيضاً على أن حذيفة عاش في المدائن وفي الكوفة عيشة الفقراء الزاهدين ، بل دخل المدائن أميراً عليها ، وهو راكب على حمار وهو سادل رجليه من جانب ، وفي يده رغيف وفي الأخرى عرق . وخرج إليه أمراء البلدة من العجم والعرب ، فرأوه يدخل المدينة ، وهو على ذلك الحال حال ركوب الأنبياء ، كما تقول المصادر<sup>(١)</sup> .

تلك هي صورة موجزة لحياة حذيفة وتميزه عن غيره من صحابة النبي . فما هي آثاره في مجرى الحياة الروحية في الإسلام بعده ، وبخاصة في البصرة وفي الكوفة وفي المدائن .

أما في البصرة فقد ترك فيها ثلاثة من الآثار الهامة : الأثر الأول - وهو عظامه المتعددة في انتقام الفتنة ، وتحديثه عنها ، وأنها كائنة ، وأن على القراء انتقاءها . وقد فعل هذا عباد البصرة وقراؤها . وقد وصلت إليهم بلا شك أحاديثه المتعددة ، والتي جمعها لنا أبو نعيم وابن الجوزي والذهبي ، والتي تدعى المسلمين إلى تحذف الفتنة قادتها وعلوتها ، خيرها وشرها . أما الأثر الثاني : فهو العلم الباطني ، أو العلم اللدني على وجه الإيجاز ، وقد وضع الصوفية فيما بعد : سلسلة من سلاسل التصوف - يظهر فيها حذيفة بن إيمان بين الرسول ﷺ والحسن البصري وليس ثمة صلة تاريخية بين حذيفة والحسن .

(١) أبو نعيم : الحلية ج ١ ص ٢٧٤ وإن الجوزي : صفة ج ١ ص ٢٥١ والذهبي : سير أعلام النبلاء ج ٢ ص ٢٦٣ ، ٢٦٤ .

ولكن بالرغم من هذا نسب الصوفية إلى عبد الواحد بن زيد : أنه سأله الحسن البصري عن علم الباطن : فقال : هو سر من سرى . أجعله في قلب عبدى ، لا يقف عليه أحد من خلتي <sup>(١)</sup> « والحديث منحول . ولم يأخذ الحسن البصري عن حذيفة ولم يعاصره . ولكن فيه دلالة على أن أحجاج حذيفة كانت متواترة بين عباد البصرة . أما الأثر الثالث : فهو البكاء . وقد عرف عن حذيفة البكاء . وقد ذكر الأعمش أن حذيفة كان يبكي في صلاته وكان يطلب من جالسيه أن لا يعلموا بهذا أحداً <sup>(٢)</sup> . وانتشر البكاء في البصرة ، كما انتشر في الكوفة .

أما في الكوفة : فقد أثر حذيفة فيها أكبر الآثار ، حذيفة الحقيق وحذيفة الأسطورة . إن الكوفة فعلاً لم تستمع إليه ، وهو يتطلب إليها انتقاء الفتنة . وهو يعلم أنه لا مناص منها . ولكن فكرة العلم الباطني الذي حمله أو حمله إياه الناس ، فقد أثر في عباد الكوفة من أهل السنة ، كما أثرت أيضاً فكرة « رقيق الرياء » فيهم . وسيردها سفيان الثوري ، وإن كان ينسبها أيضاً إلى شخصية غامضة هي شخصية أبي هاشم الكوفي .

أما إذا انتقلنا إلى حذيفة الأسطورة ، فسنزري أثره الكبير أيضاً في عباد الكوفة من الشيعة . فوصلوا بين علمه السرى ، وعلم على ، وأن علمه الخاص هذا جزء من العلم الذى قال على بن أبي طالب فيه « علمنى رسول الله ﷺ سبعين بابا من العلم ، لم يعلم ذلك أحداً غيري <sup>(٣)</sup> » « حذيفة إذن موصول بعلى ، علاوة على مؤاخاة الرسول له بعهار ، ركن الشيعة الكبير . وقد تطور عن هذا العلم السرى النسوب لحذيفة نظرية المعرفة عند الصوفية . يقول الدكتور كامل الشيبى « الواقع أن صلة حذيفة بالتصوف وثيقة ، لأنها السابقة الخطيرة في إمكان اطلاع غير الرسل وغير أصحابهم – كما عند الشيعة – على أسرار لا يتاح الاطلاع عليها إلا للذى الاستعداد الروحي الخاص . وقد أدخل المتصوفة هذه العلوم في طريقهم ، وسرعان ما صنعوا حديثاً رفعوه إلى الله عز وجل وكان من سلسلة سنته حذيفة بن الإمام ، صاحب السر ، فكان بذلك أول شيعي يأخذ منه الصوفية نظرية المعرفة عندهم <sup>(٤)</sup> » ولا شك أن نظرية المعرفة عند الصوفية قد نشأت عن عوامل أخرى متعددة ، وأن علم حذيفة الخاص مختلف في طبيعته عن طبيعة هذه النظرية عندهم ، ولكن الصوفية قد حاولوا أن ينسبوا نظرياتهم لجماعة من الصحابة ، كان من أبرزهم حذيفة بن الإمام . ثم تظهر صورة حذيفة

(١) الكلبازى : التعرف ص ٥٩ .

(٢) ابن الجوزى : صفة ج ١ ص ٢٥١ .

(٣) الدكتور كامل الشيبى : الصلة ج ١ ص ٤٣ وانظر أيضاً السراج : اللوع ص ١٩ .

(٤) الدكتور كامل الشيبى : الصلة ج ١ ص ٤٥ .

الأسطورة ، صاحب السر ، في رشيد المجري صاحب على ، فيما كان حذيفة بن اليمان صاحب سر النبي ، وكان حذيفة يعرف النفاق وأهله ، كان رشيد المجري صاحب سر على يعرف الشهداء ، ومتى وكيف يموتون . فهذا صاحب علم القلوب ونفاقها ، وذلك صاحب علم البلايا والمنايا وأصحابها <sup>(١)</sup> .

#### ٤ - علي بن أبي طالب - والزهد والتتصوف في الكوفة :

ويأتي «علي بن أبي طالب» إلى الكوفة ، رباني الأمة ، وصاحب الأسرار جميعها في نظر الصوفية ، ورأس سلاسلهم ، وصاحب الوصبة والعلوم المكنوزة ، ويؤثر في صوفية الكوفة ، السنين منهم والشيعة . كما يؤثر في عباد البصرة ، بل في عباد العالم الإسلامي جمِيعاً ، ثم ينتقل أثره الكبير إلى الزهاد ، كما يُؤثر في عباد البصرة ، بل في عباد العالم الإسلامي جمِيعاً ، ثم ينتقل أثره الكبير إلى هنا ، وإنما نقول فقط ، إن أثره الأكبر كان في الكوفة حيث عاش الفترة الأخيرة من حياته . أو يعني أدق إن أثره الكبير في الحياة الروحية في الإسلام من بعده ، وإنما شع من الكوفة ، وانتقل إلى بقية أرجاء العالم الإسلامي . كونعود إلى الكوفة فنقول : إن حياة على فيها وموته أدى إلى نوعين أو نسقين من الحياة الروحية ، نسق سني ، ونسق شيعي مقتضي ، وليس بين النسقين كبير خلاف ، ونسق شيعي غال .

## الفصل الثاني

### مدرسة الكوفة السنية

جاء عبد الله بن مسعود - كما قلت - إلى الكوفة ، وزرع بها زرعاً كثيراً ما لبث أن أثار غرسة وبناته ، أنساً ابن مسعود طائفة القراء ، وهي تقابل تماماً الحلقة القرآنية الأولى التي أنشأها أبو موسى الأشعري في البصرة وسرى فيها خصائص مدرسة البصرة ، مع اختلافات يسيرة . شغلت البصرة بالبعد القرآني ، ولم تشغل برواية الحديث ، واشتهرت بالبكائيين . بينما ساد الكوفة أيضاً نفس التبع ، مع عناية بالحديث ، ولعل عنایة حلقات الكوفة بالحديث كان لخدمة الفقه الذي اشتهرت به الكوفة ، غير أن ظاهرة البكاء ، تتضمن بالكوفة أيضاً ، كما اتضحت بالبصرة . غير أن بكاء البصرة ، كان كما قلت صارخاً ، بكاء عجوز شمطاء تبكي خريف الحياة . أما هنا في الكوفة ، فكانت العروس المجلوقة تبكي بكاء الحسرة والنديم على شباب الحياة ، على شبابها الذي لم يعمر طويلاً ، على ظلم القدر لها ، ثم سيتطور إلى بكاء عميق على أبناء فاطمة الذين سقطوا بجوارها ، ولقد لفظوا أنفسهم في سبيل القرآن الذي يقرأونه ويتدبرونه . كان بكاء الكوفة هادئاً ، مكظوماً في خفية عن أعين الحكام ، لأنه تمثل في أشخاص ربانيين ، بينما كان بكاء البصرة مسموعاً عالياً منطلقاً ، لا يتمثل في أشخاص ولا يتحدد في ذوات معينة .

وسنحاول أن نعرض لمحاذق من هؤلاء العباد الأوائل في الكوفة من مدرسة عبد الله بن مسعود . وقد ذكرنا من قبل هذا الأثر الذي يقرر أن الرهد انتهى إلى ثانية من التابعين : البعض منهم ، من أهل البصرة ، وقد عرضنا لهم من قبل ، والبعض منهم من أهل الكوفة ، والقلائل منهم ، بل هو واحد فقط من أهل الشام<sup>(١)</sup> .

#### ١ - مسروق بن عبد الرحمن الهمداني الكوفي : راهب الكوفة :

إن أول صورة لعباد الكوفة من تلاميذ عبد الله بن مسعود ، هي صورة مسروق بن عبد الرحمن الهمداني الكوفي (المتوفى عام ٦٣ هـ) . وقد اعتبر مسروق أحد الزهاد الثانية الأوائل من التابعين . وكان الكوفيون لا يقدمون أحداً عليه من أصحاب عبد الله بن مسعود<sup>(٢)</sup> . وكان مسروق يمثل العبادة

(١) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ٨٧ .

(٢) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ١٣ .

التقليدية المأثورة عن الصحابة . فعاش عيشة زاهدة ، ويدعو الناس إلى الإيمان في الصلاة ، وأن السجود هو طريق القرب إلى الله . ولذلك شبهوه بالرهبان «كان يقوم للصلوة كأنه راهب» وكان يرخي الستر بينه وبين أهله «ويقبل على صلاتهم ويخلصهم ودنياهم» ويدعو إلى التعمق في القرآن وأن منه يستنبط «علم الأولين والآخرين ، علم الدنيا والآخرة» وكره هؤلاء الذين يظهرون العجب بأعمالهم ، دون خشية من الله» كفى بالمرء جهلاً أن يعجب بعمله» وكان مسروق من أوائل من تنبهوا إلى فكرة «النفس اللوامة» وسيبيحثها صوفية أهل السنة من بعده وتنهى أن يغلق بابه دون الناس . فكان يرد :

**ويكفيك مما أغلق الباب دونه وأرخي عليه الستر ملح وجرد**

ثم يأخذ ييد ابن أخي له ، ويرتقي به إلى كنasa الكوفة . ويقول له : «ألا أريك الدنيا . هذه الدنيا أكلوها فأفتوها ، لبسوها فأبلوها ، وركبوا فيها فأنضوها ، سفكوا فيها دماءهم ، واستعملوا فيها محاربهم ، وقطعوا منها أرحامهم» . . . . . همس به إلى ابن أخيه ، بعيداً عن الناس ، وهو الذي أرغم على تولي القضاء . . . . وأخيراً يقول لسعيد بن جبير «يا سعيد : ما بي شئ يرحب فيه ، إلا أن نفر وجوهنا في النزاب» ولما احضر بكى ، فقيل له «ما هذا الجزع؟ قال : مالي لا أجزع ، وإنما هي ساعة ، ولا أدرى إلى الجنة أم إلى النار<sup>(١)</sup>» .

## ٢ - الأسود بن يزيد أو تعذيب الجسد :

ثم نجد صورة ثانية من تلاميذه عبد الله بن مسعود وهو الأسود بن يزيد بن قيس بن عبد الله (المتوفى عام ٧٥هـ) وهو أيضاً من الثانية الذين انتهى إليهم الزهد . وقد دعى أيضاً براهباً من الرهبان ، ولعل هذا لأنّه اعتنق فكرة «تعذيب الجسد» بل يذكر عنه أنه كان «يجهد نفسه في الصوم والعبادة ، حتى ينضر جسده ويصفر». وكان ابن أخيه وهو أحد كبار العباد أيضاً في البصرة علقة بن قيس يؤنبه على هذا ويقول له «ويملك . لم تعذب هذا الجسد» فبرد الأسود قائلاً «راحة هذا الجسد أريد» أى أنه يعتذبه هنا ، لكنه يستعبد الراحة الأبدية في الآخرة . وكان يردد أحياناً «إن الأمر جد ، إن الأمر جد» ولذلك فرض على نفسه صيام الأبد ، وذهب إحدى عينيه من الصوم<sup>(٢)</sup>

وبعد : فهل هناك صلة بين عبادة الأسود وبين رهبان المسيحية ، وبخاصة أنه يتخذ طريقهم في تعذيب النفس : لا نجد أبداً أن هناك أدنى صلة ، ولا تقدونا النصوص التي بين أيدينا إلى اقتناص أثر مسيحي في عبادته .

(١) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ٩٥ - ٦٨ وابن الجوزي : ج ٣ ص ١١ - ١٣ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٢ ص ١٠٢ - ١٠٥ وابن الجوزي صفة ج ٣ . ص ١١ .

### ٣- علقة بن قيس : زين القرآن

وقد اتصلت حياة الأسود بحياة ابن أخيه علقة بن قيس النخعي (المتوفى عام ٧٢ هـ) . وقد كان علقة أحب تلاميذه عبد الله بن مسعود إليه . وقد شبهوه بالرسول ﷺ من ناحية ، وبعبد الله ابن مسعود من ناحية . بل اعتبر من الديانين الذين يقرؤون القرآن ، كما اعتبر «رباني هذه الأمة» وهي جملة أطلقها على بن أبي طالب نفسه ، كما أطلق عليه «زين القرآن» . ويذكر المؤرخون أن عبد الله بن مسعود مر على حلقة فيها علقة والأسود ومسروق وأصحابهم ، فوقف عليهم وقال «بأبي وأمي : العلامة : بروح الله انتلقت ، وكتاب الله تلوتم ، ومسجد الله عمرتم ، ورحمة الله انتظرتم ، أحبكم الله ، وأحب من أحبكم» وقال فيه عبد الله بن مسعود أيضاً «ما أقرأ شيئاً ، ولا أعلم شيئاً ، إلا علقة يقرؤه أو يعلمه» وكان علقة يتأى عن الناس حتى عاتبه الناس على هذا «لو جلست فأقرأت القرآن وحدتهم» فأجاب «أكره أن يوطأ عقيبي ، وأن يقال هذا علقة» ويذهب لمعنى غنمه .. وكان يترك الناس يستمئنونه فلا يحيب . وعلا على نزوات الحياة ، بحيث يقول لامرأة في مرضه الأخير «ترني واقعدي عند رأسي لعل الله أن يرزقك بعض عوادي» <sup>(١)</sup> . وقد سئل الشعبي المحدث المشهور عن علقة أفضل أم الأسود . فقال : علقة ، «كان الأسود رجلاً حجاجاً ، وكان علقة بطيناً وهو يدرك السريع» <sup>(٢)</sup> .

### ٤- الريبع بن الحيثم : قتل النفس والصدق والصمت .

ثم نأتي إلى صورة رابعة من صور أصحاب عبد الله بن مسعود ، وهو الريبع بن حيثم . وقد اعتبر الريبع بن حيثم أحد الثنائيتين التي انتهت إليهم الرهد . وكان من خاصة عبد الله بن مسعود ، بحيث كان ابن مسعود لا يأذن لأحد بالدخول عليه ، إذا أتاه الريبع ، حتى يفرغ كل من صاحبه . وكان ابن مسعود يقول له «لو رأك رسول الله صلى الله عليه وسلم لأحبك ، وما رأيتكم إلا ذكرت الحسين» وبهذا نرى هذا الاصطلاح القرآني يطلق على عباد الكوفة ، ومن المرجح أنه كان يقابل مصطلح البكائين في البصرة <sup>(٣)</sup> وقد كان الريبع أيضاً من البكائين . وقد ذكر عنه أنه كان يبكي حتى تبل لحيته دموعه ويقول «أدركتنا أقواماً كنا في جنفهم لصوصاً» <sup>(٤)</sup> وكان يقضى الليالي متهدجاً باكيًا ،

(١) أبو نعيم : حلية ح ٢ ص ٩٨ - ١٠٢ وابن الجوزي : صفة ج ٣ ، ١٣ ، ١٤ .

(٢) أبو نعيم : حلية ح ٢ ص ١٠٣ .

(٣) أبو نعيم : حلية ح ٢ ص ١٠٦ شابن الجوزي : صفة ج ٢ ص ٣٦ .

(٤) أبو نعيم : حلية ح ٢ ص ١٠٨ ، ١٠٩ وابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٣٦ .

فتاتديه أمه «يا بني - يا ربيع ألا تنام . فيجيبها : يا أمه - من جن عليه الليل ، وهو يخاف البيات ، حق له أن لا ينام »

ولما بلغ أشده ، وزاد بكاؤه في الليل : تسلّه أمه مرة ثانية : يا بني لعلك قتلت قتيلا ، فقال : نعم يا والدة . قد قتلت قتيلا . قالت : ومن هذا القتيل يا بني حتى تتحمل على أهله فيعفون ؟ والله لو علّمون ما تلقى من البكاء والسرير بعد ، لقد رحموك . يا والدة : هي نفسى <sup>(١)</sup> » لقد وضع الربيع إذن في تاريخ المختفين ، ثم الصوفية من بعده - فكرة قتل النفس ، وسينادى بها الحالج فيما بعد في أسواق بغداد .

ووضع الربيع بن خيثم أيضاً أساس فكرة «الصعق» في الكوفة ، وقد رأيناها مراراً في البصرة من قبل . ولكن الغريب هنا أنه حقيقها أمّام عبد الله بن مسعود . ولم ينكر صاحب رسول الله عليه هذا . إن المصادر تذكر أن عبد الله بن مسعود خرج هو وبجامعة من أصحابه ، إلى شاطئ الفرات ، فرروا على حداد ، فأخذ عبد الله بن مسعود ينظر حديدة في النار ونظر الربيع إليها وتمايل ليسقط . فمضى عبد الله وأصحابه سرعاً حتى أتوا على أتون على شاطئ الفرات . فلما رأى عبد الله الأتون والنار تشتعل في جوفه ، قرأ هذه الآية «إذا رأيتم من مكان بعيد سمعوا لها تغيظاً وزفيرًا . . . إلى قوله ثوراً» فصعق الربيع ، فاحتلمه أصحاب عبد الله بن مسعود إلى منزله ، وبقي عبد الله بن مسعود مجانبه إلى المغرب حتى أفاق ، ثم رجع إلى أهله <sup>(٢)</sup> .

ووضع الربيع أيضاً في مجرى الحياة الروحية في الكوفة ، فكرة الصمت وكانت الكوارث السياسية تتزل بالكوفة . كان الربيع بن خيثم يعلم أوضار الفتنة . وحين أتى على بن أبي طالب الكوفة «أجابه جل الناس إلى المسير ، إلا أصحاب عبد الله بن مسعود ، وعيادة السلانى ، والربيع بن خيثم في نحو من أربعينات رجل من القراء . فقالوا يا أمير المؤمنين . قد شككتنا في هذا القتال ، مع معرفتنا فضلك ، ولا غنى بك ولا بال المسلمين عن يقاتل المشركين ، فولنا بعض هذه الثغور ، لنتقاتل عن أهله ، فولاهم نغر قزوين والرى ، وولي عليهم الربيع بن خيثم وعقد له لواء . وكان أول لواء عقد في الكوفة » <sup>(٣)</sup> .

فالرجل إذن اعتزل الفتنة - مع محنته لعل معرفته لفضله . وحين عاد الرجل إلى الكوفة ورأى ولاة بني أمية يتولون أعناق المسلمين لجأ إلى الصمت بحيث كان لا يصدر عنه سوى الكلمة أو الكلمتين

(١) أبو نعيم : حلبة ج ٢ ص ٢١٤ ، ١١٥ وابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٣٤ .

(٢) أبو نعيم : حلبة ج ٢ ص ١١٠ ، وابن الجوزي صفة ج ٣ ص ٣٥ ، ٣٦ .

(٣) أبو حنيفة الدينوري : الأخبار الطوال : ص ١٦٥ .

يقول سفيان الثوري : صحبنا الربيع بن خثيم عشرين سنة ، فما تكلم إلا بكلمة تصعد ، اخذ الربيع الصمت عبادة بحيث إذا نقل إليه ناقل «إن ابن فاطمة عليها السلام قتل» أطرق الرجل واسترجع ، ثم تلا هذه الآية (قل اللهم فاطر السموات والأرض عالم الغيب والشهادة أنت تحكم بين عبادك فما كانوا فيه يختلفون) ثم سئل عما يراه في الأمر ، فقال «ما أقول : إلى الله إياهم ، وعلى الله حسابهم<sup>(١)</sup>» فالرجل إذن قد جأ إلى الصمت نفقة وكراهية في دنيا تولاها سفهاء بني أمية . وخرج إلى المقابر يتبعده فيها وقد كان أستاذه عبد الله بن مسعود ينوي مغضض بن يزيد العجلاني عن التبعيد في الجبانات . ولعل الربيع فعل هذا بعد وفاة عبد الله بن مسعود . ونزول الكوارث بالكوفة . فكان إذا جن الليل ووجد غفلة الناس . خرج إلى المقابر فقول : يا أهل المقابر كنا وكنتم<sup>(٢)</sup> ... وكان يأنس إلى الوحدة ويقول «أنا بعصافير المسجد آنس مني بأهلي» وحاول جهده أن يخفى عبادته . فكان عمله كله سراً . وكان الرجل يأتيه وهو يقرأ . فيسكن ويغطى المصحف بشويه وكان يتحدث عن عبد الله بن مسعود عن رسول الله «سيأتي على الناس زمان تحمل فيه العزلة ولا يسلم للذى دينه . إلا من فربدينه من شاهق إلى شاهق . ومن جحر إلى جحر . كالطير بفراخه والثعلب بأشباله»<sup>(٣)</sup> ... وذهب إلى الأهواز مع صديق له . فنظرت إليه امرأة . فتعرضت له ودعته إلى نفسها . فبكى الشيخ . فقال له صاحبه : ما يبكيك . قال : إنها لم تطمع في شيخين إلا رأت شيوخاً مثلنا<sup>(٤)</sup> فكان يبكي إذن ذنوب الناس . يبكي ذنوب الشيوخ التي دعهم إلى جسدها من قبل . فقبلوا . فطممت في شيخ آخر . ولم تكن المعانى الكبرى التي وضعها في مجرى التصوف خلال حياته كالأختاب ، وأمانة النفس والصعم والصمت ، هي كل ما ترك هذا العابد الكبير في تاريخ الحياة الروحية الإسلامية بل إنه عبر عن كثير من معاناتها في أحاديثه القليلة التي تركها لنا . فكان يردد أن خير الناس من كان منطقه ذكراً وصيانته تفكراً ، ومسيره تدبراً<sup>(٥)</sup> . ويأخذ عليه الصمت كل مأخذ ويطلب منه الناس أن «يدرك الناس» فيقول «ما أنا عن نفسي براض ، فأفارغ من ذمها إلى أن أذم الناس ، إن الناس خافوا الله في ذنوب الناس ، وأمنوه على ذنوبهم»<sup>(٦)</sup> وهذا كلام خطير في التصوف ، ولعلنا نذكر أن عباد البصرة شغلوا بالوعظ ، ورددتهم بعض العباد بل العابدات عن هذا . وكانت حيونة ورابعة تنكران على عبد الواحد بن

(١) أبو نعيم : حلية ج ٣ ص ١١١ .

(٢) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٣٣ .

(٣) نفس المصدر : ح ٣ ص ٣٢ - ٣٥ .

(٤) أبو نعيم : حلية ح ٢ ص ١١٦ ، ١١٨ .

(٥) نفس المصدر : ح ٢ ص ١٠٦ .

(٦) ابن الجوزي : صفة ح ٣ ص ٣٢ وأبو نعيم : حلية ح ٢ ص ١٠٧ .

زيد صالح المزى وعظامها وتطلبان منها أن يشغلها بنفسها . وهذا ما فعله الريبع بن خثيم . ووضع الريبع بن خثيم نفسه في مرتبة الاستسلام المطلق لإرادة الله ، فحين أصابه الفالج طلب منه أصحابه أن يتداوى : فيقول : لقد علمت أن الدواء حق ، ولكن ذكرت عاداً وثورداً وأصحاب الرس وقروناً ين ذلك كثيراً كانت فيه الأوجاع وكانت لهم الأطباء ، فلا المداوى بي ولا أرى المداوى ، وأهلك الناعت والمنعوت لا حاجة لي فيه<sup>(١)</sup> « ودعا الريبع للناس حتى لمن سرق دابته<sup>(٢)</sup> حتى للحجر فقد أصحابه حجر في رأسه ، فشجه ؛ فسح الدم عن وجهه وقال : اللهم اغفر له ، فإنه لم يتمدّن » وكان يردد لأصحابه « تدرؤن ما الداء والدواء والشفاء : قالوا لا قال : الداء الذنب ، والدواء الاستغفار والشفاء أن توب ثم لا تعود » بل شغلته التوبة أشد شغل ، وحاول أن ينفك خلال أحاديثه عنها إلى شغاف القلوب « اتق الله فيما علمت ، وما استوثر عليك فكله إلى عالمه ، لأننا عليكم في العمد أخواف مني عليكم في الخطأ . وما خيرتكم اليوم بخير . ولكنه خير من آخر شر منه . وما تتبعون الحق اتبعوه ، وما تفرون من الناس حق فراره ، ولا كل ما أنزل على محمد<sup>صلوات الله عليه</sup> أدركتم ، ولا كل ما تقرعون تدرؤن ما هو . . . ثم يقول « السرائر . . . السرائر اللاتي تخفين من الناس ، وهن لله تعالى بواحد . التمسوا دوائهن ، وما دوائهن إلا أن توب ، ثم لا تعود<sup>(٣)</sup> » ويعد ثانية إلى طلب الصمت ، ويطلب من أصحابه « أقلوا الكلام إلا بشمع : تسبيح وتكبير ، وتهليل وتحميد ، وسؤالك الخير ، وتعوذك من الشر . وأمرك بالمعروف ونهيك عن المنكر ، وقراءة القرآن<sup>(٤)</sup> » وكان يقول : إذا تكلمت فاذكر سمع الله إليك ، وإذا تفكرت ، فاذكر اطلاعه عليك . فإنه يقول تعالى « إن السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسؤولاً » .

وكان يطلب منهم حبة الموت ، هذا الذي لم يذوقوا قبله مثله « . . . والغائب إذا طالت غيبته وجبت محبته ، وانتظره أهله ، وأوشك أن يقدم عليهم » فإذا أصبح عليه الصباح قال « أصبحنا مدنيين نأكل أرزاقنا . وننتظر آجالنا<sup>(٥)</sup> » فلما احتضر ، بكت ابنته : فقال يا بنية : لم تبكين : قول بشرى أني الخير » ولم يكن الريبع يخشى الموت إذن ، بل يطلب به ، ويتظاهر بخيته . وهذا أيضاً خلاف ثان بينه وبين عباد البصرة الذين خشوا الموت أشد الخشية ، خوفاً من عذاب الله . أما في الكوفة ، وقد رأوا عذاب البشر ، عذاب بني أمية لهم ، فانتظروا الموت على عجل ، مرحين به . وكان دموع البصرة

(١) أبو نعيم : حلية ح ٢ ص ١٠٦ ، ١٠٧ ، وابن الجوزي : صفة ح ٣ ص ٣٢ .

(٢) ابن الجوزي : صفة ح ٣ ص ٣٢ وأبو نعيم : حلية ح ٢ ص ٢١١ .

(٣) أبو نعيم : الحلية ح ٢ ص ١٠٨ وابن الجوزي : صفة ح ٣ ص ٣٣ .

(٤) أبو نعيم : حلية ح ٢ ص ١٠٩ وابن الجوزي : صفة ح ٣ ص ٣٣ .

(٥) أبو نعيم : ح ٢ ص ١٩٢ .

قد انهمرت من الباطن ، بينما دموع الكوفة . قد أهمرها الخارج ، الحياة المضنية التي عاشهما ، سوط العذاب الذي لقوه في هذه الدنيا ، التقية التي فرضوها على أنفسهم . وكان الربيع عالماً بكل ما حوله ، وما جلس مجلساً منذ تأثره وكان يقول « أخاف أن يظلم رجل فلا أنصره أو يعتدى رجل على رجل ، فأكلف عليه الشهادة ولا أغض البصر ، أو يقع الجاهل فلا أحمل عليه <sup>(١)</sup> ». لقد كظم الرجل غيظه . واحتمل على نفسه ، إنه جلس بين أصحابه يوماً على باب داره ، فأصابه هذا الحجر الذي شج رأسه وصلك وجهه ، فدعاه فقام ودخل الدار قائلاً « لقد وعظت ياربيع » وأغلق الباب ، وما روى في مجلسه حتى مات <sup>(٢)</sup> .

وهكذا عاش أمير قزوين القديم ، شيخ القراء ، وأكبر أصحاب عبد الله ، في مقام الذل ، وقد رأى الدنيا تغيرت من حوله ، وحكمها الفتية السفهاء من بنى أمية ، يتطاولون على منابر الكوفة ، ويقتلون الناس بغير الحق فعاف الناس جميعاً ، بل كانت تأتيه ابنته تقول « يا أباها أتدن لي ألع <sup>(٣)</sup> » فيمنعها . . . وكان يكتس بيته بنفسه <sup>(٤)</sup> ومات في ولادة عبيد الله بن زياد « هذا الغلام الجبان السفهية » كما دعاه معاصره الحسن البصري في البصرة ، هذا الذي قتل الحسين بن فاطمة ، ولم يستطع الربيع بن خيم أن يفعل شيئاً سوى أن يسترجع ، ويغلق عليه داره ؛ متنيناً الموت الذي طالما أحبه وانتظره .

وبعد : فإن الكثرين من الباحثين لم ينتهوا إلى أثر هذا العابد الكبير في تاريخ الحياة الروحية في الكوفة . فقد تلمسه عليه العدد الكبير من عبادها ، أو أخذدوا عنه ، وساروا سيرته . ثم تأثر بسيرته سفيان الثوري وسعيد بن جبير ، وإن كان سعيد سيموت فيها بعد - في يوم مشئوم على يد الحجاج ، كما أثر الربيع بن خيم في الفضيل بن عياض وفي بشر الخاف . ولعل الفضيل قد تلمسه عليه وقد نتساءل : هل هناك أثر خارجي في أقوال الربيع وفي حياته . كانت المسيحية كما نعلم - حوالى الكوفة ، وأئم عدد من المسيحيين إليها ، كما كان يجوارها أيضاً المندائية والديسانية والمزقونية والمانوية . وعاش في الكوفة عدد من اليهود . إن التأمل الباطني في حياة الرجل وفي أقواله لا يثبت وجود أثر خارجي فيها ، ففكرة الاعتزال والتوحد ، ابنتها عن عوامل الكوفة السياسية والاجتماعية ، ولا يوجد مدخل من مداخل الرهبة المسيحية في اعتزال الربيع ، كما أن فكرة الصدق لم تكن خارجية ، بل ابنته من أعماق الرجل ، وقد شاهدها عبد الله بن مسعود . ولو رأى فيها ظلالاً من أثر خارجي ، لأنكرها ، أما

(١) أبو نعيم : حلية ح ٢ ص ١١٦ .

(٢) ابن الجوزي : صفة ح ٣ ص ٣٦ .

(٣) نفس المصدر : ح ٣ ص ٣٤ .

فكرة قتل النفس ، أى مجاهدتها ومعاناتها ، حتى يخلص الإنسان من شوائطها فقد استند فيها على النصوص القرآنية « في النفس اللوامة والنفس المطمئنة » وبعد : فإني أردد هنا أيضاً أن تشابه الطريقيين لا يدل على تشابكها ، اللهم إلا إذا وجدنا وثيقة تاريخية قوية ، علاوة على أننا لا نجد فيها بين أيدينا من نصوص أن الرجل قد اتصل بربان أو وقف على صومعة - كما فعل عباد البصرة .

#### ٥- التوابون من زهاد الكوفة :

وإذا كان عبد الله بن مسعود قد أطلق على الريبع بن خيّم لقب المختبٍ فإنه أطلق على أبي وايل شقيق بن سلمة الأسدى لقب التائب . . . وكما أطلق على أصحاب عبد الله فيما بعد لقب المختبٍن أطلق عليهم لقب التوابين وسيذكرهم عون بن عبد الله بن عتبة ويقول « جالسو التوابين ، فإنهم أرق الناس قلوبًا » ، والتوابون<sup>(١)</sup> هنا من أصحاب عبد الله بن مسعود فكان الكلمة قد أطلقت على مجتمع من الناس في الكوفة لا على التوابين من الشيعة فقط . وقد كان شقيق من البكائيين ، بل يكاد يكون أول البكائيين الحقيقيين من عباد الكوفة ، وقد قيل إنه كان يستمع النوح ويبكي . وكان إبراهيم التميمي (من كبار عباد الكوفة) يذكر في منازل أبي وايل ، « وكان أبو وايل يتفضل انتفاض الطير » وكان ينشج في المسجد - « كما تنشج المرأة » . . . . وكانت أحذاث الكوفة قد ألت ظلالها على العباد ، فزادوا بكاءً ونحباً ، وقد ذكر الحجاج يوماً عنده فقال « اللهم أطعم الحجاج من ضريح ، لا يسمن ولا يغنى من جوع » ثم ينذر رئخة من الله - فيقول « إن كان ذاك أحب إليك » وكره القراء وتهافتهم على أبواب الأماء كما كره ابنه لتوليه القضاء<sup>(٢)</sup> .

وأتحذر عباد الكوفة - كما أتحذر عباد البصرة - التبعيد في الجبانات ستة لهم ، وكان أول من قام بها في الكوفة معضيد بن يزيد العجلاني هو وبمجموعه من أصحابه ، وقد ذهب إليهم عبد الله بن مسعود وأمرهم بالعودة إلى بيوتهم . ولكن ما لبث أن جاؤ العباد إلى الجبانات - وعلى رأسهم الريبع بن خيّم - كما ذكرنا .

وكان معضيد يطلق أقواله في التبعيد « اللهم أشفني من النوم باليسير » ويتمنى لو كان يعسوياً « لولا ثلاث : ظمأ المهاجر ، وطول ليل الشتاء ، ولذادة التهجد بكتاب الله عز وجل ، ما باليت أن أكون يعسوياً »<sup>(٣)</sup> . وينختلف العابد الكوفي عمرو بن عتبة بن فرقان السلمي مع أخيه . يريد الأب من الابن

(١) أبو نعيم : حلية ح ٤ ص ١٠١ - ١٠٦ وإن الجوزي : صفة ح ٣ ص ١٤ ، ١٥ .

(٢) ابن الجوزي : صفة ح ٣ ص ٥٦ .

(٣) أبو نعيم : حلية ح ٤ ص ١٥٩ ، ١٦٠ . وإن الجوزي : صفة ح ٣ ص ٢٢ .

أن يترك عبادته وأن يعينه في عمله ، ويسأل أصدقاء الابن أن يعينوه على إقناعه بترك العبادة . . . فيقول معضد « لا تطعهم واسجد واقرب <sup>(١)</sup> » فقال عمرو « يا أبت إنما أنا عبد ، أعمل في فكاك رقني ، فلديني ». وكان يذهب مع معضد إلى المقابر ، ويقف على القبور ويقول : « يا أهل القبور ، قد طربت الصحف ، وقد رفعت الأعمال » ثم يكى ، ويصف بين قدميه حتى الصباح ، ثم يعود إلى المسجد ، فيشهد صلاة الصبح . وقد استشهد الصديقان سوياً في إحدى الغزوات .

وما لبشت الإسرائييليات أن انتشرت لدى عباد الكوفة ، كما انتشرت لدى عباد البصرة . فترى خيثمة بن عبد الرحمن بن أبي سبرة ، ومن أصحاب عبد الله بن مسعود ، يقول « كان عيسى عليه السلام يلبس الصوف ، وكان يحيى عليه السلام يلبس الوبر ، ولم يكن لواحد منها دينار ولا درهم ولا عبد ولا أمة ولا مأوى يأويان إليه ، أينما جنها الليل أوابا » ثم يخلط أحاديث عيسى بالقرآن فيقول « مرت عيسى بن مرريم عليه السلام امرأة فقالت : طوى طوى لبطن حملك ، ولثدي أرضحك فقال عيسى « بل طوى ملن قرأ القرآن ، واتبع ما فيه <sup>(٢)</sup> ». ويكثر عبد الله بن أبي المذيل أيضاً من الإسرائييليات . بل إنه يورد عن موسى أنه قال « يارب خلقت خلقاً وهم عبادك ثم تحرقهم بالنار <sup>(٣)</sup> ». وستردد رابعة هذا القول في صورة ماثلة . وكان هذا النوع من الإسرائييليات قد انتشر بين المسلمين ، تؤيد به الطوائف المختلفة مذاهبها .

ثم ظهرت فكرة تعذيب النفس في الكوفة . يضع زيد بن الحارث العامي ( المتوفى سنة ١٢٣ هـ ) يده في الماء البارد طيلة الليل حتى جمدت ، وكذلك كان يفعل صديقه طلحة بن عمر بن كعب ( توفي عام ١١٢ هـ ) وكان سعيد بن جبير يتمتعن أن يقابل الله في مسلاخ زيد . وكان الاثنان « لا يتودسان الفراش » . . . أخلاقهما السهر وطول القيام <sup>(٤)</sup> .

ثم ظهرت طائفة التواين - وكان من أبرز رجالها « عون بن عبد الله » وكان يدعو إلى الذكر « مجالس الذكر ، شفاء القلوب » و « ذكر الله صقال القلوب » . . . وكان عون بن عبد الله بن عتبة ابن مسعود يتعدد على أم الدرداء ، هو وأصدقاؤه . فيقيمون مجالس الذكر عندها وكان يطلق عليه وعلى أصحابه اسم التواين ، وقد أثر عنهم أدعية متعددة ، وكانوا أرق الناس قلوبياً وكان يقول « قلب التائب بمنزلة الزجاجة ، يؤثر فيها جميع ما أصابها ، فالموعظة إلى قلوبهم سريعة ، وهم إلى الرقة أقرب ،

(١) ابن الجوزي : صفة ح ٤ ص ١٥٦ - ١٥٨ .

(٢) أبو نعيم . حلية ج ٤ ص ١٥٦ - ١٥٨ .

(٣) أبو نعيم : حلية ح ٤ ص ١١٧ - ١١٩ .

(٤) ابن الجوزي : صفة ح ٣ ص ٥٣ ، ٥٥ .

فداوا القلوب بالتوبة ، فلرب تائب دعته توبته إلى الجنة ، حتى أوفدته عليها ، وجالسو التوابين ، فإن رحمة الله إلى التوابين أقرب » وكان يكثر من البكاء « كان يحدثنا وللحديثه رش بالدموع <sup>(١)</sup> ، وكذلك كان يفعل سعيد بن جبير ، كان يبكي حتى عمش <sup>(٢)</sup> . وكان سعيد بن جبير يرنو بعينيه دائمًا إلى البصرة ، وكان يرى أنهم أهل العبادة الحقة <sup>(٣)</sup> . وقد وردت بعض الأخبار عن صلات سعيد بن جبير بالرهبان وهو يقول : لقيني راهب فقال يا سعيد في الفتنة ، يتبين من يعبد الله من يعبد الطاغوت <sup>(٤)</sup> . ولكن ما يلبث راهب أن يدل شرطة الحجاج على مكانه ونراه الشرطة في صلاته فإذا خلدونه ودعاهم الراهب للمبيت في الدير ، فألي سعيد أن يدخل بيت مشرك أبدًا ، وبقي الليل في العراء ، واقترب منه أسد ، فسكن بين يديه ، ونزل الراهب من صومعته وأسلم بين يديه <sup>(٥)</sup> . وقد قتل سعيد على يد الحجاج في مشهد مثير . أزعج عباد المسلمين جميعاً . . . وقد أعطى مثالاً لشهداء الصوفية من بعده . . . وكان مثاله - كبش إبراهيم . . . الكبش الذي قدى به إسماعيل ارتقى في الجنة . . . وكان عليه عهد أحمر <sup>(٦)</sup> .

وقد نرى نفس الصورة فيها بعد ، لدى الحجاج . . . وهو يردد :

« تهدى الأضاحى ؛ وأهدى مهجنى دمى » .

وتكونت طائفة البكائين في الكوفة . « كان أصحابنا البكاؤون أربعة : عبد الله بن سعيد بن أبيه المتنيب ، ومحمد بن سوقة ، ومطرف بن طريف وضرار بن مرة » وكان ضرار بن مرة قد حضر قبراً في بيته يتبعده فيه <sup>(٧)</sup> . كما كان يلزم البعض الجبانات يعيشون فيها ، كقطوان بن عمرو التميمي <sup>(٨)</sup> . وانتشر البكاء في الكوفة ، كما انتشر في البصرة ، وكانوا يجتمعون في خلواتهم يبكون : كقبس بن مسلم الجذلي (توفي عام ١٢٠ هـ) ومحمد بن حجاده ومسعر بن كدام (توفي عام ١٥٥ هـ) وكان مسعر يقول « أشتئ أن أسمع صوت باكية حزينة » وكان مسعر بن كدام يرى الحرية في اليأس من الناس وينشد :

الا قد فسد الدهر فاضحى حلوه مرا  
وقد جربت من أهوى فقد أنكرتهم طرا  
فالزم نفسك اليأس من الناس تعش حرا

(١) ابن الجوزي : صفة ح ٣ ص ٥٥ - ٥٨ وأبو نعيم : حلية ح ٤ ص ٢٧٢ .

(٢) أبو نعيم : الحلية ح ص ٢٧٢ .

(٣) نفس المصدر : ح ٤ ص ٢٧٦ .

(٤) نفس المصدر : ح ٤ ص ٢٨٣ .

(٥) أبو نعيم : الحلية ح ٤ ص ٢٩١ - ٢٩٢ .

(٦) نفس المصدر : ح ٤ ص ٢٨٣ .

(٧) ابن الجوزي : صفة ح ٣ ص ٦٤ ، ٦٥ ، ٦٩ .

وسنرى الجنيد يتأثر بهذا الحديث فيما بعد : فيعرف التصوف « بأنه اليأس مما في أيدي الخلاة » . وقد أثر مسرور بن كدام في شيخ زهاد الكوفة سفيان الثوري ، بل تلمنذ الثوري عليه (١) . وفي الكوفة أيضاً خرج كرز بن وبرة ، يدعوا إلى المعروف وبنه عن المنكر ويصر به الناس حتى يغشى عليه ، وعاش وسكن في جرجان ، حيث تعلم « الاسم الأعظم » طلب من الله أن يعطيه إياه على أن لا يسأل به شيئاً من الدنيا (٢) وقد ظهرت فكرة الاسم الأعظم في البصرة ، كما ستظهر في الكوفة لدى غلاة الشيعة .

وفي مدرسة الكوفة أولى معروض الكرخي ، الصوف البغدادي المشهور ، واستمع لوعظ ابن السمك الكوفى (المتوفى عام ١٨٣ هـ) . وكان هنا نقطة تحوله إلى الحياة الزاهدة الصوفية كما سنرى بعد (٣) . وبعد : فقد كان لمدرسة عبد الله بن مسعود الأثر الكبير في توجيه الحياة الروحية في الكوفة وبالتالي في العالم الإسلامي كلها . اتصلت بشخصية أستاذها الكبير - خادم رسول الله وصاحبه وقارئه . « وكان رجلاً حديداً » لم ينحرن أبداً لأحداث الحياة الطارئة ولا تطوراتها ، وأراد أن يجعل من مجتمع الكوفة مجتمعاً محدياً عاشه من قبل في مدينة محمد عليه السلام . رأى تلميذه الربيع بن الحثيم « يصعّق » عند رؤية الحديدة الحجا في النار تذكرهم جميعاً بالعذاب الأبدي ، ولم ينكر ، ولكنه بلا شك عجب في أعقاب نفسه . ورأى مجموعة من عباد الكوفة يتبعدون في الجبانات ، ولم يعرف كما يقول عبد الرحمن الراجحي في كتابه الرائع عن « عبد الله بن مسعود ومدرسته » هذا في « ستة سيد » فذهب وأعادهم إلى بيتهما . و يأتيه رجل يخبره أن قوماً منهم معضيد بن يزيد العجي وعمرو بن عتبة يجلسون في المسجد بعد المغرب فيهما رجل يقول « كبروا الله كذا وكذا ، سبحو الله كذا وكذا ، واحمدوا الله كذا وكذا » . فيقول عبد الله بن مسعود « إذا رأيتم فعلاً ذلك فأتنى فأخبرني بمجلسهم . . . فأتاهم وعليه برس له ، فجلس ، فلما سمع ما يقولون ، قام فقال : أنا عبد الله بن مسعود ، والله الذي لا إله غيره ، لقد جئتكم ببدعة ظلاماً ، ولقد فضلت أصحاب محمد عليهما علمًا . فقال معضيد : والله ما جتنا ببدعة ظلاماً ولا فضلنا أصحاب محمد علمًا . فقال عمرو بن عتبة : يا أبا عبد الله تستغفر الله . قال : عليكم بالطريق فالزموه ، فوالله لئن فلتم ، لقد سبقتم سبقاً بعيداً ، ولئن أخذتم ييناً وشيلاً لتضليل ضلالاً بعيداً (٤) » يقول الدكتور عبد الرحمن الراجحي « لقد كانت أغنية الروح عند عبد الله بن مسعود هي القرآن

(١) نفس المصدر : ح ٣ ص ٧١.

(٢) نفس المصدر ح ٣ ص ٧٢ ، ٧٣.

(٣) أبو نعيم : الحلية ح ٤ ص ٣٨١.

(٤) قدمت نماذج فقط من العباد في الكوفة ، وهناك أسماء أخرى لأئمة من أئمتها : إبراهيم التخعي ، وإبراهيم التبي ،

العظيم وحده ، يكبر ويسبح ويحمد به . وكان يرى في القرآن مأدبة الله الأزلية ، أزطاها الله على الأرض ، لتكون عيдаً لأولنا وعيداً لآخرنا . . . . ولقد تناولها هوف بطحاء مكة وفي بوادي يثرب ، وأراد ل أصحابه في الكوفة أن يفعلوا نفس الأمر وعلى نفس الصورة . ولم يعلم أن حياة هؤلاء كانت قد تشعبت وتضخممت ، وأنهم يعانون تجربة ذاتية لم يعانها هو . . . لقد ملاً أرض الكوفة بقراطه ، وغناء الناس ، كل على هواه . ولعله حين عاد إلى المدينة – بلد حبيبه الذي اصطفاه من دون الصحابة – رفياً دائماً له ، رأى نفس الأمر ، بل رأه فعلاً حين استمع في جوانب المدينة إلى قراءة غير قراءته . ولعله – طاب نفساً – حين أتاه ملك الموت يدعوه إلى أن يلق الأحبة ، محمداً وصحبه . وسار تلامذته ورجال مدرسته بروح تعاليه ، ووصلوا إلى التائج التي لم يصل إليها . وكانوا الرعيل الأول ، أصحاب الروح في العالم الإسلامي ، وعاشت تصوراتهم في أعماق الزهد ثم التصوف . وسيقدم لنا بحث عبده الراجحي – كما قلت – النواحي المتعددة لحياة عبد الله بن مسعود وأرائه ، وتطور مدرسته .

وفي هذه المدرسة ظهر ثلاثة من كبار العباد ، بل الزهاد وهم : سفيان الثوري ، ودادود الطائي ، والفضل بن عياض ، ويمثل الثلاثة تطور مدرسة عبد الله بن مسعود من دور العبادة إلى دور الزهد . . . أو يعني أدق يمثلون أوائل التصوف .

## الفصل الثالث

### نشأة الزهد

#### الزهاد الأول في الكوفة

كان للකوفة الفضل في وضع مصطلح الزهد - علمًا على جماعة تتميز عن العباد ، كما تتميز عن القراء ، وتقابل الفقهاء والعلماء والمحدثين . وكانت الكوفة أصيلة حفًّا ؛ صدرت عنها نماذج الحياة الفكرية والروحية الإسلامية كلها ، بينما فجرت البصرة إلى « العبادة » إلى « حياة الروح » « طفرة واحدة » ، تعيش في متأهرات الغيوب « وتبدع العبادة الصرف البحتة ، ثم يعقبها الحياة الروحانية » ثم نظرية الخلقة والمحبة ، ولكن كل ما أنتجه ، إنما كان في نطاق واحد ، نطاق الغيب فقط ، أما الكوفة ، فقد سارت في طريق العبادة تحت اسم القراء « ثم انبثق عن القراء المحدثون ، والعلماء والفقهاء ، ثم انبثق عنهم أيضًا العباد والزهاد ، والصوفية . ونشأ الزهد ، وتطور ، وتعمق . . . وأخذ يمد بغداد ، كما سرى فيما بعد .

ولقد نشأت الفكرة الزهدية على يد ثلاثة من كبار العباد ، كما قلنا من قبل وسرى أي أمثلة من الزهد قد اختطته هؤلاء ، وسرى أنهم - وتدرجياً - أسلموا الحياة الروحية الإسلامية إلى دائرة التصوف البحث .

#### ١- سفيان الثوري : عالم الأمة وعابدها .

وكان أول هؤلاء الزهاد - هو سفيان الثوري ( المتوفى عام ١٦١ هـ) ولقد أجمع مصادر الفكر الإسلامي جميعاً أن أبي عبد الله سفيان بن سعيد الثوري كان « عالم الأمة وعابدها »<sup>(١)</sup> ، ويقول عنه أبو نعيم « كان العلم حلبيه والزهد أليفه » .

وقد نشأ سفيان الثوري في رحاب الكوفة ، وقد وهب أهله للحديث ، فكان « محدث » الأمة ثم وصل إلى الأوج في « الفقه » وكان مفتى الكوفة الكبير ، وكان مذهبها يصارع مذهب أبي حنيفة ، ولكن حياة الزهد التي عاشها سفيان الثوري لم تتحقق لمذهبة الديوع والانتشار ، بينما لم يكن أبو حنيفة وتلامذته المباشرون زهاداً ، فانتشر المذهب الحنفي ، واندثر المذهب الثوري .

(١) أبو نعيم : حلية ح ٦ ص ٢٥٧ .

ولسنا هنا في مجال التاريخ للذهب سفيان الثوري في الفقه أو مكانه في العالم الإسلامي كمحدث . غير أن هذا الجانب من حياته قد اتصل أكبر اتصال بالجانب الذي يعنينا - وهو الحياة الروحية لسفيان .

نشأ سفيان - كما قلت - محدثاً ، وبه أهله « للعلم » وكان العلم يعني الحديث ، وكان الحديث أداة الفقه . ولقد برع سفيان في الحديث والفقه إلى أكبر حد عرفه العالم الإسلامي إبان ذلك الوقت ودعى سفيان بأمير المؤمنين في الحديث ، وكانت رحلاته الأولى لجمع الحديث وروايته . وحين اكتملت أداة الحديث عنده بدأ يفتى المسلمين ، فكان سفيان « أفقه الناس » ويدرك عبد الله بن المبارك الزاهد المشهور عنه « ما رأيت أحداً أفضل من سفيان ، ولا أرى سفيان مثل نفسه » بل يقول الزاهد المشهور الفضيل بن عياض « إن هؤلاء أشربت قلوبهم حب أبي حنيفة ، وأفطرتوا فيه ، حتى لا يرون أن أحداً كان أعلم منه ، كما أفرطت الشيعة في حب علي ، وكان والله سفيان أعلم منه » ويقارن عبد الله بن المبارك بين مجلسه ومجلس أبي حنيفة فيقول : « تعجبني مجالس سفيان الثوري ، كنت إذا شئت رأيته في الورع ، وإذا شئت رأيته مصليناً ، وإذا شئت رأيته غائضاً في الفقه ، فاما مجلس أبيته ، فلا أعلم أنهم صلوا على النبي ﷺ حتى قاموا عن شغب - يعني مجلس أبي حنيفة وأصحابه <sup>(١)</sup> » . وكان سفيان الثوري يعلم أن طلب الحديث بدون عبادة ، إنما هو طلب للدنيا ، فكان يردد « الحديث أكثر من الذهب والفضة ، وليس يدرك ، وفتنة الحديث أشد من فتنة الذهب والفضة » إن الناس يطلبونه للجاه ، وللتقارب من السلطان ، وليس هو أبداً من عدة الموت ، ولكنه عملة يشاغل به الرجل » ورأى ازدحام الناس على طلبه فكان يقول « لو لا أن للشيطان فيه نصيباً ، ما ازدحمت عليه » وكم كره القراء والمحدثين حين أقبلوا على الولاية والأمراء ، يطلبون عز الدنيا بمحبيهم وفقهم . وكان يردد : « إذا رأيت القارئ يلوذ بباب السلطان ، فاعلم أنه لص ، فإذا رأيت أنه يلوذ بباب الأغنياء فاعلم أنه مرأى <sup>(٢)</sup> ، وكان يصرخ « وددت أن أنجو من هذا الأمر كفافاً لا لي ولا على <sup>(٣)</sup> » . وبدأت سياحات الرجل . . . أولاً لطلب الحديث ، وثانياً سياحات العباد الزهاد . وهنا يقول له صديق « يا أبا عبد الله إن فيك لعجبًا » فيسأله سفيان « ما الذي بان له مني حتى يعجب ؟ فرد الصديق « تنقلك من بلد إلى بلد ، إن للناس مأوى ، وللسبع مأوى ، وما لك مأوى تأوى إليه . . . وفاقت نفسيه الكبيرة بالثورة على القراء والمحدثين ، فأخذ ينتقل من بلد إلى بلد . . . فيتناقل من الكوفة

(١) أبو نعيم : الحلية ح ٦ ص ٣٥٧ - ٣٥٨ .

(٢) نفس المصدر : ح ٦ ص ٢٨٧ .

(٣) نفس المصدر ح ٦ ص ٣٦٣ - ٣٦٩ .

إلى الشام ، ومن الشام إلى اليمن ، ثم يعود إلى مكة ، فيطوف ويصل إلى ، ويكثر الطواف ويكثر الصلاة ، ثم يضجع في رحاب المسجد ويظن الناس أنه أضجع حتى يصبح ، ولكن ما يلبث أن يهـ من نومه ، ويأخذ وجهـه إلى الجبل الذي كان يأوي إليه ، فصيـب إبراهـم قدمـه حـجر ، فيـدمـها فيـضـجـعـ ويـقـولـ «أـفـ لـمـاـ مـاـ أـكـثـرـ كـدـرـهـاـ (١)ـ ». وـهـاـ هوـ يـكـتـبـ إـلـىـ أحـدـ أـصـدـقـائـهـ عـبـادـ بـنـ عـبـادـ دـاعـيـاـ إـلـىـ الـخـمـولـ «فـإـنـ هـذـاـ زـمـنـ خـمـولـ»ـ وـيـطـلـبـ مـنـهـ الـاعـتـرـالـ عـنـ النـاسـ وـالـانـفـرـادـ عـنـهـ ، وـالـابـتـعـادـ عـنـ أـمـرـاءـ الـسـلـمـينـ . حـتـىـ فـيـ التـشـفـعـ وـرـدـ الـمـظـالـمـ عـنـ النـاسـ ، وـيـرـىـ أـنـ هـذـاـ خـدـيـعـةـ إـبـلـيـسـ «وـإـنـماـ اـتـخـذـهـ فـجـارـ الـقـرـاءـ سـلـمـاـ (٢)ـ . وـيـذـكـرـهـ بـحـجـ عمرـ بـنـ الـخـطـابـ الـمـتـصـدـىـ الـذـيـ ذـهـبـ إـلـىـ بـيـتـ اللهـ فـهـدـوـ وـدـعـةـ وـمـسـكـنـةـ .

ولـمـ تـكـنـ الـعـبـادـةـ أوـ الـزـهـدـ عـنـ سـفـيـانـ تـعـنىـ التـبـطـلـ عـنـ التـكـسبـ ، بلـ دـعـاـ الـقـرـاءـ إـلـىـ الـعـمـلـ -  
وـالـتـكـسبـ مـنـ ذاتـ أـيـدـيهـمـ . فـيـذـهـبـ إـلـىـ الـبـصـرـ فـيـجـلسـ فـيـ مـجـلـسـ الـعـابـدـ الـبـصـرـيـ يـوسـفـ بـنـ عـيـدـ .  
فـإـذـاـ فـتـيـانـ كـانـ عـلـىـ رـؤـوسـهـمـ الـطـيـرـ فـقـالـ «يـاـ مـعـشـرـ الـقـرـاءـ - اـرـفـعـواـ رـوـسـكـمـ ، فـقـدـ وـضـحـ الـطـرـيـقـ ،  
وـاعـمـلـواـ وـلـاـ تـكـونـواـ عـالـةـ عـلـىـ النـاسـ»ـ وـيـدـعـوهـمـ مـرـةـ أـخـرـىـ إـلـىـ عـدـمـ إـظـهـارـ التـخـشـعـ «لـاـ تـرـيـدـواـ التـخـشـعـ  
عـلـىـ مـاـ فـيـ الـقـلـبـ . . . فـاتـقـواـ اللـهـ وـأـجـمـلـواـ فـيـ الـطـلـبـ . . . وـلـاـ تـكـونـواـ عـيـالـاـ عـلـىـ الـمـسـلـمـينـ (٣)ـ ». .  
وـبـعـدـ : فـلـقـدـ رـأـيـ سـفـيـانـ الـثـورـيـ أـنـ الـحـدـيـثـ لـيـسـ عـدـةـ الـمـؤـمـنـ وـأـنـ النـاسـ إـنـماـ يـتـخـذـوـنـهـ لـطـالـ  
الـدـنـيـاـ . وـلـعـلـ أـبـلـغـ مـاـ يـعـبـرـ عـنـ نـظـرـهـ إـلـىـ الـحـدـيـثـ فـيـ الـفـتـرـةـ الثـانـيـةـ مـنـ حـيـاتـهـ هـوـ مـاـ أـطـلـقـوـهـ عـلـىـ لـسـانـهـ بـعـدـ  
مـوـتـهـ ، حـيـنـ رـآـهـ أـحـدـ أـصـدـقـائـهـ فـيـ الـحـلـمـ وـسـأـلـهـ عـمـاـ فـعـلـ اللـهـ بـهـ فـيـ آـخـرـتـهـ ، فـأـجـابـ «عـفـاـ عـنـ حـتـىـ طـلـبـ  
الـحـدـيـثـ (٤)ـ »ـ .

انتـهـتـ المـرـحلـةـ الـأـوـلـىـ مـنـ حـيـاتـ الرـجـلـ - مـرـحلـةـ الـحـدـيـثـ - لـكـيـ يـدـخـلـ الرـجـلـ فـيـ دورـ الـعـبـادـةـ ،  
أـوـ بـعـنـيـ أـدـقـ مـرـحلـةـ الزـهـدـ ، وـلـمـ تـعـرـفـ كـلـمـةـ الزـهـدـ قـبـلـ سـفـيـانـ الـثـورـيـ - كـمـصـطلـحـ يـطـلـقـ عـلـىـ تـرـكـ  
الـدـنـيـاـ ، وـالـاتـجـاهـ إـلـىـ الـآـخـرـةـ وـهـاـ هوـ يـقـولـ «الـزـهـدـ فـيـ الدـنـيـاـ قـصـرـ الـأـمـلـ ، لـيـسـ بـأـكـلـ الـغـلـيـظـ وـلـاـ لـبـسـ  
الـعـبـاـ»ـ وـيـقـولـ «لـيـسـ الزـهـدـ فـيـ الدـنـيـاـ ، بـأـكـلـ وـبـلـسـ الـخـنـشـ وـلـاـ بـأـكـلـ الـخـشـبـ إـنـماـ الزـهـدـ فـيـ الدـنـيـاـ قـصـرـ  
الـأـمـلـ»ـ وـكـانـ يـرـدـدـ «ازـهـدـ الدـنـيـاـ وـنـمـ (٥)ـ »ـ وـكـانـ يـرـىـ أـنـ الـحـكـمـ ثـمـرـةـ الزـهـدـ ، يـنـبـئـهـ اللـهـ فـيـ قـلـبـ الـمـؤـمـنـ .  
ثـمـ بـدـأـتـ سـيـاحـاتـهـ مـعـ مـجـمـوعـةـ مـنـ الزـهـادـ ، وـسـارـ فـيـ رـكـابـهـ إـبـراهـيمـ بـنـ أـدـهـمـ الصـوـفـيـ الـخـراسـانـيـ

(٤) نفسـ المـصـدرـ: حـ ٦ صـ ٣٨٤ـ .

(١) أبوـ نـعـيمـ: الـحـلـيـةـ حـ ٦ صـ ٣٧٥ـ .

(٥) أبوـ نـعـيمـ: الـحـلـيـةـ حـ ٦ صـ ٣٨٧ـ .

(٢) أبوـ نـعـيمـ: الـحـلـيـةـ حـ ٦ صـ ٣٧٢ـ - ٣٧٧ـ .

(٣) نفسـ المـصـدرـ: حـ ٦ صـ ٣٨٢ـ .

المشهور<sup>(١)</sup> . . . بل اعتبره إبراهيم بن أدهم «إمام الزهاد» فذكر صاحب الخلية «دخل إبراهيم بن أدهم المسجد ببيت المقدس وسفيان الثوري وجماعة ، فلما صلوا في المسجد ، وصاروا في الصحن ، انحرف سفيان يربد الصخرة ، فقال له إبراهيم : يا أبا عبد الله . ارجع . فإنك قد ابتليت وصرت لنا إماماً . فلا يراك الناس فيروه حتماً . فانصرف سفيان وقال : صدقت : فخرجا ، ولم يpus سفيان إلى الصخرة<sup>(٢)</sup> . وبهذا نرى أن هذا العابد المشهور لهذا الأمير الخراساني الكبير - إبراهيم بن أدهم - يعتبر سفيان الثوري إمامه .

ونستنتج من هذا أن سفيان الثوري قد أصبح في هذه المرحلة «إمام الزهاد ومقدمهم» ولعل السبب في هذا أن الزهاد رأوه يجمع بين علوم الدنيا وعلوم الآخرة . فيما شغل العباد من قبل وفي البصرة خاصة بالبعد عن الرواية ، نرى سفيان الثوري يتميز أنه دخل البيوت من أبوابها ، دخل باب العبادة من باب الفقه ، أو بمعنى أدق جمع - فيما سيرف فيها بعد عند الصوفية بين الشريعة والحقيقة . والآن : ما هي حقيقة «الزهد» الذي يشربه سفيان الثوري في أرجاء العالم الإسلامي ، في سياقاته الطويلة ، وقد أخذ ينتقل بين المدن والقرى والبادى والحضر ، هربا من هارون الرشيد مرة ، ومن المهدى مرة أخرى . إن أجمل تحديد لهذا الزهد ، حين أتاه صديق له ، وسأله «أرى الناس يقولون سفيان الثوري ، وأنت تنام الليل . فقال لي - اسكت ملاك هذا الأمر - التقوى<sup>(٣)</sup> فلم يكن إذن مرد وملاكه وجوهره تعذيب الجسد من قيام مستمر بالليل ، وصيام الدهر ، وإنما هو تهذيب النفس من شوائب الدنيا ولذلك كان يقول «ما عالجت شيئاً قط أشد على نفسى ، مرة على ، ومرة على<sup>(٤)</sup> » هذا بالرغم من أن ثيابه ونعليه قد قومت ، فلم يصل ثيابه إلى أكثر من درهم وأربعة دوانيق ، وكان يقضى الأيام بدون طعام وكان من الحافظين بل كان من البكائين . وكان يعيش في خوف دائم من عذاب الله كما كان يصلى الليل الطوال ، وتذكر المصادر أنه كان يستمع إلى آيات العذاب ، فيطيش ويخرج هائماً . وكان يقرأ يوماً في الزوال فر بهذه الآية «إذا نقر في الناقور ، فذلك يومئذ - يوم عسير» فخرج هارباً هائماً على وجهه حتى رده أصحابه إلى الكوفة<sup>(٥)</sup> . . . بل إنه خلف المقام وفي أعماق الكعبة ، رفع رأسه إلى السماء ، فانقلب مغشياً عليه ، فادخلوه وصبووا عليه الماء ، حتى أفاق ، وبعلق تلميذ من تلاميذه «ليس النظر قلبه إنما قلبته الفكرة» وكان يبكي حتى في الصلاة ، فينقطع ثم يعيد التلاوة .

(٤) أبو نعيم : حلية ح ٧ ص ٥ .

(٥) نفس المصدر ح ٧ ص ٣٩ .

(١) نفس المصدر ح ٦ ص ٣٣٨ ، ٤٨٩ .

(٢) نفس المصدر ح ٨ ص ٥٠ .

(٣) ابن الجوزي : صفة ح ٣ ص ٨٣ .

وإذا كان جوهر الزهد عنده هو التقوى ، فإن اليقين أيضاً هو عنصره الأساسي « ولو أن اليقين استقر في القلب ، كما ينبغي ، لطار فرحاً وحزناً ، شوقاً إلى الجنة ، أو خوفاً من النار<sup>(١)</sup> ». والعنصر الثالث للزهد عنده هو سقوط المترلة . فقد سئل سفيان « ما الزهد في الدنيا؟ » فقال « سقوط المترلة<sup>(٢)</sup> ». ولذلك خرج هائماً على وجهه ، ورفض القضاء للمهدي . واستر واختفى ، فلما قابله أمراء المهدي ، أخذ ينقدهم بعنف وقوة . مضى الرجل مبشرًا بالزهد ، في قوة وحماس ، كما كان ينشر الحديث ، وكان يعلن « عليكم الزهد ، يبصركم الله عورات الدنيا ، وبالورع يخفف الله عليكم حسابكم ، وادفعوا الشك باليقين ، يسلم لكم دينكم » ويتنقل من مكان إلى مكان ، ويكون الحصا يستند عليه ، ويتكىء وينام في الجبال ويقول « هذا خير من أسرتهم<sup>(٣)</sup> ». وكان يرى الزهد الحق في سقوط المترلة وعدم قبول الرياسة ، يقول سفيان « ما رأيت الزهد في شيء أقل منه في الرياسة ، ترى الرجل يزهد المطعم والمشرب والمال والثياب ، فإذا نزع في الرياسة ، حامي عليها وعادى<sup>(٤)</sup> ». ثم انتهى الزهد بسفيان الثوري إلى الزهد في الناس وأول الزهد في الناس زهده في نفسه<sup>(٥)</sup> وغنى سفيان الموت ثميناً صادقاً ، وكان يذكر الأثر : « الناس نیام ، فإذا ماتوا ، انتهوا<sup>(٦)</sup> ».

أما بعد : فقد كان لدخول سفيان الثوري - وهو إمام العلم - الحديث والفقه - إلى حياة العبادة ، ومناداته بالزهد - علل وأسباب أما أنها وأهمها - فهو العامل النفسي ، فقد كان الرجل ، يرى منذ نشأته الأولى - أن على طالب الحديث أن يقضى عشرين عاماً في العبادة ، فإذا طلب الحديث بعد ذلك فإما يطلبه ابتغاء مرضاة الله ، وتقرباً له . ولا سار شوطاً بعيداً في الحديث أدرك أنه إنما يطلب للدنيا ، فنالت نفسه للعبادة - ثانية مقابلاته المتعددة لعباد المسلمين في الكوفة ، وفي الbadia ، ثم في البصرة ومكة . وفي كل هذه المقابلات يظهر عالم الحديث القديم إماماً للزهد والعباد . فإبراهيم بن أدهم - على جلالته قدره - يعتبره إماماً - ويطلب منه إلا يقف عند الصيغة في بيت المقدس حتى يراه الناس ، ف تكون سنة ملئها ، وقد أطاع إمام الزهد . ولم يفعل . ونحن نتسائل : هل فقه إبراهيم ابن أدهم السنة أكثر من عالمها . أم أن مغزى القصة أن سفيان الثوري كان لم يبلغ بعد المني الحقيقي لطريق العبادة وجواهرها : عدم الشهرة ، فرده أمير خراسان المترهد : ولقد تنبه العباد من بعدهما إلى وجه الفرق بينهما . ولكن يبدو دائمًا سفيان الثوري في القمة في الطريق . لقد سئل بيان بن معاوية

(٤) أبو نعيم : الحلية ح ٧ ص ٣٩ .

(١) ابن الجوزي : صفة ح ٣ ص ٨١ ، ٨٢ .

(٥) أبو نعيم : الحلية ح ٧ ص ٦٩ .

(٢) أبو نعيم : الحلية ح ٧ ص ١٧ .

(٦) نفس المصدر السابق ح ٧ ص ٦ .

(٣) نفس المصدر : ح ٧ ص ١٦ .

المشهور بالأسود العابد : رأيت إبراهيم بن أدهم . فضحك وقال : وأكبر من إبراهيم . قيل له : من . ؟ قال سفيان الثوري : ثم قال : سمعت أخي سفيان الثوري : ما كان الله لينعم على عبد في الدنيا ففضحه في الآخرة . ويتحقق على المنعم أن يتم على من أنعم عليه <sup>(١)</sup> ». فالثوري إذن قد صاحب معاوية الأسود <sup>(٢)</sup> ، وسار معه شوطاً، كصاحب أبي حبيب البدوي – وهو أيضاً من كبار العباد : وهو نفسه يقول : أصبحت قلبي يصلح بين مكة والمدينة بين قوم غرباء – أصحاب بتوت وعباد ». كان الثوري إذن يقتش عن هؤلاء ، لكي يطمئن قلبه ويصلح ، وفي الطريق بين مكة والمدينة قابل العابد المشهور أبي حبيب البدوي . ويقص هو نفسه أنه قال له حين قابله « يا سفيان : هل رأيت خيراً قط إلا من الله . ؟ : قلت لا : قال : فلم تكره لقاء من لم تر خيراً قط إلا منه » يا سفيان منع الله لك عطاء ، وذلك أنه يمنعك من غير بخل ولا عدم ، ولكن نظراً لك واحتياجاً . . . ثم قال له : يا سفيان : إن فيك لأنساً ، وإن عنك لشغلاً <sup>(٣)</sup> » :

وفي مكة قابل سفيان الزاهد الكوفى الفضيل بن عياض وكان قد استقر في مكة – وكان يلتقيان في المسجد الحرام فما يذكران إلا النعم ، حتى يفترقا – يقول فضيل لسليمان : يا أبو محمد ألا عمل بنا كذا » ويقف فضيل على رأس سفيان وحوله جماعة ، فقال له « قل بفضل الله ويرحمته ، فبدلك فليفرحوا ، هو خير مما يجتمعون » ويرد سفيان فيقول له « يا أبو على . والله لا نفرح أبداً حتى نأخذ دواء القرآن ، فنضعه على القلب <sup>(٤)</sup> ». ويتقابلان مرة ثانية ، فتذاكرا وبكيا . ويقول سفيان : إنني لأرجو أن يكون مجلسنا هذا أعظم مجلس جلسناه بركة : فرد الفضيل : ترجو ، لكنني أخاف أن يكون أعظم مجلس جلسناه علينا شؤماً . أليس نظرت إلى أحسن ما عندك ، فتركت به لى ، وتزرتني لك ، فعبدتني وعبدتك . فبكى سفيان ، حتى علا نحيبه . ثم قال : أحسيتني أحياك الله <sup>(٥)</sup> ». ويندو هنا أيضاً الزاهد الكوفى القديم عالياً على سفيان . ولكن الفضيل نفسه حين سئل في بعض ما كان يذهب إليه من الوع : من إمامك . فقال : سفيان الثوري <sup>(٦)</sup> .

(١) نفس المصدر ح ٧ ص ٥٢

(٢) انظر ترجمة معاوية الأسود – أبي نعيم : حلية ح ٨ ص ٢٧١ - ٢٧٣

(٣) أبو نعيم : حلية ح ٧ ص ٦ ، ح ٨ ص ٢٨٧ - ٢٨٨

(٤) أبو تمام : حلية ح ٨ .

(٥) نفس المصدر ح ٧ ص ٦٤ .

(٦) نفس المصدر ح ٧ ص ٣ ، والحرفيش . الروض الفائق ص ٨٧ .

لا تخف يا سفيان . ثم صاح بالأسد فصبيص وضرب بذنبه مثل الكلب ، فأخذ شيبان بأذنه وعركتها . وكره سفيان هذا - وقال له : ما هذه الشهرة . فرد شيبان الراعي وأى شهرة ترى يا ثوري : لولا كراهة الشهرة ، ما حملت زادى إلى مكمة إلا على ظهره <sup>(١)</sup> . ويبكي سفيان يناديه من أول الليل إلى آخره - ويسأله شيبان : يا سفيان : لم بكاؤك . إن كان لأجل المعصية ، فلا تعصه . ويحب سفيان : بأن الذنوب لم تخطر بياله قط ، صغيرها ولا كبيرها . « وليس بكائي يا شيبان من أجل المعصية ، ولكن من خوف الخاتمة » ، ويعلمه شيبان فيقول « إن من شئون المعصية ، الإصرار على الذنوب ، فلا تعص ربك طرفة عين <sup>(٢)</sup> ». وهذا يبدو شيبان معلماً « لأمير الحديث » ، ثم إمام العباد » يعلمه معانى الشهرة ، ثم يطلب منه أن يكون في مقام المراقبة ، يراقب نفسه فلا تعص الله طرفة عين .

وكما سعى سفيان إلى أبي حبيب البدوى وشيبان الراعي ، سعى أيضاً في طلب عابد من عباد الكوفة يقال له « الكوثافى » لمدة عشرين سنة ، فلم يتمكن من مقابلته ، حتى مر يوماً بشاطئ الفرات ، وقوم يعملون في الطين ، فنادى رجل منهم الآخر « يا كوثافى » فذهب إليه سفيان ، وقدم إليه نفسه ، وطلب منه أن يعظه . ثم تركه الكوثافى وانصرف <sup>(٣)</sup> .

وكان سفيان الثورى على صلات بدواود الطائى - الزاهد الكوفى ، وكان داود من تلامذة أبي حنيفة ، ولم تكن الصلات بين سفيان وأبى حنيفة طيبة ، ولكن لم يمنع هذا العابد الكبير من أن يكيل المدح لداود ، فكان سفيان إذا ذكر داود قال « أبصر الطائى أمره <sup>(٤)</sup> » .

كذلك كان الأمر في صلاته بالعبد الزيدى « الحسن بن صالح بن حى » كان الحسن بن صالح ابن حى من كبار محدثى الإسلام ، ومن كبار عباده . بل كان درة من درر الزهد الحقيقى ، وكثيراً ما اجتمع بسفيان . وكان اجتماعها اجتماعاً صفاء ومحبة . وقد يؤدى هنا بنا إلى إثارة فكرة زيدية سفيان . هل كان سفيان زيدياً ، وقد حاول العلامة العراقي الدكتور كامل الشيبى إثبات زيدية سفيان ، وقد استند على نصوص قوية تثبت هذا <sup>(٥)</sup> . غير أن في هذا كثيراً من التغالى : فلم يكن سفيان زيدياً - بمعنى دخوله في نظام شيعي معين ، وإنما كان « كوفياً » أحب علياً ، كما أحب الشيفيين . . . بل إنه

(١) أبو نعم . حلية ح ص ٩٦ .

(٢) الحريفيش : الروض الفائق في الموعظ والرقائق ص ١١ .

(٣) أبو نعم . ح ٧ ص ٨ .

(٤) نفس المصدر : ح ٧ ص ٣٣٦ .

(٥) الدكتور كامل الشيبى الصلة : ح ١ ص ٢٩٦، ٢٩٧ .

أحب عثمان ، وكان يقول « لا يجتمع حب على عثمان إلا في قلوب نبلاء الرجال » إنه تلاميذه جمِيعاً . ولكتنه - كسائر الكوفيين - يفضل علياً على أبي بكر وعمر<sup>(١)</sup> . وهذا هو سبيل العباد والزهاد من المسلمين : تولوا الجميع ، ولكنهم أحبو صاحب الروح والعبد الأول من صحابة محمد رسول الله . ولم يكن هؤلاء كل من قابليهم سفيان الثوري وأثروا في اتجاهه العبادي ، بحيث أصبح شيخ الزهاد في الكوفة ، بل شيخ الزهاد في العالم الإسلامي ، وأعطي للزهد - كمنذهب في الحياة - صبغته المشروعة في الحياة الإسلامية . إن المصادر تحمل إلينا أسماء رجلاً وامرأتين كان لها الأثر النافذ في اتجاه سفيان الثوري الروحي .

أما الرجل : فهو أبو هاشم الكوف أو أبو هاشم الصوف ، وسنعود إلى بحث قصة أبي هاشم الكوف بعد قليل . غير أننا نود أن نشير هنا فقط إلى أن المصادر تذكر أنه كان معاصرًا لسفيان الثوري ، وأن سفيان قال عنه « لولا أبو هاشم ما عرفت دقيق الرياء » ، وقد ذكر هذا النص أيضًا ابن الجوزي عن سفيان في صورة أخرى « ما زلت أرائي ، وأنا لا أشعر ، حتى جالست أبي هاشم ، فأخذت منه ترك الرياء<sup>(٢)</sup> » . ويلاحظ هنا أن سفيان الثوري يبحث وراء هذه الشخصية التي قيل إنها أول من تسمى بالصوفى ، وأنه جلس وتعلم منه تحرّكات القلب في موضوع من أدق موضوعاته .

أما المرأة : فأولهما : بنت أم حسان الأسدية : وبيدو أنه قابلها في البصرة . وكان يدخل عليها ، كان يراها ساجدة ، فإذا ما قامت من سجدها يرى أثر السجود على جيئتها ، وليس به خفاء . ويطلب منها أن تذهب إلى أمير البصرة ، وأن تطلب بعض زكاة ماله ، لتسعيه به على أمرها . إنه مازال في باب الفقه . وتربد عليه العابدة الكبيرة : « يا سفيان . لقد كان لك في قلبي رجحان كبير ، فقد أذهب الله برجحاتك من قلبي . يا سفيان تألفت أن أسأل الدنيا من لا يملكتها . وعزته وجلاله إن أستحي أن أسأله الدنيا ، وهو يملكها » . ويقص سفيان الثوري ، أنه كان إذا جن عليها الليل ، دخلت محاربًا لها ، وأغلقت عليها ، ثم نادت « إلهي خلا كل حبيب بمحببه ، وأنا خالية بث يا محبوب ، فاكان من سجن تسجن به من عصاك إلا جهنم ، ولا عذاب إلا النار » ودخل عليها سفيان بعد ثلات ، فإذا الجموع قد أتت وجهها ، فأخذت يترنم بالقرآن وهو جالس ينظر إليها . ثم يقول لها : « يا بنت أم حسان . إنك لن تؤتي أكثر مما أوقى موسى والختنصر عليها السلام . إذ أتيا أهل القرية ، فاستطاعوا أهلها » فردت عليه : يا سفيان : قل الحمد لله : فقال الحمد لله . فقالت : اعترفت له بالشكر . قلت : نعم . قالت : وجب عليك من معرفة الشكر شكر ، وبمعرفة الشكررين ، شكر لا ينقضى ويعرف سفيان :

(١) أبو نعم : حلية ح ٣ ص ٣١ .

(٢) ابن الجوزي : صفة ح ص ١٧٢ .

قصر والله علمي ، وفسد لسان ، وما أقوم بشكر ، كلما اعترفت له بنعمة ، وجب على بمعرفة النعمة شكر ، وبمعرفة الشكررين شكر . . . . . وليت وأنا أريد الخروج . . . وهذا تصبح فيه : يا سفيان . كفى بالمرء جهلاً أن يعجب بعمله ، وكفى بالمرء علمًا ، أن يخشى الله . اعلم أنك لن تنقى القلوب من الردى ، حتى تكون المهموم كلها في الله همًا واحداً . . . ويقول هذا الفقيه الكبير ، أمير الحديث : فقصرت والله في نفسي <sup>(١)</sup> .

وفي أعمق البصرة ، يقف الفقه والحديث أمام العبادة ، أمام الزهد . وتتصور لنا المصادر هذا الأخير عالياً على الأول ، وإمام الحديث وصاحب المذهب الفقهي الكبير في مجلس التلميذ أمام المغنية الغانية ، عازفة الألحان الدينية ، أمام رابعة العدوية . وكان يأخذ... بيد جعفر بن سليمان ويقول له « مر إلى المؤدية التي لا أجد من أستريح إليها إذا فارقتها » هنا يقف الفقيه الكبير أمام هذه الزاهدة ، عاشقة الله ، موقف التلميذ ، وهي تنهى الدنيا ، تنهى عن الكبر والرياء . . . وتنها عن الحديث كانت ترنو في دلال حزين - وقلن الحب وحيته تحرقها - إلى محدث العالم الإسلامي الأكبر ، وهو جالس بين يديها ، وفي وعاء قلبه حديث محمد ﷺ ، أما هي ، فكانت تتغنى بالحللة ، المرتبة الأخيرة للرسول ، حيث اقترب ، بل استهلk ، في مقام قاب قوسين أو أدنى . ثم تقول « نعم الرجل أنت ، لولا رغبتك في الحديث . . . ثم تتطلق تغنى :

إني جعلتك للفؤاد محدثي وأباحت جسمى من أراد جلوسى  
فالجسم مني للجليس مؤانس وحبيب قلى في الفؤاد أنيسى  
ويبدو أن الرجل - محدث الأمة الإسلامية قد انتهى الإيمان « بالحللة » وهناك نص نادر ، لم يتتبه  
إليه أحد من الباحثين ، « وذلك أن سفيان الثوري قد سئل عن تفسير قول إبراهيم : « ليطمئن قلبي » ،  
فقال « سفيان بالحللة <sup>(٢)</sup> ». « وبهذا أصبح سفيان الثوري تلميذًا لمدرسة الحللة التي كانت رابعة العدوية  
رائدتها الأولى <sup>(٣)</sup> ».

ولم تنته مدرسة سفيان الثوري بوفاته ، لقد ترك في الكوفة « حلقات الزهد » تعمل باسمه ، كما ترك  
بأصابعه ، وقد ترك مجموعة من تلاميذه . ويخيرنا صاحب الخلية عن « أصحاب سفيان الثوري  
ومنزلتهم في العلم والعبادة ومكارم الأخلاق ، وفواضل الأعمال ». وكان الزهاد « تفرغ إلى أدعيةهم عند  
نزول الحزن والأعمال . فترى الإيجابة في الوقت . يقصدون من الديار والنواصي البعيدة ، يسألون الدعاء  
في عوارضهم ، فيدعون ويرون الإيجابة <sup>(٤)</sup> » .

(١) أبو نعيم : الحلية ح ٣ ص ٩ ، وابن الجوزي : صفة ح ٤ ص ٣٠ .

(٢) أبو نعيم : الحلية ح ٧ ص ٧٦ . (٣) نفس المصدر ح ١٠ ص ٣٩٤ .

وبهذا عاش مذهب الزهد ، كما عاش مذهب الفقهى مدة طويلة من الزمن . بل يرى العلامة العراقي الدكتور كامل الشبيه أن سفيان في الزهد مقاماً من أكبر المقامات . إنه يرى أن « ميل سفيان إلى المذهب الزيدي آت من أن عقيدة الزيدية تقضي بأن الإمام ليس معصوماً ، وليس أعلم المسلمين ولا يتميز عنهم إلا بأنه علوى فاطمى ، يصلح لإماماً المسلمين . أما التفوق في العلم فيسرى له انقطع له . ويحب أن نذكر هنا أن هذه النظرية الزيدية ، هي التي فتحت للزهد باب الولاية ، وأثارت في نفوسهم الطموح إليها . فما دام المجال قد افتح أمام المسلم بعمله وجهده ، لا بتوفيق ولا بنص الهين . فقد زال الحاجز الذي كان يطامن من غلواء الزهاد ، فرأينا سفيان نفسه يحرر على نقد الإمام الصادق على لبسه المز ، وكان عيسى بن زيد بن علي يحتكم إليه<sup>(١)</sup> .

وحقاً إن سفيان الثوري فتح للزهد طريق الولاية المستندة على العمل والجهاد والعلم ، ولكنه لم يكن زيدياً - بمعنى الكلمة . على أن كل هذا دليل على أن الرجل أثر في الزهد والزهاد ، أكبر تأثير . بل حمل عنه الزهد ، مجموعة من كبار الزهاد كعبد الله بن المبارك ويوسف بن أسباط .

**٢- داود بن نصير الطائى : الصمت والثورة على الفقه :**  
 ونظير فكرة الزهد - عالية على الفقه في الكوفة أيضاً - موطن الفقه وعلى يد فقيه وحدث هو داود ابن نصير الطائى ( المتوفى عام ١٦٥ هـ ) ، وقد اعتبرت كتب النصوص داود الطائى أول الزهاد الرسميين في العالم الإسلامي ، وأرجعوا له جميئاً في كتبهم . وكان - بالذات - من رجال « الرسالة القشيرية » والتي حاول صاحبها أن يورخ في براعة نادرة للتتصوف منذ نشأتها .  
 ولقد نشأ داود نشأة علمية خالصة ، وكان العلم يعني في هذا الوقت الحديث والفقه ، وتلتمذ على أبي حنيفة . وكان داود الفارس الجلى في حلقة أبي حنيفة . وفي إحدى مجالسه قال له أبو حنيفة : يا أبو سليمان : أما الأداة فقد أحكناها ، فسألته داود : فائى شيء بي . فقال أبو حنيفة : العمل به . وبقص هو نفسه : فنازعني نفسى إلى العزلة والوحدة ، فقلت لنفسى : حتى مجلس معهم ولا تتكلم في مسألة . فجالستهم سنة ، لا أتكلم في مسألة ، وكانت المسألة تمرى . وأنا إلى الكلام فيها أشد نزاعاً من العطشان إلى الماء البارد ، ولا أتكلم به<sup>(٢)</sup> . هنا يضع داود الطائى للصوفية من بعده طريق تصفية النفس ونوازعها ، والتخلص من عجبيها وغروتها . ويفرض على نفسه « الصمت » أو « الصوم عن الكلام » وهذا نتساءل : هل هنا أثر مسيحي ، فقد كان الرهبان يفرضون على أنفسهم الصمت ،

(١) الدكتور الشبيه : الصلة ح ١ ص ٢٩٧

(٢) أبو نعيم : الحلية ح ٧ ص ٣٤٢ والرسالة القشيرية ح ١ ص ٧٤

لمد طويلة . ولا أجد في تاريخ داود الطائى ما يثبت هذا . كان الأمر كله منازعة نفسية ، و موقفاً داخلياً ، حين نبه أستاذ الكبير أبو حنيفة إلى فكرة العمل ، وبخاصة أن عوامل متعددة قد دخلت في أعمى الرجل . فقد ذكر القشيرى أن داود كان يمر ببغداد يوماً ، فنحاه المطربون أى الحرس ين يدى الوزير حميد الطوسى ، ويبدو أنه كان على معرفة بحميد . فقال داود : أَف لدنيا سبقك بها حميد . كما يقال أيضاً إن سبب زهده أنه سمع نائحة تقول :

بأى خديك تبدى البلى وأى عينك إذا سلا

وترد القصة عند ابن الجوزى في صورة أخرى من أنه سمع هذه النائحة على مقبرة تقول : يا حبي -  
ليت شعرى - بأى خديك بدأ البلى ، بالأيمى أم باليسرى . فصافق وتراءت أمامه الصور . . ودخل مرة أخرى إلى مقبرة ، فسمع امرأة عند قبر وهي تقول :

مقيم إلى أن يبعث الله خلقه لقاوك لا يرجى وأنت قريب

تزيد بلى في كل يوم وليلة وتسلى كما تبكي وأنت حبيب<sup>(١)</sup>

وانتهى الأمر بدواود أن «لزم البيت وأنخذ في الجهد والعبادة<sup>(٢)</sup>» أو بمعنى أدق ، دخل في مرحلة

قطع العلاق .

وفي هذه المرحلة كان ينادى : سيقنى العابدون وقطع بي ، واهفاه<sup>(٣)</sup> .

أما آراء داود الطائى الروحية : فيمكن وضعها على النسق الآتى : إن العلم وحده ليس طريق التجاة ، إنه مرحلة لابد منها ، ولكن على أن يعقبها العمل «إن العلم آلة العمل ، فإذا أفنى عمره فيه ، فتى يعمل<sup>(٤)</sup>» وقد رأى فقه إمامه أبي حنيفة ينتمى إلى التقين للدنيا ، وسيخرج - كما قدر هو - إلى خدمتها فقط ، فنشأت «الحيل الشرعية» على يد تلامذة أبي حنيفة . فقام هو بثورته على الفقه . بل لما «علم أنه بصير» ، عمد إلى كتبه . ففرقها في الفرات » وكان يجيب إذا سئل «انقطع الجواب<sup>(٥)</sup>» كانت ثورة عاتية على الفقه وفي مجلس أبي حنيفة نفسه .

وأعلن أيضاً فكرة «الفرار من الدنيا» إنه مخالف الناس أحد إلا نسى العهد» ، ويحلك صم الدنيا ، واجعل الفطر صوتك ، ولكنك لا ينسى الفقه أبداً «اجتنب الناس غير تارك لجماعتهم» .  
ويضع للMuslimين خطوات الطريق : كفى باليدين زهداً ، وكفى بالعلم عبادة ، وكفى بالعبادة شغلاً ثم يضع اصطلاح المريد والزاهد «من علامات المريدين الزاهدين في الدنيا ترك كل جليس لا يريد ما يريدون<sup>(٦)</sup>» .

(٤) أبو نعيم : الحلية ح ٧ ص ٣٤١ .

(١) ابن الجوزى : صفة ح ٣ ص ٧٤ .

(٥) نفس المصدر ح ٧ ص ٣٣٦ .

(٢) الرسالة : ح ١ ص ٧٤ .

(٦) نفس المصدر ح ٧ ص ٣٤٦ .

(٣) أبو نعيم : الحلية ح ٧ ص ٣٣٦ .

وأليه داود الطائى بدلوه لا في أعقاب الزهد وحركاته ، بل في أعقاب التصوف ، فنرى إبراهيم بن أدهم ينقل عنه « إن للخوف تحركات ، تعرف في الحائفين ، ومقامات يعرفها المحبون ، وإزعاجات يفوز بها المشتاقون وأن أولئك ، هم الفائزون »<sup>(١)</sup> . وكان يصبح بالليل « إلهي هلك عطل على المهموم الدنيوية ، وحال بيني وبين الرقاد »<sup>(٢)</sup> .

وهذا كلام خطير في أعقاب التصوف . ولا جرم بعد ذلك أن أباه كبار الزهاد من كل مكان . الفضيل بن عياض ، وعبد الله بن المبارك ، وسفيان بن عيينة وسفيان الثورى . وكان سفيان يبكي ين يديه ، كما كان له أثره الكبير في أبي سليمان الداراني شيخ مدرسة الشام .

ومن هذا نرى أنه انتقد في أعقاب هذا الفقيه الخوف العارم ، خوف مشوب بالحب ، ومعاناته ، والشوق وأشجانه . فعاش حياة زاهدة قاسية ، لم تعرفها الكوفة فعلاً ، وقد امتلأت كتب التصوف بالأخبار التفصيلية عن تزهده كما امتنع عن الزواج .

ولقد رأى العلامة العراقي الدكتور كامل الشيبى في امتناع داود الطائى عن الزواج أثراً مسيحيّاً . يقول « وزاد تأثير النساك في داود حتى رأيناه يتخد التبتل منهاجاً لحياته ومظهراً لها ، فبقي أربعين وستين سنة أعزب ، وقد علل ذلك بقوله « قاسيت شهورهن عند إدراكى سنة ، ثم ذهبت شهورهن من قلبي - فداود إذن أول زاهد دخل في زهده العامل المسيحي واضحًا »<sup>(٣)</sup> .

وفي الحقيقة إن من الصعوبة يمكن تبيان العامل المسيحي في زهد داود الطائى ، أو حتى في امتناعه عن الزواج . إننا لا نرى أدنى اتصال بينه وبين الرهبانية المسيحية ، اللهم إلا إذا كانت أخبار الرهبان قد استفاضت ، ووصلت إلى أعقابه . إن تزهده - كما رأينا - كان ناشئاً عن ضيقه بمحظوظ الفقه وحجه ، وابتعاده عن الفكرة الأخروية ، فيليس إذن ثمة مجال للقول بأنه تأثر بالرهبة المسيحية ، ولكنني مع ذلك أود أن أعلق المسألة . أو بمعنى آخر ، إنه من المحتمل أن يكون قد تأثر في امتناعه عن الزواج بالرهبة المسيحية ، ولكن ليس بين أيدينا من النصوص ما يحقق هذا تحقيقاً حاسماً . إننا قد رأينا أنه يطلب الصوم الدنيا ، وأن يكون الموت هو فطر المؤمن ، ولكنه يطلب « عدم مفارقة الجماعة ، جماعة المسلمين . فهل في هذا أثر مسيحي أو أثر رهبة . كما أن الرجل لم يحاول قط أن يدفع بال المسلمين إلى طريقته ، أو أن ينشئ دويرة ، كان يرى أن الناس أضعف من أن يتحملوا ماتحمل . ثم إنه كان دائم الصلاة في المسجد ، فلم ينقطع عنه يوماً .

وبعد : فقد كان داود الطائى الشخصية الثانية التي أعلنت الزهد من مدرسة الكوفة . وسيذكر

(١) الدكتور الشيبى : الصلة ح ١ ص ٢٩٨ .

(٢) نفس المصدر ح ٧ ص ٣٤٦ .

(٣) الرسالة ح ١ ص ٧٥ .

الجامی أنه كان من أقران الفضیل بن عیاض وابراهیم بن ادھم ، کما سیدکر العطار أنه كان شیخ طریقة الراعی<sup>(۱)</sup> .

اما الممثل الثالث للزهد السنی إبان ذلك الوقت وكان معاصرًا ، بل كان من أقران داود الطائی ، فهو الفضیل بن عیاض ، وكان الفضیل خراسانیاً ولكن قیل إن أصله من الكوفة ، ثم انتقلت أسرته إلى خراسان ، فإذا ذن من الأفضل أن نضعه في مدرسة خراسان وأن نبحثه فيها . هذا مع العلم بأنه من الصعوبۃ يمكن أن نفصل الاتجاهات المشتركة بين المدارس وأفرادها ، علاوة على أن الفضیل بن عیاض أقى الكوفة ، وقابل داود ، كما قبل سفیان الثوری . وكذلك فعل ابراهیم بن ادھم ، ثم إن الفضیل بن عیاض انحدر بعد ذلك إلى مکة حيث عاش ومات .

إن ما أود أن أنتهي إليه أن « الزهد » كمصطلح نشأ في أعماق الكوفة ، ولم يظهر في البصرة . وسرى نفس الأمر في مصطلح التصوف .  
وأنتقل الآن إلى بحث مدرسة الكوفة الشیعیة الزاهدة ، والتي أیدت من ناحيتها أيضًا قواعد الزهد  
ثم التصوف .

---

(۱) الدكتور الشیبی : ح ۱ ص ۲۹۸ .

## الفصل الرابع

### مدرسة الزهد الشيعي الأول

ولست أقصد بكلمة « الشيعي » هنا مجموعة من الناس اتخذت نظاماً خاصاً في الحياة يختلف عن نظام المجموعة السنوية . لم يكن الشيعة الأوائل المقتضدون مختلفون أدنى اختلاف عن غيرهم من المسلمين ، كان الجميع يتولون الشيفيين ، ولكن مجموعة خاصة ، ارتبطت بعلى بن أبي طالب برباطوثيق من المودة والحبة جعلتهم يؤمنون بأحقيته بالخلافة وإمامية المسلمين قبل الشيفيين ، ولكنهم أطاعوا الشيفيين ، بل أطاعوا الشيخ الثالث أيضاً : ومن أمثال هؤلاء : أولاد بنى صوحان وحجر بن عدى نفسه . ولما مات الخليفة الثالث ، ونزع على بن أبي طالب الخلافة ، تقدم هؤلاء الشيعة المقتضدة وحاربوا لأجل إمامهم واستشهدوا ، أو ذهبوا بعد مقتل الإمام إلى بيوتهم للعبادة – نائين عن الدنيا .

#### ١- أوس القرفي : قطب الغوث : الأشعث الأغبر :

ولقد تعودت الشيعة أن يضعوا من أوائل رجالهم شخصية غريبة ، ظهرت في الكوفة ، وعليها كثير من ظلال التاريخ . وعلى مجل الحياة الروحية في الكوفة ، ظهر « أوس بن عامر القرفي » في بعض الأقوال ، وأوس بن أنيس وأوس بن حليس في أقوال أخرى <sup>(١)</sup> . وكان أوس بن عامر القرفي أسطورة « التصوف » فيما بعد . وقد وصفه صاحب الخلية فقال « سيد العباد وعلم الأصفياء من الزهد ، بشر النبي ﷺ به ، وأوصى به أصحابه » <sup>(٢)</sup> وقد اعتبر أول الثمانية الذين انتهى إليهم الزهد من التابعين . أما عن تبشير النبي به – فقد ورد في الحديث « إن الله عز وجل يحب من خلقه الأصفياء الأخفiae الأربعاء ، الشعنة رؤوسهم المغبرة وجوههم ، الخمسة بطنوهم ، الذين إذا استأذنوا على الأمراء ، لم يؤذن لهم ، وإن خطبوا المنعات لم ينكحوا ، وإن غابوا لم يفتقدوا ، وإن طلعوا لم يفرح بظهورهم ، وإن مرضوا لم يعادوا ، وإن ماتوا لم يشهدوا . . . ذلك أوس القرفي » ولما سأله الصحابة « وما أوس القرفي » قال « أشهل ذو صهوبة ، بعيد ما بين المنكين ، معتمد القامة ، شديد الأدمة ضارب بدقنه

(١) ابن الجوزي : صفة ح ٣ ص ٣٢ .

(٢) أبو نعيم : حلبة ح ٢ ص ٨٩ .

إلى صدره ، رام ببصره إلى موضع سجوده ، واضع يمينه على شمائله ، يتلو القرآن ، يبكي على نفسه ، ذو طمرين لا يؤبه له . مترب يازار صوف ، ورداء صوف ، مجهول في أهل الأرض ، معروف في النساء ، لو أقسم على الله ، لأبر قسمه ، ألا وإن تحت منكبه الأيسر ، لمعة بيضاء ، ألا وإنه إذا كان يوم القيمة ، قبل للعباد . . . ادخلوا الجنة ، ويقال لأويس : قف فاشفع ، فيشفعه الله عز وجل في مثل ربيعة ومضر » ثم ينادي الرسول عمر وعليها ويقول لها « يا عمر ، يا علي ، إذا أنتما لقيتاه ، فاطلبانه إليه أن يستغفر لكما ، يغفر الله لكم»<sup>(١)</sup> .

وبعد : فهذه صورة «قطب الغوث» التي انتشرت في أواسط الصوفية فيما بعد : الصنف الحقى البرىء الأشعث الأغبر ، سيد عباد الروح ، يمشى في طمرين ، لو أقسم على الله لأبره . . . وإن صاح الحديث لكان لفكرة «قطب الغوث» أصل إسلامي . . . وأيًّا ما كان الأمر فإن عمر وعليها مكتنا يطلبانه عشر سنين . . . في حجيج أهل اليمن من القرنين . . . حتى وجداه في حجيج الكوفة . . . راعي إبل وأجير قوم . . . ووقف أمامه الصابحان الكبيران يرددان . . . نشهد أنك أويس القرني ، فاستغفر لنا يغفر الله لك » وينظر إليها راعي الغنم في دهشة ، لقد عرف أمره ، ويرد عليها « ما أخص باستغفارى نفسي ولا أحداً من ولد آدم ، ولكنـه في البر والبحر ، في المؤمنين والمؤمنات والمسلمين والمسـلمـات » إنه يطلق استغفاراً كونياً ، يملأ الدنيا جميـعاً وقد رأـها قد طـويـت له . . . ثم سأـلـها من أنتـها : فأجابـهـ علىـ بنـ أبيـ طـالـبـ . فـاستـوىـ أـوـيسـ قـائـماًـ . . . وـقـالـ « السـلامـ عـلـيـكـ يـاـ أـمـيرـ المـؤـمـنـينـ . . . وـأـنـتـ ياـ ابنـ أـبـيـ طـالـبـ . فـجزـاكـ اللهـ عـنـ هـذـهـ الـأـمـةـ خـيـراًـ . . . وـيـطـلـبـ مـنـهـ عـمـرـ أـنـ يـقـيـ مـكـانـهـ حـتـيـ يـأـتـيهـ بـنـفـقـتـهـ وـبعـضـ مـلـابـسـ . وـأـنـ هـذـاـ المـكـانـ « مـيـعـادـ يـبـيـ وـبـيـنـكـ » فـيـرـدـ أـوـيسـ « يـاـ أـمـيرـ المـؤـمـنـينـ لـاـ مـيـعـادـ يـبـيـ وـبـيـنـكـ . لـاـ أـرـاـكـ بـعـدـ الـيـوـمـ تـعـرـفـيـ . مـاـ أـصـنـعـ بـالـنـفـقـةـ ، مـاـ أـصـنـعـ بـالـكـسـوةـ . أـمـاـ تـرـىـ عـلـىـ إـزاـرـاـ مـنـ صـوـفـ ، وـرـدـاءـ مـنـ صـوـفـ ، مـنـ تـرـافـيـ أـخـرـقـهـاـ . أـمـاـ تـرـىـ نـعـلـ مـخـصـوـفـاتـ – مـنـ تـرـافـ أـبـلـيـهـاـ . أـمـاـ تـرـافـ قدـ أـخـدـتـ مـنـ رـعـائـيـ أـرـبـعـ دـرـاهـمـ ، مـنـ تـرـافـ آـكـلـهـاـ . يـاـ أـمـيرـ المـؤـمـنـينـ؟ـ ، إـنـ يـدـيـ وـيـدـيـكـ عـقـبةـ كـثـوـدـاـ لـاـ يـجـاـزـهـاـ إـلـاـ ضـامـرـ مـخـفـ مـهـزـولـ ، فـاخـفـ يـرـحـمـكـ اللهـ . . . » فـلـمـ سـمعـ عمرـ كـلامـهـ صـرـخـ ، وـنـادـيـ بأـعـلـيـ صـوـتهـ « أـلـاـ لـيـتـ اـبـنـ أـمـ عـمـ لـمـ تـلـدـهـ ، يـاـ لـيـتـ كـانـتـ عـاقـرـاـ لـمـ تـعـالـجـ حـلـهـاـ ، أـلـاـ مـنـ يـأـخـذـهـاـ ، بـمـاـ فـيـهـاـ وـهـاـ لـقـدـ وـقـفـ أـمـيرـ المـؤـمـنـينـ » ، أـمـيرـ الدـنـيـاـ مـنـ « رـاعـيـ الغـنـمـ الأـجـيرـ » مـوـقـفـ التـلـمـيـذـ مـنـ الـأـسـتـاذـ ، أـوـ بـمـعـنـيـ أـدـقـ مـوـقـفـ قـرـآنـيـ ، مـوـقـفـ مـوـسـىـ مـنـ الـخـضـرـ ، مـوـقـفـ الـفـقـهـ مـنـ التـصـوـفـ . وـهـلـ الـفـصـةـ كـلـهـاـ حـقـ ، أـمـ هـىـ أـسـطـورـةـ مـنـ أـسـاطـيرـ الـمـتصـوـفـةـ ، حـيـثـ يـقـفـ التـصـوـفـ عـالـيـاـ عـلـىـ الـفـقـهـ . . . وـيـطـلـبـ أـوـيسـ مـنـ عـمـ « يـاـ أـمـيرـ المـؤـمـنـينـ خـذـ أـنـتـ هـاـهـنـاـ حـتـيـ آـخـذـ أـنـاـ هـاـهـنـاـ » فـوـلـ عـمـ وـصـحـبـهـ عـلـىـ

(١) أبو نعيم : حلية ح ٢ ص ٨١ ، ٨٣ وابن الجوزي ح ٣ ص ٣٣ .

ناحية مكة ، وساق أوسا إبله إلى أصحابه ، وسلم القوم إبلهم ، ثم اختفى ، مقبلاً على العبادة <sup>(١)</sup>. هذه هي القصة الصوفية الأسطورية لأوس القرني . . . ولكن المصادر تمدنا بصورة أخرى قد تكون أقرب إلى الحقيقة ، هو أن أوسا القرني كان من عباد الكوفة ، يسير فيها مثترراً بطمرين . . يسخر منه الناس وهو لا يأبه لهم . لقد وصف نفسه قائلاً «كيف الزمان على رجل إن أصبح ظن أن لا يسمى ، وإن أسمى ظن أن لا يصبح ، فبشر بالجنة أو مبشر بالنار إن الموت وذكره لم يدع المؤمن فرحاً ، وإن علمه بحقوق الله ، لم يترك له في ماله فضة ولا ذهباً ، وإن قيامه بالحق ، لم يترك صديقاً . . . وأنه كان يتصدق كل ليلة بما في بيته من الثياب والطعام ثم يقول «اللهم من مات جوعاً فلا تؤاخذني به ، ومن مات عرياناً فلا تؤاخذني به» . فيكسوه أصدقاؤه الثياب . ثم هو يأتي عن الحديث ، ولا يقبل الفضاء ولا الفتوى ، إنه في شغل من نفسه . وتذكر المصادر أن الأحاديث الصحيحة قد استفاضت عنه . فأقى إليه العباد ، كهرم بن حيان من البصرة ، ولكن الرجل يكره «الشهرة» <sup>(٢)</sup> «والعجب» . وحين يطلب منه هرم بن حيان الحديث يقول «إن لم أدرك النبي ﷺ ، ولم يكن لي معه صحبة ، ولكن قد رأيت من رأى ﷺ وغيره» . فالرجل إذن من أدرك عهد النبوة ووصل إلى الرسول خبر تعبده وزهده . ويقال إن بره بأمه منه من السفر لرؤيه الرسول – فقال : «أوس القرني خير التابعين يا حسان» <sup>(٣)</sup> . ثم أقى من القرنين إلى الكوفة ، واشتاق عمر وعلى لرؤيته . ووضعت الأسطورة ، وجعل منه الصوفية خضراً آخر» .

أما عن وفاته ، فاختلاف المؤرخون ، فيما يذهب البعض أنه مات في إحدى الغزوات زمن عمر ، يذهب البعض الآخر أنه مات على بن أبي طالب في صفين <sup>(٤)</sup> .

وإن لا أجد أيضاً في حياة هذا العابد من عباد الكوفة ظللاً من آثار خارجية ، لا مسيحية ولا ثانية . وليس في لبسه الصوف هنا صلة بمسوح الرهبان ، فقد كان ليس الصوف عادة الرعاة من العرب . أما نسبة الغوثية إليه والقطبية ، فقد صورت على منوال قصة قرآنية .

أما عن شيعيته المقتدية ، فإننا نراها في اعتبار على من بشر به ، وبمقابلته من قبل الرسول . كما أن قصة استشهاده مع على قد ترجح أيضاً صلاته بآل البيت . على أن الشيعية هنا – كما قلت – كانت سمة المسلمين جميعاً في ذلك العصر اللهم – إلا أهل الشام . ولم يكن من المستغرب أن يتوجه هذا الأشعث

(١) أبو نعيم : الحلية ح ٢ ص ٨٢ - ٨٣ وابن الجوزي : صفة ح ٣ ص ٢٤ ، ٢٥ .

(٢) أبو نعيم : الحلية ح ٢ ص ٨٣ ، ٨٤ ، ٨٥ ، وابن الجوزي صفة ح ٢٥٣ .

(٣) أبو نعيم حلية ٨٥ - ٨٧ وابن الجوزي صفة ح ٣٨ .

(٤) ابن الجوزي : صفة ح ٣ ص ٣٩ . ٤٠ % .

الأغبر ذو الطمررين إلى على بن أبي طالب رباني هذه الأمة ، ليقف معه ويستشهد في حرب ضد الطليق ابن الطليق .

## ٢ - زيد وصعصعة بن صوحان : تلميذى سليمان :

وفى العراق - فى البصرة والكوفة معاً - أخذت الفكرة الروحية عامـة مكانـها الكبير على يد ابنـ صوحـان ، زـيد وصـعصـعـة . وكانـ زـيد وصـعصـعـة تـلـمـيـذـين كـبـيرـين لـسـلـمـانـ الـفـارـسـيـ . صـاحـبـاهـ وـتـلـقـيـاـ عـنـهـ الـكـثـيرـ وـعـاشـاـ مـعـهـ فـىـ الـمـدـائـنـ وـغـيرـهـ . فـلاـ جـرـمـ أـنـ كـانـاـ مـنـ وـجـوـهـ أـصـحـابـ عـلـىـ بـلـدـ بـعـدـ . وقدـ كانـ زـيدـ بـنـ صـوحـانـ تـلـمـيـذـاـ لـسـلـمـانـ كـمـاـ قـلـنـاـ - وـقـدـ ذـكـرـ السـمـعـانـ - صـاحـبـ الـأـسـابـ - أـنـ زـيدـاـ كـانـ يـكـنـىـ بـأـبـىـ سـلـمـانـ ، يـجـانـبـ كـنـيـتـيـهـ الـأـخـرـيـنـ - أـبـىـ عـبـدـ اللـهـ وـأـبـىـ عـائـشـةـ . وقدـ تـلـمـذـ زـيدـ عـلـىـ سـلـمـانـ - أـثـنـاءـ مـقـامـهـ بـالـمـدـائـنـ . . . . . ولـسـنـاـ هـنـاـ فـىـ بـجـالـ عـرـضـ شـيـعـةـ زـيدـ بـنـ صـوحـانـ ، وـلـاـ مـعـارـضـتـهـ لـعـمـانـ ، وـلـكـنـ يـهـمـنـاـ أـنـ زـعـيمـ بـنـ عـبـدـ قـيسـ هـذـاـ كـانـ مـنـ روـادـ الـحـيـاـةـ الـرـوـحـيـةـ الـأـوـلـىـ فـىـ إـسـلـامـ . وقدـ ذـكـرـتـ مـنـ قـبـلـ أـنـ أـقـامـ بـالـبـصـرـةـ ، وـبـنـ فـيـاـ أـوـلـ دـوـرـةـ فـىـ إـسـلـامـ . وـكـانـ هـوـ وـحـلـقـتـهـ يـتـذـاكـرـونـ عـهـداـ مـعـيـاـ ، عـهـداـ أـوـلـ . هلـ هـذـاـ الـعـهـدـ هـوـ مـيـثـاقـ صـوـفـ ، أـوـ مـيـثـاقـ غـنـوـصـ ، أـخـذـهـ زـيدـ عنـ سـلـمـانـ إـنـ صـحـ أـنـ سـلـمـانـ كـانـ غـنـوـصـيـاـ أـوـ أـنـ فـيـهـ مـلـامـحـ يـزـدانـ أـوـ مـلـامـحـ الـإـنـسـانـ الـأـوـلـ عـنـ الـمـانـوـنةـ الـشـرـقـيـةـ فـىـ الـمـدـائـنـ . أـوـ هـوـ تـفـسـيـرـ لـآـيـةـ الـعـهـدـ فـىـ الـقـرـآنـ .

لـمـ يـكـنـ زـيدـ بـنـ صـوحـانـ مـنـ غـلـةـ الشـيـعـةـ <sup>(١)</sup> . وـلـمـ يـكـنـ فـىـ هـذـاـ الـوقـتـ غـلـةـ ، كـانـ زـيدـ حـقـاـنـ زـعـاءـ الـمـارـضـةـ لـعـمـانـ ، وـلـكـنـ حـيـنـ أـمـرـهـ عـمـانـ بـالـتـوـجـهـ إـلـىـ الشـامـ ، فـعـلـ ، سـعـاـ وـطـاعـةـ لـوـلـ الـأـمـرـ <sup>(٢)</sup> . وـلـكـنـ صـحـبـتـهـ لـسـلـمـانـ بـلـاشـكـ ، وـتـلـمـذـهـ عـلـيـهـ ، مـلـأـ بـحـبـ عـلـىـ ، كـمـاـ مـلـأـ أـيـضاـ يـجـانـبـ روـحـيـ أـخـاذـ . وـيـذـكـرـ صـاحـبـ شـدـرـاتـ الـذـهـبـ أـنـ «ـقـتـلـ فـيـ صـفـيـنـ سـنـةـ سـتـ وـثـلـاثـيـنـ زـيدـ بـنـ صـوحـانـ مـنـ خـواـصـ عـلـىـ مـنـ الصـلـحـاءـ الـأـتـقـيـاءـ <sup>(٣)</sup> » . وـمـنـ الـعـبـثـ أـنـ نـجـدـ فـيـ حـيـاـةـ الرـجـلـ آـثـارـاـ مـانـوـنةـ أـوـ مـزـدـكـيـةـ أـوـ مـسيـحـيـةـ ، إـنـاـ كـانـ مـنـ كـبـارـ أـصـحـابـ عـلـىـ خـواـصـهـ ، وـلـمـ يـكـنـ عـلـىـ مـنـ السـدـاجـةـ بـحـيثـ يـجـعـلـ مـنـ خـواـصـهـ رـجـلـاـ لـاـ يـؤـمـنـ بـالـإـسـلـامـ - كـمـاـ تـرـكـهـ النـيـ - إـيـانـاـ كـامـلـاـ .

وـكـانـ صـعصـعـةـ بـنـ صـوحـانـ الشـخـصـيـةـ الـثـانـيـةـ مـنـ قـبـيلـةـ بـنـ عـبـدـ قـيسـ الشـيـعـةـ الـتـيـ يـتـضـحـ فـيـهاـ حـيـاـةـ الـرـوـحـ ، وـلـقـدـ كـانـ صـعصـعـةـ كـوـفـيـاـ خـالـصـاـ . وـقـدـ شـغـلـ بـتـفـسـيـرـ الـقـرـآنـ ، وـاسـتـمـعـ إـلـيـهـ عـمـرـ بـنـ الـخطـابـ -

(١) السـعـانـ : الـأـسـابـ .. وـرـقـةـ ٦٣ـ .

(٢) ابنـ سـعـدـ : الـطـبـقـاتـ الـكـبـيرـ جـ ٦ـ صـ ٨٥ـ % ٨٦ـ .

(٣) ابنـ الـمـادـ : شـدـرـاتـ الـذـهـبـ جـ ١ـ صـ ٤٤ـ .

وقال له : « أنت أنت منها »<sup>(١)</sup> . وكان من رؤساء المعارضه الشيعية لعمان ولعاویة . وقد سيره والى عثمان على الكوفة هو وبعض المعارضين إلى الشام لمقابلة معاویة . وينذهب ماسينيون إلى أن صعصعة بن صوحان هو أول من نادى في هذه المقابلة عام ٣٣ هـ - أمام معاویة بالنظرية الشيعية التي تجعل من إماماً آدم وإماماً على « العين ، الصامت - شيئاً واحداً » ، فكان حينئذ أحد الأفراد الذين قدروا مقام على في ذلك الحين<sup>(٢)</sup> ، ثم يقول ماسينيون في موضع آخر « وفي كل جيل يتعرف أولئك الذين يتجسدون ، الممثلين للدراما الإنسانية لطاعة الله ، وأولئك الذين يعترفون بالإمام الشرعي ومن ينكرون ، دورة بعد دورة - وهذه النظرية القائلة بدوام التصميم التاريخي ، وبالعود الدوري للنماذج الكتائية ، وقد ظهرت منذ ستة ٣٣ هـ . حينما أعلن صعصعة بن صوحان أن الإمام - وقد كان في البدء آدم - يجب أن يتعرف آنذاك على<sup>(٣)</sup> . وقد أشار ماسينيون إلى مصدره هو والطبرى . وقد رجعت إلى الطبرى ، إلى نفس النصوص التي استخدمها ماسينيون . فلم أجد أبداً ما يثبت فكرة ماسينيون لا من قريب ولا من بعيد . إن نصوص الطبرى تذكر أن معاویة بن سفيان كان يفتخر أمام وفد الكوفة - وفيهم صعصعة بأبي أبي سفيان فقال « ولو ولد أبو سفيان الناس ، لما ولد إلا حازماً » فأجابه صعصعة « كذبت ، لقد ولد الناس من هو خير من أبيك ، فكان منهم الحسن والحسين والبر والفاجر » ولم يذكر صعصعة أبداً إماماً على ، ولم يقرر أبداً أن إماماً على وإماماً آدم شيء واحد . بل لم يذكر علياً على الإطلاق . وما أعجب خيال ماسينيون .

وليس معنى هذا أننا ننكر على صعصعة الجانب الروحي فيه ، لقد كان رجلاً غارقاً في حياة الروح بدون أدنى شك . وأننا نرى علياً في وقعة صفين يبعثه إلى معاویة ، حين منع جيش على الماء ، ... . وذهب صعصعة إلى معاویة ووعظه . ولكن أصحاب معاویة أصرروا على منع جيش على من الري . وقال عبد الله بن أبي السرح « امنهم الماء ... منعهم الله - يوم القيمة . فقال صعصعة « إنما يمنعه الله يوم القيمة الكفارة الفجرة شربة الخمر »<sup>(٤)</sup> ... فالرجل إذن على إيمان مطلق بالإسلام ، في حقيقته وفي مظهره . ولم يرد عنه غلوصية أو معرفة بهذه النظرية الشيعية الغالية المتأخرة ، عودة النماذج الكتائية ، وقد كان لهذه النظرية أثر في التصوف الفلسفي - كما نعلم - ولكن لم يكن صعصعة بن صوحان من روادها الأوائل .

(١) الطبرى : تاريخ ج ١ ص ٢٩١٧ - ٢٩١٩ ، والاستيعاب حتى ص ١٩٧ ، وشخصيات قلقة في الإسلام ص ٢٩ .

(٢) بدوى : شخصيات قلقة ص ٢٩ .

(٣) دكتور بدوى : شخصيات قلقة ص ٣٦ .

(٤) نصر بن مزاحم المقرى : وقعة صفين (تحقيق الأستاذ عبد السلام هارون) ص ١٦ - ١٦١ .

ونحن ننظر عن صعصعة بن صوحان بخير في كتاب صوف مشهور وهو قوت القلوب . وألاحظ أن من يورد هذا الأثر هو الشعبي : فقد ذكر صعصعة لابن أخيه زيد : أنا كنت أحب إلى أبيك منك ، وأنت أحب إلى من ابني . خصلتان أوصيك بها ، فاحفظهما ، خالص المؤمن مخلصة ، وخالف الفاجر مخلافة ، فإن الفاجر يرضي منك بالخلق الحسن ، وإنه لحق عليك أن تخالص المؤمن<sup>(١)</sup> . ويعتبر أبو طالب المكي كلام صعصعة من أرق الكلام في الأخوة في الله ، والصحبة ، والمحبة للإخوان فيه .

### ٣- كميل بن زياد : صاحب الوصية الروحية :

وذهب على كما نعلم ، وبقي أصحابه الأولون ، في أحياe الكوفة ورجاتها وقد عمها السكون القاتل ، يعيشون ذيل الشفاعة ، مفترشى الجيادة ، أذلاء في نفوسهم . ولست أود أن أجثّ الجانب الشيعي في هؤلاء ، وإنما أريد أن أتبين مشاركتهم في إقامة الحياة الروحية في الإسلام . وأرسل زيد بن أبيه حجر بن عدي وأصحابه من الكوفة إلى دمشق . وقتل معاوية حجراً وأصحابه ، في مقتلة اهتر لها العالم الإسلامي ، وحركت قلب أم المؤمنين عائشة ، ونحن نعلم أنها كانت في المعسكر المناهض لعل . ولكن لم يمنعها هذا من أن تلوم معاوية . . . وقابل معاوية لومها باستخفاف . . . وساد الكوفة . . . بل العالم الإسلامي كله . . . المهدوء والخروف . . . وانقلب الكوفيون إلى العبادة وإلى الانزواء ولكن بدأ زيد بن أبيه وابنه بعده - عبيد الله - يأخذون الخناق على أصحابه على ، وما لبث هؤلاء أن قدموها أمثلة كبرى لتدعيم حياة الروح في الإسلام وما فيها من فداء على مسرح الكوفة ، والمشاركة فيها أكبر مشاركة - كما قلت . ومن أدق الأمثلة على هذه المشاركة ، مثال كميل بن زياد النجاشي . ويدرك ابن حجر « أنه كان من رؤساء الشيعة . وذكره المدائني في عباد أهل الكوفة »<sup>(٢)</sup> . وقد دعاه صاحب ميزان الاعتدال « بصاحب على رضى الله عنه » واحتلّ الحديثون فيه فيما يذهب ابن حيان أنه كان من المفترطين في على ، من يروى عنه المعضلات ؛ منكر الحديث جدًا تتقى روایته ولا يحتاج به ، نرى ابن سعد وابن معين يوثقانه<sup>(٣)</sup> « ولعل المعضلات التي كان يرويها عن على ، هي تلك اللمحات الإشراقية التي رواها الصوفية من بعد على لسان على ، مروية بواسطة كميل . ولقد أورد صاحب الحلية وصية على لـكـيلـ بـنـ زيـادـ<sup>(٤)</sup> . وقد كان على يصحيـهـ دائمـاـ إـلـىـ الجـيـانـ وقدـ تـكـلـمـناـ عـنـ هـذـهـ الوـصـيـةـ حينـ عـرـضـنـاـ لـحـيـةـ عـلـىـ بـنـ أـبـيـ طـالـبـ الروـحـيـةـ . بلـ نـادـىـ عـلـىـ فـيـهاـ يـرـوـيـ صـاحـبـ طـرـائقـ الـحـقـائـقـ عـلـىـ

(١) أبو طالب المكي : ميزان الاعتدال ج ٣ ص ٤١٥ .

(٢) أبو حجر : تهذيب ج ٨ ص ٤٤٧ - ٤٨٨ .

(٤) أبو نعيم : حلية ج ١ ص ٧٩ - ٨٠ .

لسان كمبل بن زياد بأدق التعبيرات الإشراقية «... المحقيقة كشف سمات الجنان من غير إشارة... وأنها النور الذي يشرف من صبح الأزل ، فيلوح على هيكل التوحيد بآثاره... لا جرم بعد ذلك أن أصبح كمبل بن زياد من « رجال السلاسل الصوفية » ، وتتصل به سلسلة خرق طريقة النور بخنسية في إيران . وبقيت أدعيته المشهورة يتلوها الشيعة في مجموعة أدعيتهم <sup>(١)</sup> . وقد انتهت حياة كمبل بن زياد بشهادته على يد الحجاج . وقد كان الحجاج متعمداً لقتل أصحاب علي ، وقد قال للحجاج قبل مقتله « ولقد خربني أمير المؤمنين أنك قاتلي ». وكان مقتله عام ٨٨ <sup>(٢)</sup> .

#### ٤ - ميث المثار :

وكان ميث المثار من خواص الإمام علي . وكان أعمجياً . ويقال إنه كان عبداً لامرأة من بني أسد ، فاشترأه على منها وأعتقه . وقد بشره على بأنه سيموت مصلوباً . وعاش الرجل عيشة زهد وتنسك بعد وفاة صديقه وإمامه . وجاء عبيد الله بن زياد والياً على الكوفة ... آتى بميث إليه وأمر بصلبه وقتله ... . وحين رفعوه على خشبة ، أخذ يحدث الناس بفضائل على وبنى هاشم . فقيل لابن زياد : قد فضحكم هذا العبد ، قال : ألمجوه . فكان أول من ألمج في الإسلام . فلما كان اليوم الثالث من صلبه ، طعن بالحربة ، فكبر ثم مات <sup>(٣)</sup> .

#### ٥ - رشيد المجري : رشيد البلايا :

وكذلك كان رشيد المجري ، وهو شخصية غامضة ذات أهمية كبيرة في تاريخ التشيع الأول وفي تاريخ التصوف . أما عن مكانته في التشيع ، فقد ذهب مؤرخو الشيعة إلى أنه كان من وجوه أصحاب علي ، وأن الإمام علياً كان يدعوه برشيد البلايا . وكان - في رأي الشيعة - قد أتى عليه علم البلايا والمنايا . فكان يلقى الرجل ويقول له : يا فلان بن فلان ، تموت ميتة كلها ، وأنت يا فلان - تقتل قتلة كلها ، فيكون الأمر كما قال . ومن الملاحظ أن الشيعة أرادت أن تضع مقامه بالنسبة لعلي ، كمقام حذيفة بن الحارث بالنسبة للنبي محمد صلوات الله عليه وآله وسلامه ، فإذا كان قد أتى إلى حذيفة علم المنافقين ، بواسطة الرسول ، فقد أتى إلى رشيد علم المنايا ، بواسطة علي .  
ويذهب الشيعة أيضاً إلى أنه كان يتشكل في الصور المختلفة ، وأنه اختفى في عهد ولاية زياد بن

(١) الدكتور كامل مصطفى الشيبى : الصلة ص ٦٢ % ٢٧٤ .

(٢) البراق : تاريخ الكوفة ص ٣٢٤ .

(٣) البراق : تاريخ الكوفة ص ٢٩٨ .

أبيه ، فكان يدخل البيوت فلا يراه أحد ، بل يقبل على زياد نفسه في صورة صديق لزياد شامي ، بحيث يقول له هذا الصديق ، وقد خشي أول الأمر دخوله عليه « أما إذا كان عندك من العلم ، مثل ما أرى ، فاصنعني ما بدا لك ، وأدخل علينا كيف شئت ». وقد صيفت قصة الصوف المتأخر قضيب البان (المتوفى سنة ١٠٤٠ هـ) على هذه الصورة ، فقد كان أيضاً يتشكل في الصور كيف يشاء . وكان الإمام على قد ألقى إليه أنه سيقتل على يد دعى بني أمية . وقال له « يا رشيد : كيف صبرك متى أرسل إليك دعى بني أمية ، فقطع يديك ورجليك ولسانك » فقال رشيد « يا أمير المؤمنين آخر ذلك الجنة » فقال : « يا رشيد أنت معي في الدنيا الآخرة ». وحين أتى عبيد الله بن زياد واليًا على الكوفة دعا رشيداً وطلب منه البراءة من على ، وكان في استطاعة رشيد أن يتقى ، ولكن كان لابد له أن يتحقق نبوءة الإمام ، فأبى أن يبراً منه ، فقال : له ابن زياد « فبأى ميته تموت » فقال له : أخبرني خليلي أثنك تدعوني إلى البراءة منه ، فلا أبراً ، فتقدمني وقطع يدي ورجلتي ولسانى . فقال : والله لا أكذبن قوله . فقدموه فقطعوا يديه ورجليه وتركوا لسانه . فحملت ابنته قنوا أطراف يديه ورجليه . وقالت : يا أبي : هل تجد لأنّا ماما أصحابك . فقال : لا يا ابنتي – إلا كالرخام بين الناس . فلما احتملوا وأخرججوه من القصر ، اجتمع الناس حوله ، فقال : ايتوني بصحيفة ودواء أكتب لكم ما يكون إلى يوم الساعة . وعلم بن زياد بالأمر ، فأرسل إليه الحجاج ، حتى قطع لسانه . فمات<sup>(١)</sup> .

تلك هي القصة التي يذكرها الشيعة عن حياته وموته ، وهي تشبه إلى حد ما قصة الحلاج . وقد اعتبره بعض المؤرخين غنوصياً قائماً . ويدركون أنه سمع علياً على المنبر يقول : دابة الأرض تأكل بغياها ، وتحدث باستها . فقال رشيد المجري : أشهد أثنك تلك الدابة : فقال له على قولها شديداً . ويدرك الشيعي أنه ذهب إليه ، فاستمع إليه يقول : أتينا الحسن بعد موته على . فقلنا : أدخلنا على أمير المؤمنين . فقال : إنه قد مات . قلنا لا : ولكنك حي ، يعرف الآن من تحت الدثار . قال إذا عرفت هذا ، فادخلوا عليه ولا تهيجوه ». ويدركون أيضاً أنه ذهب للحج بعد موته على ، فقال لأبداء بأمير المؤمنين . فأنى بيت على فقال لإنسان على الباب : استأذن لي على أمير المؤمنين . قال : أوليس قد مات . قلت : قد مات فيكم : والله إنه ليتنفس الآن نفس الحي . قال : أما إذا عرفت سرآل محمد فادخل . فدخلت على أمير المؤمنين وأنبأني بأشياء تكون . فهو إذن يؤمن بالرجعة . وببلغ الخبر زياداً فبعث إلى رشيد وقطع لسانه ، وقتلته<sup>(٢)</sup> .

وسواء صحت روایة مؤرخ الشیعة فی رشید المجري أو روایة مؤرخی السنة ، فإن حیاة رشید

(١) البراق : تاريخ الكوفة ص ٢٩٩ ، ٣٠٠ .

(٢) النهي : ميزان الاعتدال ج ٢ ص ٥١ ، ٥٢ .

المجري ورأته قد ألت ظلالها على التصوف فيما بعد . فالصوفية يذهبون إلى نسبة نوع العلم اللدنى إلى « الشیخ » يعرف به أقدار الناس ومصائرهم ، كما أن فكرة حیاة « الشیخ » بعد الموت ومناجاته لأتباهه فكرة مقررة لدى الكثرين من الصوفية .

#### ٦- أبو صالح ماهان الحنفي :

ولكن ما تلبس مشاركة الشيعة الأوائل في الحياة الروحية في الإسلام أن تظهر بصورة واضحة لدى شخصية زاهدة من شخصيات الكوفة وهي شخصية أبي صالح ماهان الحنفي . وبينما أهملت كتب التصوف السنى ذكر رشيد المجرى وميث المثار ، ولم تعتبرهما من رجال التصوف ، أفردت مكاناً لأبي صالح . وكان أبو صالح من خاصة أصحاب علي أيضاً . وبعد وفاة علي ، أخذ الرجل يقضي حياته في العبادة « ولا يفترض التكبير والتسبيع والتهليل » . . . وقد كان يقول « الحق ثقيل وابن آدم ضعيف والذكر ساعة بعد ساعة » وكان يعظ فيقول « أما يستحق أحدكم أن تكون دابته التي تركب ، وثوبه الذي يلبس ، أكثر ذكراً لله منه » وسئل عن أعمال القوم من السلف فقال « كانت أعمالهم قليلة ، وكانت سليمة<sup>(١)</sup> . ويبدو أن الرجل كان يحسن بما سيصيبه من ألم وصلب وقتل على يد الحجاج ، فكان يردد « ما أبلى ما قالت ابنتي ، أتعافى فأشكر ، أو أبتلى فأصبر » . وكان الحجاج يفتش عن أصحاب علي كما قلنا ، فيطلب منهم البراءة منه وسبه أو يقتل الشخص ، ويبدو أنه أبي . فأمر الحجاج بأن يصلب ، وحين رفع على خشنته ، كان يسبح ويهلل وي بكير .

وهنا يقف أبو صالح ماهان الحنفي موقفاً من أدق المواقف الروحية حقاً ، سيعدهم الحلاج فيما بعد . فقد اقترب منه أبو إسحق الشيباني متفكراً وهو ينظر إليه ، فصاح ماهان فيه « تنع : يا ابن أخي لا تسأل عن هذا المقام » وسيردد الحلاج هذا فيما بعد - حين صلب وقطعت يداه . هذا أول مقامات التصوف . ويقترب منه عمار الذهني مع غوغاء الناس ، فيصبح فيه ماهان « يا عمار وأنت فيهم » فذهب عمار وتركه . واحتمل الرجل على خشنته القطع والموت صابراً<sup>(٢)</sup> .

صورة تكاد تكون متشابهة ، لما حدث للحلاج فيما بعد . وقد قتل الحلاج لغنوصيته ، أما أبو صالح ماهان الحنفي ، فقد قتل لإخلاصه لآل بيت رسول الله .

هذه صورة من صور الحياة الروحية لدى وجوه أصحاب علي ، شاركوا في الحياة الروحية في الإسلام أكبر مشاركة ، وقدموا في طرقات الكوفة وأسواقها مثلاً عليا للفاء ، ودخلت هذه المثل كثما

(١) أبو نعيم : حلبة ج ٤ ص ٣٦٤ - ٣٦٧ .

(٢) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٤٠ .

قلت في أعياد الزهد ، ثم التصوف بمعنى الكلمة ، ولكن ما لبث التشيع أن تطور وافرق ، وأصبح هؤلاء المترفين سمات خاصة تميزه عن الآخر ، ولكن شارك الجميع ، كما سرني في أعياد الحياة الروحية في الإسلام وبالتالي في الزهد والتصوف – ومن الملاحظ أن التشيع المعتمد أثر في التصوف المعتمد ، وأثر التشيع الغالى في التصوف الفلسفى الغنوصى – وينقدح التشيع المعتمد في الكوفة في طائفة التوابين ، كما يظهر في الزيود . . . وكان لهاتين الطائفتين أثر كبير في التصوف المعتمد ذى التزة السنوية ، أما التشيع الغالى – فقد أثر في التصوف الفلسفى – كما سرني بعد .

\* \* \*

أما التشيع الإمامى ، بمعنى الكلمة ، وهو التشيع الذى أحاط بالآئمة وعباراتهم ، أو ما حملوا من عبارات – فلم يكن في الكوفة ، وإنما ظهر في المدينة ، ومن الأولى أن نعالجها حين نبحث في الحياة الروحية في مدارس الحجاز .

إن الحركة الشيعية الإمامية الوحيدة التي أثرت في مجرى الحياة الروحية في الإسلام – في الكوفة – وبالتالي – في الزهاد والصوفية هي حركة التوابين . كان هؤلاء التوابون من أصحاب الإمام على وعلى رأسهم الصحابي سليمان بن صرد . . . وكانوا قد تعهدوا للحسين بنصرته ، فلما أتى إلى مشارف الكوفة خذلوه ، وقتل ابن بنت رسول الله وحيداً في الغلاة ، وانكفا هؤلاء على العبادة والتبتل ، وعاشوا في التوبة – نهاراً وليلاً ، ثم ما لبث أن تكونت أول جماعة روحية في الإسلام ، تستند على نص قرآن « فتوبوا إلى ربكم ، فاقتلونا أنفسكم » ، ذلك خير لكم عند ربكم . فتاب عليهم . إنه التواب الرحيم » وخرجوا إلى طرقات الكوفة ، وهم شيعة من البصرة والمدائن عانوا التجربة الروحية نفسها وهم جميعاً يرددون « أقينا – ربنا – تفريطنا فقد تبا » . ويعلق العلامة العراقى على هذه الحركة قائلاً « وتبين حركة التوابين مدى ما أثر قتل الحسين في نفوس المسلمين ، حتى وجدنا هذه الطائفة تخرج دون قيادة ودون طمع في ملك ودون تنظيم – مجرد الانتحار والتکفير ببذل النفس <sup>(١)</sup> » ونحن نعلم بعد ذلك أنهم قتلوا جميعاً في عين الوردة ، قبلوا الموت في هدوء واطمئنان – وراحة نفسية » .

ولقد ذكرت من قبل – أنه كانت هناك حركة توابين أيضاً بين صوفية الكوفة من أهل السنة . . . . وللهذا أن نلاحظ هنا أن حركة التوابين هذه – سواء في أوساط الشيعة أو أوساط السنة قد ارتبطت بالبيت ، فابتلاع الحلقتان عن الحياة كلها . . . وانعكس هذا على من تلا هؤلاء من زهاد وصوفية . فكان مقام التوبة من أهم مقامات التصوف كما سرني بعد .

## الفصل الخامس

### التشيع الزيدى والحياة الروحية في الإسلام

إن من الغرابة بمكان أن نقول : إنه انبثق عن التشيع الزيدى جانب روحي عاون على تدعيم الزهد ثم التصوف من بعده . إن مؤسس المذهب كان رجلاً من آل البيت ، اعتنق المذهب المعترض . ونحن نعلم أن المذهب المعترض مذهب عقلى ، لا يؤمن بالجوانب الروحية ، بل هاجمها ، واعتبر العقل الجرد وحده مقاييس الأشياء جميعاً . حقاً كان زيد بن علي زاهداً كما كان المعترض ، ولكن لا نظرف منه بلمحات روحية أو اتجاه ذوق . ثم مات في ملحمة كبيرة في طرقات الكوفة ، أعادت إلى أذهان المسلمين ملحمة جده الأكابر الحسين بن علي . فهل كانت هذه الملحمة سبباً في إذكاء حياة روحية لدى الزيدود من أتباعه ، كما كانت سبباً في اجتذاب الزهاد والعباد إلى مذهبهم فسارعوا في الالتفات حول كل حركة زيدية قامت بعد ذلك .

لقد رأى الدكتور الشبي ، وهو يتحدث عن الصلات بين التشيع والتتصوف «أن زيداً كان زاهداً شأن المتدينين الخالصين في ذلك الوقت الذي انتشر فيه التتصوف تعبيراً عن معارضته صامتة إزاء ما فرضه سليمان بن عبد الملك المتوفى سنة ٩١ هـ وكذلك هشام بن الحكم (المتوفى سنة ١٢٥ هـ) من لبس الخز «وكان زيد يذكر الله فيغشى عليه حتى يقول القائل : ما يرجع على الدنيا » وقد أدى هذا إلى أن أهل النسك كانوا لا يعدلون بزيد أحداً . . . ثم يرى الشبي أن مجموعة من الزهاد التفوا حول زيد - كمنصور بن المعتمر الذي كان يدعو إلى الخروج مع زيد وسفيان الثورى الزاهد المشهور ، وال Zahidan عبد الله بن عطاء وابن هرمز .

ويرى الشبي أن الأئمة الزيديين - كانوا كزيد مجموعة من الزهاد المتقشفين بل كان منهم من يسمى بالصوفى كمحمد بن عبد الله بن يحيى بن عبد الله بن محمد بن عمر بن علي بن أبي طالب ، كما كان محمد بن جعفر الصادق يخرج إلى الصلاة بمكة في سنة ٢٠٠ بعائضى رجل من الجارودية وعليهم ثياب الصوف وسياء الخير ظاهر . . . وكان هناك ثائر زيدى آخر يوصف بالصوفى ، وهو محمد بن القاسم لأنه كان يدمى لبس الثياب من الصوف الأبيض . ثم خرج ابن خالد الأحمر الزاهد المشهور مع إبراهيم بن

عبد الله بن الحسن في حركة زيدية عنيفة بالبصرة (١).

ولكن كان أهم زهاد الزيدية جميماً الحسن بن صالح بن حبي وأخوه على وأمها . وقد احتل الحسن بن صالح بن حبي مكانه الكبير في كتب طبقات الصوفية في العالم الإسلامي ، بل نرى عالماً حنبلياً كابن الجوزي يؤرخ له . وقد تكلمت عن الحسن بن صالح - كزريدي - في كتابي «نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام الجزء الثاني (٢) ولستنا في حاجة إلى عرض هذا الجانب من حياة الحسن بن صالح في هذا الكتاب ، وأشارت هناك في إيمانه إلى أنه عرف «بالعبادة والزهد» بل كان أكثر الناس إعراضًا عن «الرياسة» . ويدرك أن الحسن وأخاه علياً وأمها كانوا يقضون الليل في العبادة ، وقد «جزءوا الليل ثلاثة أجزاء ، فكان على يقوم الثالث ويقوم الحسن الثالث ثم ينام وتقوم أمها الثالث ، فاتت أمها ، فجزءاً الليل بينهما ، فكانا يقumen به ، حتى الصباح ، ثم مات على ، فقام الحسن به كله» (٣) . كانت أسرة ابن حبي كلها تعيش إذن في التبتل والعبادة ، يتعاونون على العبادة بالليل لا ينامون ، وبالنهار لا يفطرون ، وكان يقال للحسن بالذات «حياة الوادي» ويقصدون بهذا أنه لا ينام بالليل» .

وعاش الحسن كما عاش أخيه ، عيشة تجرد وفقر ، وكان يرفضان العطايا ، وكان الخليفة المهدى على استعداد لشراء الرجل بأى ثمن ، حتى يترك زيديته ، ولكنه أبى ، وكان يعيش متخفيًا ، وكان يقول «ربما أصبحت ، وما عندى درهم ، وكأن الدنيا كلها قد صيرت لي ، وهي في كفى» وكان طفله يأتيه بطلب الطعام وليس لديه شيء ، فيعمله بشيء ، حتى يبيع خادمه غزل مولاته ، فيشتري شيئاً من الشعير ، تطحنه الخادم ، ثم تعجنه . وكان يتزدد على المقابر ، كعادة العباد ، فيغشى عليه - ودخل السوق مرة ، فرأى هذا يحيط وهذا يصنع ، رأى الناس في شغل عن ربهم بمعاشرهم . فبكى (٤) . ثم قال لصاحبه : انظر إليهم يعللون حتى يأتيهم الموت » ويدركنا هذا بموقف أبي يزيد البسطامي حين رأى الناس يتعللون بمعاشرهم ، فاعتنى المذنة ، وكبر عليهم أربعة . إنهم موقى في حياتهم ، فكبير عليهم تكبيرة الموت .

وقد ترك الحسن بن صالح كلامات مأثورة في أخلاق العباد «فتثنينا الورع فلم نجده في شيء أقل منه في اللسان» ، «العمل بالحسنة قوة في البدن ونور في القلب ، وضوء في البصر ، والعمل بالسيئة ، وهن في البدن وظلمة في القلب وعمى في البصر» . . . ويرى أن «الليل والنهار يليلان كل جديد ، ويقربان

(١) الدكتور الشبي: الصلة ج ١ ص ١٧٦ ، ١٨٦ .

(٢) النشار: نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام ج ٢ ص ١٩٢ / ١٩٤ .

(٣) أبو نعيم: الخليفة ج ٧ ص ٣٢٨ ، وأبن الجوزي: صفة ج ٣ ص ٨٧ / ٨٨ .

(٤) أبو نعيم: الحبطة ج ٧ ص ٣٢٨ / ٣٢٩ .

كل بعيد ، ويأتيان بكل موعد ووعيد . . . ويقول النهار : يا ابن آدم : اغتنم فانك لا تدرى ، لعله يوم لا يهم لك بعدي ، ويقول له الليل مثل ذلك » وكان الفقه قد ازدهر في أيامه ، ورأى الفقهاء يتراحمون على أبواب الأماء فكان يقول « لا تفته حتى لا تبالي في يد من كانت الدنيا . بل إن الشيطان ليستخدّم هؤلاء الفقهاء موهباً لهم أنه يفتح لهم باب الخير ، ولكنه يريد باباً من أبواب السوء ». .

ويتعلق الحسن بن صالح المثنى لكي يؤذن ، فإذا به يصرخ ويبيكى كما يبكي أصحاب أصل المصائب . . . بل يخشى عليه ، حتى يؤذن غيره . وقد كان الحسن بن صالح على صلات كبرى بزهاد عصره ، بسفيان الثوري الذي كان الحسن يدعوه بالشفاء ولكن سفيان قد كره فكرته في الخروج على الإمام الظالم ، وكان سفيان ينكرها برغم المسحة الزيدية التي لازمه هو نفسه . ولكن صلاته الكبرى كانت بشيخ زهاد الشام أبي سليمان الداراني وكان يقول عنه « ما رأيت أحداً الخوف أظهر على وجهه والخشوع من الحسن بن صالح بن حي ، فرأى ليلة « عم يتساءلون » فغضى عليه ، فلم يختمنها حتى طلع الفجر <sup>(١)</sup> .

ولقد أثر الحسن بن صالح بن حي في أحمد بن عيسى بن زيد ، وقد عاش أحمد بن عيسى إلى خلافة الرشيد ، « وتسلى وتزهد » وكان الزيدية يجتمعون إليه ، وفني الأمر إلى الرشيد فأخذته وحبسه ، ولكن « هرب من حبسه وتوارى » <sup>(٢)</sup> .

كانت الزيدية إذن حركة زهد وتقشف ، وقد تكون « الزهد » كمصطلح حينئذ ، وكان له مراسمه وطقوسه ، فهل أثر الزهد الزيدى فيه . لا أرى هذا على الإطلاق ، لقد كان زهد الزيدية يشبه زهد المخوارج ، تقشف وورع ، وإغراق في العبادة ، وفيما خلا الحسن بن صالح بن حي لا نظرف منهم أبداً بلمحات روحية أو بإشارة قلبية ، كان الاعتزال العقلى يحكمه ، وفكرة الخروج تسسيطر عليه . . . وما أبعد هذا عن الزهد كمصطلح وعن الزهاد كمجموعة . .

(١) أبو نعيم : الحلية ج ٧ ص ٣٢٨ .

(٢) الشار : نشأة الفكر ج ٢ ص ١٨٣ .

## الفصل السادس

### التشيع الغالي في الكوفة وأثره في الزهد والتتصوف

لقد حاولت من قبل – في الجزء الثاني من نشأة الفكر – أن أكشف عن نشأة التشيع الغالي ومداه وتطوره ، وانتهت إلى أن هذا التشيع الغالي كان نوعاً من الحب ، غلا فيه أصحابه ، حين رأوا ، عترة أهل البيت يتتساقطون واحداً بعد واحد ، تحت سيف الطغاة من بنى أمية ، ورأوا ذل الأمة ، وانكسار قلوبهم ، يعيشون في انكسار وشظف من العيش في جنبات المدينة ، فقدموا لهم الحب الغالي ، وأحاطوهم بالأسطورة . . . هكذا بدأ التشيع الغالي ، باباً ولج فيه أحبة أهل البيت ، ثم ولج فيه – وكانت فرصة نادرة – الصاغرون على الإسلام من فرس ويhood ، وانقلب وتطور إلى أكبر مؤامرة على العقيدة نفسها – سواء أكانت سنة أم شيعية . وسألوا أنفسهم هنا أثر هذا الغلو في الزهد والتتصوف ، وقد كان هذا الأثر – كما سنرى – كبيراً .

لقد نشأ التشيع الغالي – كما نعلم – وفي أول ظهوره – لدى أمرأتين من نساء الكوفة هما هند بنت التكفلة الناعطية وليلي بنت قامة المزينة الناعطية . وبينما يسخر الجاحظ من ليلي الناعطية في كتاب الحيوان ، ويعتبرها – في محاولة مضحكه – من البخلاء ، تراه في البيان والتبين يعتبرها من الناسكات والراهendas فيقول في باب ذكر النساء والرهاد « ومن نساء الغالية ، ليلي الناعطية والصادف وهند (١) ، وقد بيّنت في نشأة الفكر – لدى الصوفية فيها بعد – فكرة « الخزفة » .

وقد كانت هند وليلي من النساء الكيسانيات . وقد قيل : إن البداء قد ظهر في بيتهما ، ونحن نتساءل : هل كان للبداء من أثر لدى الصوفية؟ . ولا أرى هذا أبداً .

غير أن فكرة المهدى قد ظهرت – أول ماظهرت لدى الكيسانية من أتباع محمد بن الحنفية . ولأفكار المهدى عامه أثر كبير لدى طوائف الصوفية جميعاً أخذت صوراً مختلفة ، وتشوف لها الصوفية جميعاً . ولكننا نخطو خطوة حاسمة فنقول : هل يمكن أن تكون فكرة المهدى أساس فكرة الغوث؟ . هل صيغت فكرة الغوث بما لديه من قوة على التخفي والانتقال على صورة المهدى المحتفى الذي يظهر لكل البشر من أتباعه بين الحين والحين ، هل أخذت فكرة المهدى من قصة الخضر القرآن وصيغت

(١) المباحث : البيان والتبين ص ١ ج ٢٣٢ ، وانظر : نشأة الفكر ج ٢ ص ٧٥ .

على مثاله ، وأخذ الصوفية فكرة الغوث من المصادرين : المصدر القرآني الأصيل في قصة الخضر ، والمصدر الشيعي التابع للمصدر القرآني في فكرة المهدى . إن المسألة تحتاج إلى بحث أوسع . غير أن الدكتور كامل الشبي يرى أن الفكرة ظهرت في الحلاج - فأسبغت عليه المهدية ، ولكن هنا أيضاً مجال للتساؤل : هل كان الحلاج - حين ادعى المهدية أو حين نسبت إليه «المهدى» يتكلم باسم التصوف أو باسم التشيع ، إن صوفية عصره - وفي مدرسة بغداد بالذات - لم يدعوا المهدية أبداً ، وكان لهم الأتباع العديدون ، فهل كان الحلاج - يختلف عنهم - في أنه كان إسماعيلياً ، أو شيعياً إمامياً ، وبالحظ الدكتور كامل الشبي نفسه أن الحلاج كان معاصرًا لأحد وكلاء المهدى الشيعي وأنه كان يدعى بابيته<sup>(١)</sup> .

وظهرت فكرة الرجعة في هذه الأثناء . فهل أثرت هذه الفكرة أيضاً في نظريات الصوفية؟ لا أجد لها أثراً بعد - وإن كان الشبي يرى أن الرجعة قد دخلت التصوف بكل تفاصيلها حتى ما يتصل منها بالقيامة الصغرى والقيامة الكبرى . ووضع «ابن عربى» مثلاً لما في تفسيره للحاقة «هي الساعة الواجبة الواقع التي لا ريب فيها . إن أريد بها القيامة الصغرى . ويسمى النبا العظيم القيامة الكبرى»<sup>(٢)</sup> . غير أنه ينبغي أن نأخذ المسائل بحذر ، إن ابن عربى يستخدم كل مصطلح شيعي وغير شيعي في تأييد نظرية وحدة الوجود التي لونت مذهبـه إن في تفصياته وإن في كلياته . ثم إن القيامة الصغرى والقيامة الكبرى متصلتان بعقيدة الغيبة الشيعية الثانية عشرية أكثر من اتصالهما بعقيدة الرجعة عامة عند الكيسانية . وإنـى لا أجد أبداً عقيدة الرجعة بمعناها العام أو بمعناها الكيساني لدى الصوفية إطلاقاً .

### وانتقل الآن إلى عقائد الغلة الأخرى :

(١) الإمامة : لقد أثرت فكرة الإمام في شكلها الغالى المنبع من الكوفة ، أو شكلها المعتمد المنبع من المدينة في التصوف الفلسفى بلاشك - وذلك منذ القرن الثالث الهجرى . استخدم الغلة والمعتدلون مصطلح الإمام ولم يستخدمه الصوفية ، بل استخدموـا كلمة «الولى» ولم تنسـب كلـمة «الولى» إلى واحد من الأئمـة ، اللهم إلا مرة واحدة نسبـت فيها الكلـمة إلى الإمام الأول على ، فذكر أنه «على ولـى الله» ثم استـخدمـت الكلـمة الـولاـية منـسـوبة إلى الأئـمة منـذـ القرن السادس . ولكن الشـيعةـ العـالـيةـ فيـ الكـوـفـةـ وكـذـلـكـ الشـيعـةـ الإـيمـانـيةـ فيـ المـدـيـنـةـ نـسـبـتـ إـلـىـ الإـيـمـانـ عـنـصـرـينـ : عـنـصـرـاـ كـوـزـمـوـلـوجـيـاـ أـىـ وجـودـيـاـ ، وـعـنـصـرـاـ إـسـتـمـوـلـوجـيـاـ ، أـىـ عـنـصـرـ مـعـرـفـةـ . وقد انتـقلـتـ هـذـهـ النـسـبـةـ إـلـىـ التـصـوـفـ الـفـلـسـفـيـ

(١) الدكتور الشبي : الصلة : ج ١ ص ٢٠ .

(٢) الدكتور الشبي : ج ١ ص ١٢٠ .

منذ القرن الثالث الهجري . فنسب إلى شيوخ الصوفية ، وإلى ما أسموه بقطب الغوث الجانين أيضاً ، الكوزمولوجي والأستمولوجي . فكما وجد الكون للإمام ، وإليه تدبره وتصريفه ، كذلك الأمر بالنسبة للشيخ أو لقطب ونشأة فكرة التور الحمدى حول الإمام جعفر الصادق ، ثم استخدمها الغلة أشنع استخدام ، وانتقلت إلى التصوف .

وبينا نسب للإمام المعرفة ، واعتبر مصدر العلم في الوجود ، فكذلك نسب للشيخ المعرفة . حقاً : إن معرفة الإمام معرفة متوارثة ، مترلقة من الإمام الذي سبقه ، ولكن معرفة الشيخ لدنيه ، من الله إلقاء وانقاداً ، إن الأولى يصل إليها الإمام بالوصية ، والثانية يصل إليها الشيخ بالاجتهد والاعتمال . ولكن المذهبين ، الصوف والشيعي ينسبان للشيخ والإمام : نفس العلم .

و هنا نأتي إلى طبيعة العلم عند الاثنين . فالعلم الصوف سرى لا يطلعه الشيخ إلا لمريديه ، وقد سبّهم الغلة في هذا . وبينما تذهب الإمامية إلى أن هذا العلم خاص بالإمام ، ذهب الغلة إلى أن هذا العلم « ممكناً » أيضاً لأنّه أتباع الإمام . ولقد أدى هذا إلى عملية « رفع » كثير من هؤلاء الغلة إلى مقام الإمام نفسه . وبهذا خرّجوا على الطبيعة الأستمولوجية للإمام ، ولم يعد خاصة به . وهذا أعلن البعض منهم فكرة « الاسم الأعظم » وأن من عرف هذا الاسم ، أحيا وأمات<sup>(١)</sup> .

ومن العجب أن تدخل فكرة الاسم الأعظم في عقائد الصوفية ، وما زالت حتى الآن . ومن أوائل من نسب إليهم فكرة الاسم الأعظم بين الصوفية هو إبراهيم بن أدhem (المتوفى سنة ١٦٢) ، وكانت الوسيلة لدى الغلة في معرفة الاسم الأعظم هو معرفة السحر والتيرنجات<sup>(٢)</sup> ، ثم حاول البعض منهم معرفة علوم الصنعة ، وقد نسبت علوم الصنعة إلى مجموعة من الأفراد أطلق عليهم اسم الصوف - ومن الأمثلة على هذا جابر بن حيان الكبائي ، فقد عرف باسم جابر بن حيان الصوف ، كما كان الصوف ذو النون المصري على معرفة أيضاً بالطلاسم والتيرنجات والسحر والتنجيم .

وإننا نعلم أن الشيعة - غلة ومعتدلة - وضعوا المبدأ المشهور « من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهلية » وأثر هذا في الصوفية في نظرية الشيخ والمريد « وأنه من لا شيخ له ، لا دين له » . وقد الغلة من الشيعة فكرة التأويل ، وقد سبّهم إليها الشيعة المعبدة ، ولكنهم تغافلوا فيها ، ورأوا أن للآيات باطنًا لا يعلمه سوى الإمام وخاصته . ودخلت الكبala اليهودية في عقائدهم ، ففسروا الآيات القرآنية في ضوء منهاج القبala . وسرى الصوفية الفلسفية يفعلون هذا وبخاصة الحلاج . أعلنا أن للآيات ظاهراً وباطناً . وأخذوا يفسرون هذا الباطن - كما يحلو لهم مذهبهم الفلسفي . ودخلت

(١) الشار: نشأة الفكر ٢ ص ٩٤ و ٩٦ .

(٢) ابن قتيبة: عيون الاخبار ٢ ص ١٤٩ .

الإسرائييليات عامة في النظريات الغالية ، كما دخلت الغنوصيات وانتقلت إلى التصوف الفلسفي . ثم نأتي إلى قصة فكرة المراج . ونحن نعلم أن القرآن قرر مراجاً خاصاً للرسول محمد ﷺ ، ولكن سرعان ما يعلن أبو منصور العجل أنه عرج به إلى السماء ، وأن الله سمح على رأسه ، وقال له بالسريانية : « أى بني - انزل فبلغ عنى ». وانتقلت الفكرة للصوفية ، فأعلنوا عن مراج للنفس . وإن من الواضح أن معتدلة الصوفية قرروا أن هذا المراج هو تصفية نفسية أخلاقية ، بينما ذهب أصحاب الحلول والاتحاد ووحدة الوجود إلى نوع من المراج يختلف أشد الاختلاف عن الصورة القرآنية للمراج ويقترب من الصورة الشيعية الغالية .

ولقد كان سمة الغلاة أنهم فيما يقول المؤرخون « تنسوا بالزهد وأظهروا التقشف » بحيث يقول ابن الأثير « إنهم تعلموا الشعبدة والنيرنجات والنجموم والكيمياه فهم يحتالون على كل قوم بما ينفق عليهم ، وعلى العامة ياظهار الزهد <sup>(١)</sup> ». ويدرك ابن حجر أن المغيرة تعلم السحر وكان ساحراً <sup>(٢)</sup> . وكان سبباً وصاحب نيرنجات <sup>(٣)</sup> . بل إن عبد الله بن معاوية نفسه كان يظهر الزهد ويلبس الصوف . فغلاة الشيعة إذ كانوا من أوائل من لبسوا الصوف ، وأظهروا الترهد .

أما بعد : فإن الصلات بين التشيع الغالي في الكوفة وبين التصوف الفلسفي وثيقة إلى حد كبير ، وبخاصة حين ظهر أبو الخطاب الأسدى ، وقتلته فرق الإسماعيلية ، ودخلت فكرة الإمام والوصفاء والتقباء والمحجج وانعكست إلى حد كبير على فكرة الغوث والأقطاب والأبدال عن الصوفية الفلاسفة . ولقد وضع العلامة العراقي الدكتور كامل الشبيبي هذه الصلات في كتابيه الممتازين « الصلة بين التصوف والتشيع » والفكر الشيعي والتزعيات الصوفية حتى مطلع القرن الثاني عشر الهجري . ولكنني أود أن أذكر أن هناك دائماً كما سرني فيما بعد - تصوفاً معادلاً وتصوفاً غالياً . التصوف الأول - يستند على القرآن والسنّة وسيرة صحابة رسول الله ﷺ من جهة ، وأئمّة آل البيت من جهة أخرى ، وسرني ، أن هذا التصوف كان بداية لعلم نفس الإرادة ولعلم أخلاقي . والتصوف الثاني - هو التصوف الغالي أو الفلسفي ، وقد اتخد كل مادة فلسفية وغير فلسفية وتأثر بالتشيع الغالي ، كما تأثر بالقبلا اليهودية وبالمسيحية وبالمذاهب الغنوصية شرقية وغربية . وبينما صب الأول تياره في الغزالى ، صب الآخر مستنقعاته في محى الدين بن عربى ، والتصوف الإشراقى الإيرانى مثلاً فى السهروردى المقتول ومدرسته .

(١) ابن الأثير : الكامل ج ٨ ص ٢١ .

(٢) ابن حجر : لسان الميزان ج ١ ص ٧٥ - ٧٨ .

(٣) الطبرى : ج ٣ ص ١٤٩ .

## الفصل السابع

### ظهور كلمة الصوف كمصطلح في الكوفة

ظهرت كلمة الزهد - كما رأينا - كمصطلاح - في الكوفة ، ودارت بالذات حول سفيان الثوري ، وأتباعه من بعده ، ثم انتشرت في العالم الإسلامي وسرا على مجموعات العباد ، الذين ينضوون تحت لواء شيخ من المعاصرين لسفيان كإبراهيم بن أدهم والفضيل بن عياض وغيرهما . وكان من سمات هؤلاء الزهاد - إيجالاً - لبس الصوف ، وقد رأينا كيف لبس بعض عباد البصرة الصوف ، ونهاهم المشايخ عن هذا إظهاراً للشهرة ، كما لبس فرق السبعيني الصوف ، ونهى عنه أيضاً بأنه تشبه بالنصارى . ونهى سفيان الثوري الإمام جعفر الصادق للبسه الخز ، فأراه الصوف تحت الخز ، حتى يتجنّب الشهرة . ولكن ما لبثت كلمة الصوف ، والتتصوف ، أن أطلقت على مجموعة العباد والزهاد : رواد الحياة الروحية في الإسلام .

وقد شغل الباحثون بالبحث في أصل الكلمة ، وقد تكلمنا عن مختلف الآراء في أصلها في الفصول الأولى من هذا الكتاب . ثم شغلوا أيضاً بتوقيت ظهورها ، وعلى من أطلقت في أول الأمر ، وقد رأينا الكلمة أطلقت على عدد من العباد في البصرة والكوفة ، ولكن المهم أن نبين متى أطلقت كمصطلاح على فرد أو أفراد ، ثم جمع هؤلاء الأفراد ارتباط معين ، أو جماعة معينة . ويرى بعض الباحثين أيضاً أن الكوفة كانت منشأ كلمة التتصوف كمصطلاح . ويرى الدكتور كامل الشيبى بأن « الباحثين مختلفون في من هو أول من تسمى بالصوف ، وتدور أخبارهم في هذا الشأن حول ثلاثة من الزهاد الكوفيين هم جابر بن حيان وأبو هاشم الصوف وعبدك الصوف <sup>(١)</sup> » ولست أرى هذا ، فقد أطلق الاسم - كما قلت - على عدد كبير من العباد من قبل . ولكن المشكلة هل أطلق على هؤلاء الثلاثة بمعنى خاص ، هو طريق التصفية بما فيه من مقامات وأحوال ، وانباث النظريات ، بالإضافة إلى الطريق العملي - وهو الزهد . أليس من الأولى أن نضع المشكلة فيما يأتي :

إن الكلمة أطلقت أول الأمر - فيما يرجح - كمصطلاح على طوائف ثلاث :

الطاقة الأولى : هي طائفة أهل الصنعة ، والصنعة هي معرفة الكيمياء والسحر والطلاسم ، ويمثل

(١) الدكتور كامل الشيبى : الصلة ج ص ٢٨٦ .

هذه الطائفة - جابر بن حيان .

الطائفة الثانية : هي طائفة الزنادقة ، وكان الزنادقة يظهرون التقشف والزهد ، ويعيش البعض منهم معيشة نباتية ، فيمتنعون عنأكل الحيوان .. إلخ .

الطائفة الثالثة : هي طائفة سنية ، اتخذت الصوف علمًا ووسما لها ، وسميت هذه الطائفة - تبعاً لهذا - باسم الصوفية ، ويتمثلها أبوهاشم الصوف .  
وستلقي نظرة عامة على الطوائف الثلاث :

### ١- الطائفة الأولى : طائفة أهل الصنعة :

#### مصطلح الصوف والكيميائيون :

لقد رأينا أن الغلاة من الشيعة كانوا يستخدمون السحر والطلسمات والنيرنجات ، ومحاولون أن يموهوا على العوام بكل هذا . وقيل إن البعض تعلموا من اليهود وغير اليهود . وكان لا بد لهؤلاء الغلاة - وهم يموهون بهذه الأعمال شبه المخارقة أن يظهروا للعوام « التردد والتقشف ولبس الصوف ». ونحن نعلم أن السحرة منذ عهد مبكر في تاريخ الإنسانية ، كانوا يقومون قبل مزاولة سحرهم بأنواع من الطقوس والتجرد ومحاولة الاتصال بعالم الروح وبالروحانيات . . . إلخ . ومن ثم ورد اسم جابر بن حيان الكيميائي موسماً بكلمة « صوف » بل يذهب بعض الباحثين إلى أن جابرًا كان أول من تسمى باسم صوف . أما اسم جابر الكامل فهو أبو موسى جابر بن حيان بن عبد الله الطرسوني الكوف ، ولكنه عرف باسم الصوف . ويدرك ابن النديم - الخراساني - <sup>(١)</sup> . أما القفطى فيذكر « جابر بن حيان الكوفي - كان متقدماً في العلوم الطبيعية ، بارعاً منها في صناعة الكيميا ، وله فيها تأليف كثيرة ومصنفات مشهورة ، وكان مع هذا مشرفاً على كثير من علوم الفلسفة ومتقدلاً للعلم الباطن ، وهو مذهب المتصوفين من أهل الإسلام ، كالحارث بن أسد الحاسبي ، وسهل بن عبد الله التستري ونظائرهم . . . وذكر محمد بن سعيد السرقسطي المعروف بابن المشاط الاصطرابي الأندلسي أنه رأى جابر بن حيان بمدينة مصر تأليفاً في عمل الاصطراب يتضمن ألف مسألة لا نظير لها <sup>(٢)</sup> ». أما ابن خلدون فيوضح لنا حقيقة الرجل توضيحاً ، لم يتبه إليه الباحثون ، فهو يذكر « ثم ظهر بالشرق جابر بن حيان كبير السحرة في هذه الملة ، فتصفح كتب القوم ، واستخرج الصناعة ، وغاص في زبدتها واستخرجها ، ووضع فيها غيرها من التأليف ، وأكثر الكلام فيها ، وفي صناعة السيمبئاء لأنها من توابعها ، لأن إحالة

(١) ابن النديم : الفهرست ص ٤٩٨ ، ٤٩ .

(٢) القفطى : أشجار الحكماء ص .

الأجسام النوعية من صورة إلى أخرى إنما يكون بالقوة النفسية ، لا بالصناعة العملية ، فهو من قبيل السحر ، كما ثذكره في موضعه<sup>(١)</sup> .

إذن كان جابر بن حيان في أول أمره ساحراً ، وكان من سمات السحر التحلل بقوة نفسية ، واستعداد روحي معين ، والنص واضح في أن إحالة الأجسام النوعية من صورة إلى أخرى إنما يكون بالقوة النفسية . . . وكان السحر منتشرًا في الكوفة ، وكان المغيرة بن سعيد البجلي (المتوفى عام ١١٩ هـ) من غلاة الشيعة يدعى السحر وكان ساحراً . بل يذكر الأعمش الحدث عنه أنه كان يخرج إلى المقبرة فيتكلم فيرى مثل الجراد على القبور ويقول ابن قتيبة إنه كان صاحب نيرنجات ، وأنه تعلم السحر من يهودية تعيش بالكوفة<sup>(٢)</sup> . ويدرك ابن قتيبة أن الغلاة « تعلموا الشعبدة والنيرنجات والنجوم والكتيماء – فهم يختالون على كل قوم ، بما يتفق عليهم ، وعلى العامة باظهار الزهد »<sup>(٣)</sup> .

يتبين لنا من هذا كله أن السحر كان منتشرًا في أوساط الكوفة ، فإذا صرخ أن ميلاد جابر بن حيان كان في حدود (١٢٠ هـ) فإننا نستنتج بيساطة أنه كان يعيش في وسط مليء بالسحر ، انتشر فيه ، واستخدمه زعاء الغلاة للتعميه على العامة ، ولنشر آرائهم ، وكان من طبيعة مزاولة السحر القيام بشعائر وطقوس ، وتصفية النفس والترهد . ومن العجب أن يأتي مسلمة بن أحمد الجريطي – إمام أهل الأندلس في التعاليم والسعريات – فيكتب كتاباً فيها يسميه « غاية الحكم » والحكم ترجمة الكلمة اليونانية « سوف » فهل كلمة صوف التي نسبت إلى الساحر الأول « جابر بن حيان » هي سوف اليونانية ؟ ثم أثبتت السين فصارت صاداً ؛ كما يذهب البيروني من الأقدمين والبعض من الحديثين : لا اعتقاد هذا . وإنما أعتقد أن جابر بن حيان ليس الصوف تزهداً ، وكان الصوف لباس مجموعة الصوفية من المترهدين ، وكان لا بد أن يفعل هذا أمام العامة . . . ثم لا يقدح هذا في أن الكلمة أطلقت فيما بعد على مجموعة الصوفية ، سواء أكانوا من أهل السنة أم من الصوفية الغنوصية . ويختلف الأولون عن الآخرين بأن صوفية أهل السنة يتوثرون في أحوال العالم بكرامتهم ، لا من لدن نفسه ولا بقوته النفسية وبإمداد الأرواح الحقيقة من الشياطين . ويعبر ابن خلدون عن هذا تعيرًا دقيقاً فيقول « وقد يوجد بعض المتصوفة وأصحاب الكرامات تأثير أيضًا في أحوال العالم ، وليس معدوداً من جنس السحر ، وإنما هو بالإمداد الإلهي ، لأن طريقتهم وخلدهم من آثار النبوة ، و لهم في المدد الإلهي حفظ على قدر حالمهم وإيمانهم ، وتمسكهم بكلمة الله ، وإذا اقتدر أحد منهم على أفعال الشر ، لا يأتها ، لأنه متقييد

(١) ابن خلدون : مقدمة ص ٤٩٧ .

(٢) النشار : نشأة الفكر الفلسفي الجزء الثاني ص ٩٣ .

(٣) ابن الأثير : الكامل ج ١ ص ١٥١ .

فيما يأتيه ، يزره للأمر الإلهي ، فـلا يقع لهم فيه إلا يأذن إلا يأذنه بوجهه ، ومن أئاه منهم ، فقد عدل عن طريق الحق ، وربما سلب حاله <sup>(١)</sup> .

هل توقف جابر بن حيان عند السحر ، فـكان فقط كبير «السحرة» يبدو أنه انتقل إلى علم قريب من السحر ، وهو الكيمياء أو علم الصنعة ، وكانت الصنعة شغل هؤلاء الذين حرموا الجاه والحكم والمنصب ، فـكان لابد أن تنتشر في أعقاب الكوفة أيضاً ، باحثين عن الأكسير ، ويعرف ابن خلدون هذا العلم بأنه «علم ينظر في المادة التي يتم بها كون الذهب والفضة بالصناعة ، ويشرح العمل الذي يوصل إلى ذلك ، فيتصف حـون المكونات كلها بعد معرفة أمـجتها وقوها . ولعلهم يعثرون على المادة المستمدـة لذلك ، حتى من الفضـلات الحـيوانية كالعظام والريش والبيض والعـدرات ، فـضلاً عن المعـادن ، ثم يـشرح الأعـمال التي تـخرج بها تلك المادة من القـوة إلى الفـعل ، مثل حل الأـجرام إلى أـجزـائـها الطـبـيعـية بالـتصـعيد والـتقـطـير وجـمـدـ الذـائـبـ منها بالـتكلـيسـ ، وإـمـاهـ الـصـلـبـ بالـقـهـرـ والـصـلـابـةـ ، وأـمـالـ ذـلـكـ ، وـفـ زـعـمـهـمـ أـنـ يـخـرـجـ بـهـذـهـ الصـنـاعـاتـ كلـهاـ جـسـمـ طـبـيعـيـ يـسـمـونـهـ الأـكـسـيرـ ، وـأـنـ يـلـقـيـ مـنـهـ عـلـىـ الـجـسـمـ الـمـعـدـنـ الـمـسـتـعـدـ لـقـبـولـ صـورـةـ الـذـهـبـ أـوـ الـفـضـةـ بـالـاسـتـعـادـ الـقـرـيبـ مـنـ الفـعـلـ مـثـلـ الرـصـاصـ وـالـقـصـدـيـرـ وـالـنـحـاسـ ، بـعـدـ أـنـ يـحـمـيـ النـارـ ، فـيـعـودـ ذـهـبـاـ إـبـرـيزـاـ وـيـكـنـونـ عـنـ ذـلـكـ الأـكـسـيرـ إـذـاـ الـغـزوـاـ فـاصـطـلـاحـتـهـمـ «ـبـالـرـوـحـ» وـعـنـ الـجـسـمـ الـذـيـ يـلـقـيـ عـلـيـهـ «ـبـالـجـسـدـ» .

ولقد نقلـتـ النـصـ كـامـلاـ لـكـيـ يـتـيـنـ لـلـقـارـئـ حـقـيـقـةـ هـذـاـ عـلـمـ الـذـيـ اـنـتـشـرـ فـعـالـمـ الـإـسـلـامـيـ ، وـالـذـيـ شـغـلـ بـهـ النـاسـ جـمـيـعـاـ حـتـىـ إـنـ بـعـضـ الـمـؤـرـخـينـ يـلـكـرـونـ خـطـأـ أـنـ الـإـيمـانـ الـغـزـالـيـ وـفـخـرـ الـدـينـ الـراـزـيـ قدـ شـغـلـ بـهـ . عـلـىـ أـنـ اـبـنـ خـلـدـوـنـ يـرـىـ أـنـ إـمـامـ الـمـدـوـنـينـ فـهـذـاـ عـلـمـ هـوـ جـابـرـ بـنـ حـيـانـ حـتـىـ إـنـ يـخـصـ بـهـ ، فـيـسـمـونـ عـلـمـ الـصـنـعـةـ وـعـلـمـ الـكـيـمـيـاءـ باـسـمـ «ـعـلـمـ جـابـرـ» وـيـذـكـرـ أـنـ لـهـ مـنـهـ سـبـعـينـ رـسـالـةـ ، كـلـهاـ شـبـيهـ بـالـأـلـغـازـ ، وـأـنـ لـاـ يـسـتـطـعـ أـحـدـ أـنـ يـفـتـحـ مـاـ أـغـلـقـ مـنـهـ ، سـوـىـ مـنـ قـرـأـهـ كـلـهاـ .

ثـمـ يـذـكـرـ اـبـنـ خـلـدـوـنـ أـنـ مـسـلـمـ الـجـرـيـطـيـ ، مـنـ حـكـمـاءـ الـأـنـدـلـسـ ، (ـالـقـرـنـ الثـالـثـ الـهـجـرـيـ) كـتـابـ فـيـهاـ أـيـضاـ كـتـابـهـ الـذـيـ سـاهـ رـتـبةـ الـحـكـيمـ أـوـ جـعـلـهـ قـرـيـباـ لـكـتابـهـ الـآخـرـ فـيـ السـحـرـ وـالـطـلـبـاتـ وـالـذـيـ قـلـنـاـ مـنـ قـبـلـ إـنـ سـاهـ غـايـةـ الـحـكـيمـ . وـيـذـكـرـ اـبـنـ خـلـدـوـنـ أـنـ مـسـلـمـ يـقـولـ «ـإـنـ هـاتـيـنـ الصـنـاعـتـيـنـ هـمـ نـيـجـتـانـ للـحـكـمةـ وـثـمـرـتـانـ لـلـلـعـلـومـ ، وـمـنـ لـمـ يـقـفـ عـلـيـهـمـ فـهـوـ فـاقـدـ ثـمـرـةـ الـعـلـمـ وـالـحـكـمةـ» <sup>(٢)</sup> .

وـمـنـ الـعـجـيبـ أـيـضاـ أـنـ مـسـلـمـ يـسـتـخـدـمـ أـيـضاـ فـيـ هـذـاـ كـتـابـ كـلـمـةـ الـحـكـيمـ ، وـالـحـكـمةـ . وـقـدـ قـدـمـ لـنـاـ اـبـنـ خـلـدـوـنـ وـسـالـةـ كـتـبـهـ أـبـوـبـكـرـ بـنـ بـشـرـوـنـ لـأـبـيـ السـمـعـ وـكـلـاهـاـ مـنـ تـلـامـيـذـ مـسـلـمـةـ ، وـتـشـرـحـ الرـسـالـةـ

(١) ابن خلدون : مقدمة ص ٥٠٢ .

(٢) ابن خلدون : مقدمة ص ٥٠٤ - ٥٠٥ .

حقيقة هذه « الصنعة » ويعمل ابن خلدون على الرسالة « والذى يجب أن يعتقد في أمر الكيميا و هو الحق الذى يعاصده الواقع أنها من جنس آثار النقوس الروحانية و تصرف في عالم الطبيعة ، إما من نوع الكراهة إن كانت النقوس خيرة ، أو من نوع السحر إن كانت النقوس شريرة فاجرة ، وأما الكرامة فطاهرة ، وأما السحر ، فلأن الساحر كما ثبت في إمكان تحقيقه يقلب الأعيان المادية بقوته السحرية ، ولابد له مع ذلك من مادة يقع فعله السحرى فيها ، كتخليل بعض الحيوانات من مادة التراب ! ، ولعل من نوع الكيميا الأول – كيميا الخير – كيميا السعادة للغزالى ، ومن النوع الثانى – كيميا جابر بن حيان . وابن خلدون يذهب إلى هذا ، وهو هنا ينسب كلمة الحكم إلى جابر فيقول « والمتكلمون فيه من أعلام الحكماء مثل جابر ومسلمة ومن كان قبلهم من حكماء الأمم ، إنما نحوا هذا المنحى ، وهذا كان كلامهم فيه الغاز حذرا عليها من إنكار الشرائع على السحر وأنواعه ، لا أن ذلك يرجع إلى الصيانتة بها ، كما هو رأى من لم يذهب إلى التحقيق في ذلك » ويوجه ابن خلدون أنظارنا إلى أن مسلمة سمي كتابه في الصنعة والكيميا برتبة الحكم ، بينما سمي كتابه في السحر والطليسيات بغایة الحكم ، والغاية أعم ، والرتبة أخص . « إن مسائل الرتبة بعض من مسائل الغاية » ولذلك يقرر ابن خلدون – إن مدارك هذا الأمر ليس من العلوم الطبيعية<sup>(١)</sup> .

ولست أخوض هنا – كما قلت – في علم الصنعة ، وإنما أود فقط أن أشير إلى أنها ارتبطت هي والسحر والطليسات وبأشخاص أعلنا « التزهد ولبسوا الصوف » وليس هناك من حاجة إلى إنكار وجود جابر ابن حيان كشخصية تاريخية حقيقة . ولقد تنبه إلى الشك في حقيقته وهو يؤرخ له مؤرخ العلم العربي القديم « ابن النديم » ، فقال : « هو أبو عبد الله جابر بن حيان بن عبد الله الكوفى – المعروف بالصوف » ثم يذكر اختلاف الناس في أمره ، فالشيعة تدعى أنه من كبارهم وأحد الأبواب ، وأنه كان صاحب جعفر الصادق ، وأنه كان من أهل الكوفة ، بينما يدعى الفلاسفة أنه كان منهم ، وأنه كتب في الفلسفة والمنطق ، وترك فيها مصنفات .

وزعم أهل صناعة الذهب والفضة « أن الرياسة انتهت إليه في عصره ، وأن أمره كان مكتوماً » وزعموا أنه كان يتنقل في البلاد لا يستقر به بلد خوفاً على نفسه من السلطان ، ثم إنه كان في جملة البرامكة ومنقطعاً إليهم ، ومتتحققأً بمعمر بن يحيى . وأن من ذكر أن سيده هو جعفر إنما عن البرمكي لا الصادق . ويذكر ابن النديم أيضاً أن بعض الثقات من كان يتعاطى الصنعة يقر أنه كان ينزل في شارع باب الشام في درب يعرف بدرب الذهب ، وأن أكثر مقام جابر إنما كان بالكوفة ، لطيب هواهها ، وأنه وجد في بيته بعد زمن « هاون به ذهب » ثم يذكر ابن أصيبيحة الرأى الآخر الذي ينكر

(١) ابن خلدون : مقدمة ص ١٥٣ - ٥١٤ .

وجود جابر بن حيان كحقيقة تاريخية فيقول : « ذهب جماعة من أهل العلم وأكابر الوراقين ، إلى أن هذا الرجل ، يعني جابر ، لا أصل له ولا حقيقة » وقال البعض الآخر إنه ما كتب كل هذه الكتب ، وإن كان له حقيقة إلا كتاب الرحمة . وإن بقية الكتب إنما صنفها غيره وخلوه إياها . ويرد ابن النديم على هذا منكراً « وأنا أقول إن رجلاً فاضلاً يجلس ويتعجب فيصنف كتاباً يحتوى على ألف ورقة ، يتبع قريحته وفكرة باخراجها ، ويتعجب يده وجسمه بنسخه ، ثم يتحله لغيره ، إنما موجوداً وإن معدوماً . ضرب من الجهل ، وإن ذلك لا يستمر على أحد .. . وأى فائدة في هذا ، وأى عائد » ثم يقرر أن « الرجل له حقيقة » وأمره أظهر وأشهر ، ومصنفاته أعظم وأكثر وهذا الرجل كتب في مذاهب الشيعة وكتب في معانٍ شتى من العلوم .. . » ثم يذكر أن الرازي يقول في كتبه المؤلفة في الصنعة . قال أستاذنا أبو موسى جابر بن حيان (١) « حقاً إن ابن النديم لا يعطى تعليلًا لكتلة صوف إلى جابر بن حيان ، وبالتالي إلى صلة الكيميائيين بالتصوف ، ولكنه عرض الآراء المختلفة التي نستطيع بقليل من النقد الخارجي والداخلى لها أن نبين حقيقة الرجل .

لقد كان الرجل من الدعاة المكتومين الذين يتلقون في البلاد - في العهد الأموي - خوفاً من السلطان . وهنا نتساءل : إلى أي الدعاة المكتومين هؤلاء كان ينتسب جابر بن حيان ؟ كان أهم الدعاة المكتومين في هذا العصر في العراق - أي الكوفة - هو أبي ميسرة أبو رياح النبال مولى الأزد وكبير دعاة أبي هاشم بن محمد بن الحنفية وصديقه وتابعه . ونحن نعلم أن جابر بن حيان لقب أيضاً بالأزدي ، فهو أيضاً مولى من مولى الأزد . فكانت أسرة جابر بن حيان إذن من الأئمّة الهاشمية ، وكان الغنوص يستشري في هذه الطائفة ويعتصرها اعتصاراً ، وفي الوصية الغنوصية الغربية التي لفظ بها أبو هاشم حين موتة محمد بن علي العباسى ، نراه يطلب منه « ثم هذا الرجل ميسرة ، فاجعله صاحبك بالعراق ويدرك له أيضاً « وهؤلاء رسلي إلى خراسان وإليك » (٢) . فكان ميسرة إذن قد أقام حلقة من الدعاة المكتومين في خراسان نفسها . وانضم ميسرة إلى العباسين ، بعد أن سمه سيده ، بل حاول أيضاً أن يضم الجناحية (٣) ، وقد كان قد انضم إليها في الكوفة إلى العباسية . لقد كان ميسرة من أكبر رجال الحركة الشيعية الأولى الهاشمية ، بل كان مؤسس الرواوندية الحقيقى . وقد انتشر دعاته في الكوفة ، وفي بطون الأزد ، كما انتشرت في خراسان .

ونحن نعلم أنه في عام ١٠٠ هـ - واتباعاً لوصية أبي هاشم أرسل محمد بن علي بن عبد الله بن عباس

(١) ابن النديم : الفهرست ص ٤٩٩ ، ٥٠٠

(٢) الشار : نشأة الفكر ٢ ص ٣٤٢ .

(٣) نفس المصدر ٣ ص ١١٥ .

ميسرة مولى الأزد إلى العراق « و محمد بن خنيس وأبا عكرمة السراج و حيان العطار إلى خراسان ، فلقوها من لقوا بها و انصرفوا وقد غرسوا غرساً »<sup>(١)</sup> وهنا تقابلنا لأول مرة شخصية حيان العطار الكوف الخراساني ، وإضافته إلى العطار ، يرجح نسبة غير العربي ، فن الأولى أن يقال إذن إنه كان - كمبيرة - من موالى الأزد - على أية حال - إننا نكون قد عثرنا على أول ذكر للأصل التاريخي لـ « حيان العطار » الأزدي أو مولى الأزد الكوف الخراساني ، أو بمعنى أدق نكون قد عثرنا على والد جابر ابن حيان . وكانت رحلة هؤلاء في عهد عمر بن عبد العزيز . ثم ما ثبت أن نجد ذكراً لرسل أبي رياح ميسرة داعية بن هاشم في زى التجار ، ودعاهم سعيد بن عبد العزيز والي يزيد بن عبد الملك على خراسان عام ١٠٢ ، حين شرك في أمرهم وسألهم عن حالمهم « فقالوا نحن تجار ، فخلع سبيهم ، فخرجوها من خراسان »<sup>(٢)</sup> ويعني هذا أن حيان العطار قد تردد مرتين ثانية على خراسان .

وفي عام ١١١ ظهر سليمان بن كثير الخزاعي وجماعة معه بخراسان يدعون إلى بنى هاشم ، وظهرت دعوتهم وكثير من يجتذبهم . ثم قدم داعية بنى العباس المشهور بكير بن هامان ، وكان ظهوره نقطة تحول في الدعوة . انتشرت كاللهشيم ، وأجابه خلق كثير ، إلى خلع بن أمية وبيعة بنى هاشم . ثم حين حضرته الوفاة ، استخلف أبا سلمة حفص بن سليمان الحلال . . . انتشرت الدعوة انتشاراً كبيراً في هذه السنة ، وتولى ولاية خراسان أسد بن عبد الله القسري ، فبلغه خبرهم ، فأخذ جماعة منهم فقطع أيديهم وأرجلهم وصلبهم <sup>(٣)</sup> . فهل كان حيان العطار من جملة من قتلوا . . . لا يظهر حيان العطار في ذكر دعوة العباسيين بعد ولكتنا نظر بنص يورده كل من الطبرى وابن كثير وهو أن حيان العطار هو خال إبراهيم بن سلمة <sup>(٤)</sup> . وكان إبراهيم بن سلمة من كبار دعوة العباسيين ورجالهم . وقد عرض عليه إبراهيم الإمام العباسي أن يكون أمير الشيعة في خراسان ، فأبى <sup>(٥)</sup> . ثم يظهر بن سلمة في الكوفة حين وصول أبي العباس السفاح إليها . وكان من كبار رجال الدولة . ويعبر عنه ابن كثير بأنه هو رجل يخدم بنى العباس <sup>(٦)</sup> .

نتهى من هذا كله أن جابر بن حيان ولد في بيئة عباسية وأنه كان يعد من خاصة جعفر البرمكي ، والبرامكة . وإننا نجد في قائمة كتبه - مجموعة مهداة إلى البرامكة ، كتاب إلى علي بن إسحق البرمكي ،

(١) النشار: نشأة الفكر ج ٢ ص ٣٤٥ ، واليعقوبي تاريخ ج ٣ ص ٥٢ .

(٢) البعقوبي : تاريخ ج ٣ ص ٥٦ .

(٣) ابن كثير: الكامل في التاريخ ج ٥ ص ١٣٦، ١٤٤.

(٤) الطبرى : تاريخ الملوك والأمم ج ٨ ص ١٣٥ ، وابن كثير الكامل فى التاریخ ج ٥ ص ٥٣ .

<sup>٥</sup>) ابن كثير: الكامل ج ٥ ص ٣٨٤.

٤١٠، ٤١١، نفر، المصدر ج ٥ ص

وكتاب تلiven الحجارة إلى منصور بن أحمد البرمكي ، وكتاب الصناعة إلى جعفر بن يحيى البرمكي بل يذكر ابن النديم بين أسماء الفلسفه الذين تكلموا في الصنعة « يحيى بن خالد بن برمك » ص ٤٩٧ وهذا يحصل إشكال : كيف يكون تلميذاً لجعفر الصادق ، وأن يذكر في كتبه أنه تلقى علمه عن جعفر الصادق ، بينما لا تذكره كتب الشيعة الإمامية أو الثانية عشرية . وفي الحقيقة أنه لم يكن من الشيعة الإمامية الفاطمية . وأما ما في كتبه من إشارات إلى جعفر الصادق ، فإنما هي زيادات وإضافات من الإساعيلية فيما بعد . ومن المؤكد أن رسائل جابر بن حيان<sup>(١)</sup> التي نشرها كراوس ليست بلجابر بن حيان قطعاً . إن فيها منهجاً تجريبياً لم يعرفه عصر جابر بن حيان ، وإنما تكون شيئاً فشيئاً لدى علماء الفقه ، ثم طبق في العلوم التجريبية فيما بعد أو يعني أدق إن هذا المنهج لم يتضح إلا لدى الأشاعرة ، وقد ظهر الأشاعرة بعد جابر بن حيان بزمن طويل . وإن أميل إلى الرأي بأن جابر بن حيان لم يؤلف سوى « كتاب الرحمة » ، وبعض كتب في العزائم والنيرنجات ، ثم بعض كتب في الزهد والمواعظ<sup>(٢)</sup>.

وبيني أن نلاحظ صلات أصحاب الكيمياء والصنعة بأصحاب الذهاب ، والتتصوف . وقد ذكرت من قبل رأى ابن خلدون ، ولقد سبق ابن خلدون في هذا صاحب الفهرست وهو يؤرخ للمعزمين والمشعبين وأصحاب النيرنجات والحليل والطلسمات ونذكر « أما المعزمون من يتحل الشرائع فزعموا أن ذلك يكون بطاعة الله - جل اسمه ، والابتهاج إليه ، والإقسام على الأرواح والشياطين به ، وترك الشهوات ولذوم العبادات ، وأن الجن والشياطين يطعونهم ، أما طاعة الله جل اسمه ، لأجل الإقسام به - وإن مخافة منه تبارك وتعالى ، وأن في خاصية أسمائه ، تقدست ، وذكره جل وعلا - قعهم فإذا لهم »<sup>(٣)</sup> فلا بد للمعزم - وهو ساحر في الحقيقة - من العبادة والابتهاج وترك الشهوات ، حتى يستخدم أسماء الله ، ومن هنا ظهرت فكرة الاسم الأعظم في التتصوف .<sup>(٤)</sup>

ويذكر ابن النديم أنه كان بلجابر بن حيان تلاميذ منهم المزق الذي ينسب إليه سكة المزق بالمدينة ، وابن عياض المصري ، والأختمي . ونلاحظ أن الأختمي هذا هو عثمان بن سويد أبو جرى الأختمي - من أئمماً المصريه ، وكان مقدماً في صناعة الكيمياء - وذكر له بعض الكتب ، ومن بينها كتاب صرف التوهم عن ذي النون المصري ، وقد كان ذا النون المصري والتتصوف المشهور كيميائياً أيضاً وساحراً . كما كان الأختمي على صلات با ابن وحشية وابن وحشية هو أبو بكر أحمد بن

(١) ابن النديم الفهرست : ص ٥٠١ .

(٢) ابن النديم : الفهرست : ص ٥٠١ ، ٥٠٣ .

(٣) نفس المصدر ص ٤٢٩ .

(٤) نفس المصدر ص ٥٠٠ .

على بن المختار بن عبد الكريم بن جريحا<sup>(١)</sup> وكان بطليًّا يتكلّم لغة الكسданيا أي الكلدانية وأطلق عليه اسم الصوف وقد اشتهر ابن وحشية بالسحر والصنعة . ثم كان من صحت له الصنعة السائح العلوي - وهو أبو يكر على بن محمد الخراساني العلوي الصوف . . . وكان ينتقل في البلاد ، خوفاً من السلطان<sup>(٢)</sup> .

ثم تأى الصوفية الكبار . . . فنجد ذا النون المصري القبطي . . . « وكان متصوفاً ، وله أثر في الصنعة<sup>(٣)</sup> » ويدرك القبطي « ذو النون بن إبراهيم الأخميمي المصري من طبقة جابر بن حيان في انتقال صناعة الكيمياء وتقلد علم الباطن والإشراف على كثير من علوم الفلسفة<sup>(٤)</sup> » ثم الحلاج . . . وكان رجلاً محتالاً مشعبداً يتعاطى مذاهب الصوفية ، ويدعى كل علم ، وكان صفرأً من ذلك وكان يعرف شيئاً من صناعة الكيمياء<sup>(٥)</sup> . ثم نرى صوفياً شيعياً وغنوصياً من الطراز الأول ، وكان معاصرأً أيضاً للرازي هو أبو جعفر محمد ابن الشلماغني ، ولالمعروف بابن أبي العزاقر « كان له قدم في صناعة الكيمياء<sup>(٦)</sup> » .

نستطيع أن نصل من هذا كله أن كلمة الصوف أطلقت أول الأمر على السحرة ورجال الصنعة ، واستمرت تلحق بهم . وكان الصوف في أول الأمر هو المعزم والطلسمى وكان صاحب التيرنجات وصاحب الصنعة ثم أطلقت على جميع رواد الحياة الروحية في الإسلام ، ولكن التعزيم والتيرنجات والطلسم والصنعة أصبحت « سمة » للصوفية الغلاة ، أو للصوفية الفلاسفة .

ونلاحظ أن المؤرخين يوردون أسماء الفلسفه القدامي الذين صحت لهم الصنعة ، والفاخص لهذه الأسماء أنهم هم أنبياء الصباة وحكاؤهم : هرميس وأغاذيون . . . إلخ . . . وهؤلاء دخلوا في كتب الصوفية الفلسفية كأقطاب التصوف الأقدمين . وكذلك اعتبر هرميس أيضاً منشئ التيرنجات والطلسمات والتعاوين والعزائم . . . وكان كما قلت لهذا أثره في التصوف الفلسفي ، ثم أثر في التصوف الإشرافي عند السهروandi ومدرسته . وقد تعاطى السهروandi المقتول أيضاً ومدرسته - علوم السحر والطلسمات والصنعة .

(١) ابن النديم : ص ٤٣٣ .

(٢) ابن النديم : الفهرست ص ٥٠٦ .

(٣) نفس المصدر ، ٥٠٣ ، ٥٠٤ .

(٤) القبطي أخبار الحكماء : ص ١٢٧ .

(٥) نفس المصدر : ص ٢٦٩ .

(٦) القبطي : أخبار الحكماء ص ٥٠٧ .

### ٢- الطائفة الثانية : الزنادقة :

كما ظهرت كلمة الصوف في الكوفة ، لدى شعى عباسى ، نراها تظهر أيضاً لدى فرقة نصف شيعية صوفية . ويدرك أن كلمة صوفية ظهرت في آثار المخاسى والباحث ئ اسمها ، وأن آخر شيخ هذه الفرقة ذات الأصل الكوفى هو عبدك الصوف البغدادى <sup>(١)</sup> .

وقد عاش عبدك - كما سترى في بحثنا لمدرسة بغداد - في العاصمة العباسية (وقوف حوالي عام ٢١٠) وكان أول صوف فيها فهو إذن من رجال مدرسة بغداد ، وإن كانت صوفيته - كما سترى بعد - تمثل خصائص مدرسة الكوفة .

ويرى ماسينيون : أن عبدك هو أول من أطلق عليه اسم الصوف ، وأنه كان يطلق في ذلك الحين على بعض زهاد الكوفة من الشيعة وعلى مجموعة من التأثرين في الإسكندرية <sup>(٢)</sup> . بزعماء رجل أندلسى « يقال له أبو عبد الله الصوف ، يسفك الدماء ويقتل المسلمين » <sup>(٣)</sup> . لاشك إذن أن الكلمة كانت معروفة ومنتشرة . عرفت في الكوفة لدى أوساط غلاة الشيعة ، كما عرفت لدى الأندلسين أيضاً . ولكن من المرجح كثيراً أنها ظهرت كمصطلح في الكوفة والأمر هنا مواز تماماً لزنادقة الزهاد في البصرة ، ولم يكن هؤلاء زنادقة بالمعنى المعروف كما بينا في بحثنا لمدرسة البصرة . وهنا نجد زنادقة الصوفية في الكوفة ، وسترى أيضاً أنهم لم يكونوا زنادقة .

### ٣- الطائفة الثالثة : الصوفية السننية :

وظهر الاسم « الصوف » منسوباً إلى أبي هاشم عثمان بن شريك ، وقد اختلف في أمر أبي هاشم هذا ، هل هو كوفى ، أم شامى ، أم بغدادى ، وما يرجح أصله الكوفى ، هو أن أهم أقواله ، نقلها إلينا سفيان الثورى - الكوفى - وهو قول « لولا أبو هاشم ما عرفت دقائق الرياء » ، ولكن تكاد تجمع المصادر على أنه كان أمورياً ، وعاش بالشام ، وبالرملة ، ثم انتقل في العهد العباسى إلى بغداد . وإنى أفضل أيضاً أن أعرض له في مدرسة بغداد .

ولاشك أن الكوفة كانت مصدراً للتوصوف إلى العاصمة الجديدة ، ومنبعاً للعدد الكبير من رجال الروح الذين انتقلوا منها إلى بغداد . وقد رأينا أن عبدك ، وإن كان من قدماء مشايخ بغداد ، كما قبل

(١) الدكتور الشبي : الصلة ج ١ ص ٢٩٢ .

(٢) الشبي : الصلة ج ١ ص ٢٨٢ .

(٣) البغوى : تاريخ ج ٣ ص ١٨١ .

إلا أنه صدر عن فرقة كوفية ، كما أن أبا هاشم الكوف قد نشأ في الكوفة ، كما نعلم أيضاً أن معروفاً الكرخي - من صوفية بغداد الكبار - كما سرى - أى إلى الكوفة ، فاستمع لوعظ ابن السماك ، القاضي الكوف المشهور . . . وكان اسماعه إليه ، نقطة التحول في حياة معروف الروحية . وعن الكوفة صدرت نماذج الحياة الروحية المختلفة ، التفوج الشيعي الغالي والتفوج الشيعي المعتمد - إمامياً كان أو زيدياً ، والتفوج السنى الحالص .

وفي الكوفة في عهدها الأول اضطربت الآراء المتباينة وانقدحت فيها . الأفكار الواردة ، وكان يجوارها الأديرة ، وسكن فيها النصارى واليهود ، وأحاط بها الصابئة كما عرف أهلها المندائية والديصانية والمانوية والمزدكية والزرادشتية .

وكان بالقرب من الكوفة - المدائن - موطن الشيعة الغالية ، ومركزًا من مراكز الفنوص . أطل كل هذا على الكوفة ، ولكن بالرغم من هذا كله كانت الكوفة أصيلة حقاً في فكرها وفي تصوفها وفي فقهها . . . ولكن بدأت نضارتها تذهب شيئاً فشيئاً ، وكانت بغداد عروسًا بخلوة تطل على الزمان ، وكان على رجال الفكر أن يتقلوا إليها ، وعلى رجال الروح أن يطعنوا نحوها . وأن يتركوا الكوفة فأخذت تقرن شيئاً فشيئاً ، وهذا هي بغداد تعيش حتى الآن ، وأصبحت الكوفة مهجورة ، مقبرة للشيعة الائني عشرية ، وقرية من قرى النجف ، حيث يرقد الإمام الكبير ، صاحب الروح لدى المسلمين ستة وشيعة ، وفة السلالس الصوفية ، على اختلاف تزعماتها ومشاربها وعقائدها : على بن أبي طالب .



البَابُ الخَامِسُ

الحياة الروحية في مدرسة الشام

في القرنين الأول والثاني الهجريين



## الفصل الأول

### سمات مدرسة الشام الراهدة

لقد ذهب معظم الباحثين الأوربيين من مستشرقين وغيرهم إلى أن الحياة الروحية في مختلف أقاليم الإسلام قد اتصلت بعنصر خارجي . كأن الإسلام لم يأت أبداً ، وكأن أبناء الإسلام لم يقوموا بدور ما على مسرح الروح . كان كل ما يتوقون إليه أن يتلمسوا المصدر الخارجي فيتلقفوه ، ويعيشوا في أضوائه ، سواء أكانت هذه الأضواء واضحة أم باهتة ، زاهية أو معتمة ، فدخلوا سراديب الهندود الروحية في البصرة ، فأخذوا يعيشون في ظلال اليوجا والجينا ، ويقلدون الجيمتوسوفيست ويتبعون على براهما وبودا ... ويطلقون البخور الهندية ، ويتعلقون بال المسيحية السنديّة ... عجباً ! وكأن لم يكن لهم قرآن يقرءونه ، ويتعمقونه ، وأحاديث في أعماق الzed ، ومناداة الروح ومناجاة الآلهة يلتجأون إليها . وكأن لم يكن بين صحابة نبيهم من ضربوا أعظم المثل في الراهد وكراهة الدنيا ... وفي الكوفة تلمس رواد الروح التراث الآرامي ، ويقول المستشرقون إن هذا التراث كان قد تكون في قرون طوال قبل الإسلام ، وقد تكون في ثابيا مزيج غريب من الفلسفة الفنوصية اليونانية أفلاطونية وأرسططاليسيّة وأفلاطونية محدثة وفيتاغورية محدثة مرتبطة بالطبع وعلوم الصنعة من ناحية وبالأساطير الفارسية والكلدارنية ، والتهم هذا الغنوص في أحياط الكوفة كل حياة للروح لدى المسلمين . ورأى البصريون والكتوبيون رهبان النصارى يلبسون الصوف ، فلبسوا الصوف أيضاً . هذا ما رأه المستشرقون والباحثون الأوروبيون . وما أحمقهم جمِعاً . ثم ننتقل الآن إلى مدرسة الشام ... وكان لا بد لهم أن يتلمسوا المصدر أيضاً - كانت الشام خالصة للمسيحيين قبل الإسلام ، وكان فيها كل الفرق المسيحية ، من فرق تتابع فلسفة المسيحية ، وفرق هرطوقية ، دخلت فيها أيضاً كل الثقافات السابقة - وأكلها الغنوص آكلاً ، والتبحر بها الفكر الشرقي ، كما انتشرت القبala اليهودية تعتصر المسيحية اعتصاراً . وانتشرت الأديرة ، وكانت آراء القديسين بازيل وإفرايم وغيرهما ... تنتشر في الأديرة مختلطة بأقوال البرديصانية والمرقوية إلخ . . . وتراث الآباء ، آباء الكنيسة ، فيه من العناصر المختلفة المتباينة ، وفيه من الأسرار الغامضة ما يجعل الباحث يقف حائراً ما هي الحقيقة المؤكدة في كل هذا . ولكن هؤلاء المستشرقين والباحثين في الدراسات الإسلامية من الأوروبيين يرون أنه حين أقى العرب من أعماق

صحراهم ، لم يفعلوا شيئاً ، سوى أن قفزوا أيضاً على الأديرة والرهبان ، وفتحوا الكنائس ، يقرءون ما فيها من حكمة الروح ، ويعتبرونها قانونهم الأولي ... وما أحمق هؤلاء الباحثين أيضاً.

لقد تناصوا الخصائص الفكرية والروحية لكل حضارة من الحضارات ، وأن لكل حضارة ملامحها الفكرية والروحية التي تخرج من أعماقها ، وأن كل حضارة تمضي في سيرها بقوام معين ، منكفة عن ذاتها ، تستلهم الداخل وتستبسطه ، حقاً . قد يعلق بها شوائب خارجية ، ولكنها لا تنفذ إلى «الكته» إلى «الجوهر» التي اتخذته ، أو التي «اتخذ» لها ، ركيزة وأساساً . ولو لم يفعل الباحث المايد هذا ، لما كانت هناك سوى نسخة واحدة من الحضارة ، وأقصد بالحضارة هنا ، المعنى الواسع لها ، الروح والفكر والمادة . وكانت المسيحية وحضارتها مزيجاً من اليونانية والهندية والفارسية ، وكانت اليونانية وحضارتها من قبل مزيجاً من الهندية والبابلية والصينية ... وكانت ... وكانت . ولم يحدث لهذا فقط ، بل جعل لكل أمة شرعة ومنهاجاً ، يختصان بها ، ويختصان بها وحدها .

وقد رأينا في كل من البصرة والكوفة ، كيف صدرت الحياة الروحية عن أساس إسلامي ، يوغل في الإسلامية ، ويخالو أن يستبطن ويستلهم ويستبسط روح الإسلام، روح الإسلام هو في قرآن وحديثه وسنة أصحابه، وكذلك حدث في الشام ، ارتبطت الحياة الروحية بكل هذا . وأخذت تعمقه ولا ضير بعد ذلك إن تشابهت بعض هذه الحياة الروحية مع مثيلاتها في المسيحية ، أو أخذت بعض هذه المعاشر . لقد قلت مراراً من قبل إن الدينين أتيما من معدن واحد ، أعلن الاثنين أنها وهي إلهي ، وأنهما نزلا من السماء ، فلا بد وأن تتشابه أصواتهما ، وبخاصة الأخلاقية والروحية ، والقرآن يعلن في كثير من الموارد أنه أني مصدقأ لما بين يديه من التوراة والإنجيل ، والدراسة العلمية المقارنة للدينين تثبت أنها لا يختلفان في النظريات الأخلاقية أدنى اختلاف . وجواهر الزهد والتتصوف هو الأخلاق . ولكن لكل دين مجتمعه ونسقه . أما إن الشخصيات التي أثرت في الحياة الروحية في الشام ذات ماض مسيحي – وأن أهم هذه الشخصيات هي شخصية تميم الداري . فهو قول داحض متهافت . إن مسيحية تميم الداري مشكوك في صحتها . لقد يتلقف أصحاب الآثار والمؤثر للمسيحيين أخباراً غامضة تذكر أن تميم كان مسيحيأ قبل إسلامه ، وبنوا على هذه الأخبار القامضة ، نظريات ومذاهب . ثم إنه لا يقدر في إسلام تميم الداري كونه مسيحيأ قبل إسلامه ولو افترضنا أن مسيحية تميم الداري قد علقت بعض عناصرها بإسلامه ، فلا نرى في الشام ولا في غيرها آثاراً في غيره من الزهاد .

ويؤدي هذا بنا إلى بحث مسألة الإسرائييليات . وحقاً : لقد انتشرت في الإسلام - عن طرق متعددة . قيل : إن هذه الإسرائييليات أتت من الشام ، كما قيل إنها أتت من اليمن . وكان مصدرها كعب الأحبار في الشام ومصدرها في اليمن عبد الله بن سباء ولكننا - كما سرني بعد - أن كعب الأحبار قد عاش في المدينة ، وتحت أعين عمر بن الخطاب . وقيل : إنه كان يستمع لأنباء الأمم الماضية منه ، كما كان يستمع إلى تفسير الآيات القرآنية ولما فيها من أحداث في ضوء هذه الإسرائييليات . ولكن عمر كان بالمرصاد لما يخالف القرآن - روحه ونصه . وقد ترك لنا عن كعب الأحبار الكثير من الإسرائييليات ، ولا نرى فيها أبداً أشياء تمس عقيدة المسلمين ، بل تؤيد نصوصهم . أنا لا أنكر أنه في عصور متأخرة ، وبخاصة القرن الثالث المجري ، انتشرت إسرائييليات تحمل في أعقاها فلسفة غنوصية ، تحمل تفسيرات فيلون ، وتقدّف بالأراء القبالية في العالم الإسلامي وتحتلط هذه الإسرائييليات الغنوصية بآراء الصوفية الفلاسفة ، وتدخل في نطاق نظرياتهم . . . . وحقاً إنه انتشرت إسرائييليات تدعى إلى التجسيم في العالم الإسلامي ، ممترزة بعناصر ثانية وتفسر في عدد من الجسمة . . . ولكن لم يحدث هذا في القرن الأول ولا في معظم عقود القرن الثاني ، كان المسلمين في هذين القرنين يتذمرون القرآن ويحاولون تفسيره ، وانقسموا في هذا إلى طوائف : طائفة تتدبره للفقه وللأحكام ، وطائفة تتدبره لمعرفة أسراره في البلاغة والبيان . . . وطائفة تتفحصه للعبادة وللتعبد - وطائفة أخرى شغلت بما فيه من أنباء الأمم الماضية ، وكان الكثير من المسلمين قد أولعوا بسماع أنباء الأمم الماضية وبخاصة إذا أيدت التصوّص القرآنية . ومن المهم أن نقرر أيضاً أن كثيراً من هذه الإسرائييليات لم تكن صادرة عن نصوص إسرائييلية أو مسيحية معتمدة لدى يهود أو مسيحيي هذا العصر ، بل هي آقوال وآثار أنكرتها الكنائس الرسمية المسيحية والمجامع الرسمية اليهودية .

والآن ننتقل إلى الشام . . . وقد دخلها المسلمون واستقرّوا فيها وأنّ إليها مجموعة من زهاد الصحابة - كمعاذ بن جبل ، وقد توفى فيها ؛ ثم أبوذر الغفارى - وقد اختلف مع حاكمها معاوية بن أبي سفيان وسيره إلى مكة . . . فهل كانت طبيعة الشاميين مختلف عن الكوفيين والبصرىين إذاً كما بقصد حياة الروح لدى المسلمين .

إننا نسمع أن معاوية بن أبي سفيان قد حكمها ثلاثة وأربعين عاماً . وقد أسكنها بالترف فنام الشاميون ملء الجفون . وليس هذا بحق . حقاً إن معاوية اشتري رؤساء القبائل ، وغمرهم بالأموال ، وأفسد ذم البعض وضمائرهم فسيروا المقاتلة له ، وعبأوا الجيوش يحاربون في سبيله ، أو في سبيل

أطاعهم ، ولكن لا يمنع أبداً من انفصال حياة الروح في مجموعة إنسانية ، فساد حكامها ، وفسق أمرائها إن العكس هو الذي يحدث تماماً . . . إن حياة الروح هنا تنشأ وتزهو.

## ٢ - عقيدة الجبر :

ولقد كان من أهم سمات الحياة الروحية في الإسلام : عقيدة الجبر. وعقيدة الجبر ستكون عقيدة الصوفية جمعياً على اختلاف مشاربهم ومنازعهم . ولقد قيل إن عقيدة الجبر نشأت - أول ما نشأت - في أرباض الشام ، الاستسلام المطلق لما توجبه الإرادة الإلهية ، ولقد قيل : إن الأميين قد عاونوا على نشر هذه الحقيقة ، إذ فيها ثبيت لأقدامهم ، وإيحاء لل المسلمين بأن حكمهم للMuslimين - وهم أبناء الطلقاء وأعداء الرسول القدامي . إنما هو قدر من الله ، كتبه الله عليهم في علمه القديم السابق ، إن صح هذا - ولعل ما يؤيده محاربة الأميين للقدررين - فإن فيه دلالة على أن الأميين - قد عاونوا - من طريق غير مباشر - على نشر روح الزهد في الشام ، على خلاف ما يقوله بعض المؤرخين من أنهم دعموا حياة الترف والبذخ ، ولكنني لا أرى أبداً أن عقيدة الجبر قد نشأت في الشام عن هذا الطريق . لقد كانت عقيدة الجبر منتشرة في كل مدارس الروح في العالم الإسلامي ، إنها صفة لكل عابد ومتزهد ومتصرف خلال الأجيال وفي كل الأمم على اختلاف أنواعها ، ثم إن عقيدة الجبر كانت راسخة في البصرة كما كانت راسخة في الكوفة ، والمدينة ، ولدى كل طوائف العباد . . . لقد اتخى العباد جميعاً للمشيئة الإلهية وللأمر الإلهي في كل مكان وزمان ، قد يقال : إنها كانت أظهرت عند المسلمين لدى أهل الشام فليكن . ولكنني لا أعرض هنا حياة المسلمين العقلية والفكرية ، إنما أعرض لتاريخ الحياة الروحية الإسلامية ، وهي في كل أقاليم العالم الإسلامي .

## ٣ - الجوع :

ثم نلاحظ أيضاً أن عباد الشام قد عرّفوا باسم الجوعية . يقول الكلباذى «أهل الشام سموهم جوعية ، لأنهم ينالون من الطعام قدر ما يقيم الصليب للضرورة» - كما قال النبي صلى الله عليه وسلم «بحسب ابن آدم أكلات يقمن صلبه»<sup>(١)</sup> ، وقد رأى الدكتور الشيشي أن الجوع في الشام كان يقابل الصوف الذي كان شعار الزهد في الكوفة ، والحب والبكاء للذين وجدناهما من أبرز أوصاف الزهد في البصرة ، ويخلل هذا بأنه «قد يبدوا الجوع غريباً من حيث إنه نقطة تجمع المثل الزهدية في الشام ، ولكن هذه الغرابة تتبدل بمعرفتنا أن الشام كانت ريفاً لا يجوع فيه إنسان ، فكان الشبع ،

(١) الكلباذى : التعرف للذهب أهل التصوف ص ٦ .

يورث اللامبالاة فيها ، وينأى بالنفس عن إدراك ما يحيط بها من مظالم ، فيقوم الشجاع سداً يمنع الناس من التفكير في غيره<sup>(١)</sup> . وفي الحقيقة إن مرد الجوع في الشام لم يكن لهذا ، إنما كان جوع العباد الذين لا يأبهون بالحاكم ، ولا يحکمه ولا بسطوته ، لم يفكروا في مظالم الحكام بقدر ما فكروا في مظالم النفس المرتبطة بالجسد . فأجاعوا الجسد . لقد كان هذا سياق تفكيرهم .

ولقد كان أول من دعا إلى الجوع في الشام رجل - وقف - مع عثمان شيخ بنى أمية في المدينة فنزاعه مع أبي ذر الغفارى ، وهذا الرجل هو كعب الأحبار . ولقد وصل كعب الجوع بمحبة الله . يقول : «إني لا أجد نعمت قوم يكثرون في هذه الأمة بمنزلة الرهبانية ، قلوبهم على نور ، تنطق السنن بنور الحكمة ، تعجبت الملائكة من اجتهدتهم واتصالهم بمحبة الله : قيل : يا أبا إسحق من هم : قال : قوم جوعوا أنفسهم لله وظموها ، ينادى يوم القيمة : ألا لبكم أهل الجوع والظماء ، فيلقطون من بين الصحفوف ، فيؤتى بهم إلى مائدة منصوبة ، لم تر العيون ، ولم تسمع الآذان بمثلها ، فيجلسون عليها والناس في الحساب<sup>(٢)</sup> » ، ثم يورد إسرائيلية أخرى يقدس فيها الجوع والجوعية في أمّة محمد . يقول كعب «قال موسى عليه السلام : إني الأجد في الألواح ، صفة قوم على قلوبهم من النور ، مثل الجبال الرواسى ، تكاد الجبال والرمال أن تخز لهم سجداً من النور . فسأل ربه وقال : اجعلهم من أمّتي . قال يا موسى إني اخترت أمّة محمد وجعلتهم أمّة المهدى . وهؤلاء طوائف من أمّته . قال : يا رب : فيما بلغ هؤلاء؟ حتى آمر بنى إسرائيل أن يعملوا مثل عملهم ، وأبلغ نعمتهم . قال : يا موسى إن الأنبياء كادوا أن يعجزوا عما أعطيت أمّة محمد ، يا موسى : بلغوا أنهم تركوا الطعام الذي أحالت طعم رغبة فيها عندي ، وكان عيشهم في الدنيا العلق من الخبز ، والخلق من الثياب ، أيسوا من الدنيا وأيست الدنيا منهم ، أقربهم مني وأحدهم إلى أشدّهم جوعاً ، وأشدّهم عطشاً ، يا موسى لم يتقارب أحد إلى بشيء أفضل من كبد عطشت وجاعت . يا موسى ليس للجوع عندي ثواب إلا الجنة ، يا موسى اصبر وتوكل على ، فهو أشرف العمل عندي ، يا موسى من جاع وعطش في الدنيا من خشيتي ، شجاع وروى في الآخرة ، يا موسى . . . قل لبني إسرائيل : يتقربون إلى بذوب الشحوم واللحوم في الدنيا بقلة الطعام ، فإنها أحب الأشياء إلى ، يا موسى طوى لمن صبحهم وصحبوا ، أقربهم مني ، وأبغض الناس إلى من أبغض جائعاً عرياناً من مخافىء<sup>(٣)</sup> . ولقد أوردت النص كاماً ، لكي يتبين لنا أن الصراحة الأولى التي مجدهت «الجوع» في الشام إنما صدرت من رجل وقف في وجه أبي ذر - وهو يعرض لمظالم

(١) الشجاع ج ١ ص ٣٣٨ .

(٢) أبو نعيم : الحلية ج ٥ ص ٣٨١ - ٣٨٢ .

(٣) أبو نعيم : الحلية ج ٥ ص ٣٨٩ .

حكام بني أمية ، ويطلب توزيع المال على الفقراء . فلم يكن الجموع إذن موجهاً نحو الحكام ، ولا مطلباً للتفكير في مظلومهم . وأن المثال الذي أورده الدكتور الشبي عن أبي سليمان الداراني شيخ مدرسة الزهد في الشام ، ليثبت أن الجموع عنده مرتبطة بمحاربة الجسد ومحاربة اللذة الجنسية بالذات . فهو باب إذن للتفرغ للعبادة والتخلص من أوزار الجسد والوارد في الحبة الإلهية ، وسيوضح هذا حين نبحث في آثار أبي سليمان الداراني نفسه وكما شاع في البصرة وفي الكوفة . . . الخوف والبكاء كان الأمر كذلك في الشام ، وأخبار عباد البصرة مليئة بقصص بكائهم وخوفهم ، ووجوههم الضامرة ، وبخاري الدموع – وقد ظهرت على هذه الوجوه .

#### ٤ - الحبة :

وأنقل إلى العنصر الثالث من عناصر هذه المدرسة ، وهو عنصر الحبة ، وسيوضح تماماً في أقوال أبي سليمان الداراني نفسه ، وأقول تلميذه أحمد بن أبي الحواري وزوجته رابعة بنت إسماعيل . ومدرسة الموصل – وكانت الموصل إبان ذلك الوقت تعتبر من توابع الشام ، لقد ظهرت نظرية الحبة في مدرسة الشام في صورة عذبة نقية ، وقد أثتها بلا شك من أرباض البصرة ، أو أثرت فيها ، بل إن أبي سليمان الداراني كان عراق الأصل ، من واسط .

#### ٥ - القلق :

وأخيراً يتيمن لنا عنصر «القلق» . كان القلق يسود عباد الشام بصورة أشد وأقوى مما كان في الكوفة وفي البصرة . فعلل العباد هنا في الشام أيقنوا أن حكامهم أخذوا الأمر من أصحابه ، ولكن هؤلاء الحكام الظلمة الفسقة – كانوا يدافعون عن بقية الإسلام ، ويعزون بلاد الكفارة ويقتلون البلاد البعيدة باسم الإسلام . كانوا يفعلون هذا في حقيقة الأمر . للمغانم والأسلاب ، ولكن الإسلام كان يسير ظافراً حيثما ساروا . . . وساد العباد القلق ، كان عليهم اتباعاً لسنة الإسلام – أن يرطبوا وأن يحاربوا ، واستشهد العدد الكبير منهم في المغازي . ولن يفعلون هذا . للدين ألم للدنيا . . . وما أصدق ما قال عبد الله بن عبد الأعلى – كما لاحظ الدكتور الشبي بحق – دخلتها جاهلاً ، وأفاقت فيها حائراً وأخرجت منها كارها<sup>(١)</sup>، وكان عبد الله بن عبد الأعلى أول من تكلم عن الحيرة . وستكون الحيرة مقاماً من أكبر مقامات الصوفية فيما بعد . وسيوضح الصوفية حديثاً يدعم هذا المقام «اللهم زدني فيك تحيراً» . وأثر القلق – وهذا ما لا نراه أبداً في البصرة ولا في الكوفة ، ولا في بغداد فيما بعد – في الخلافاء

(١) الدكتور الشبي : الصلة ج ١ ص ٣٣٨ .

أنفسهم . فأعلن الخليفة السفياني الثالث ، معاوية بن يزيد ، وتحت تأثير أستاذه عمر المقصوص الزهد الحقيقى ، الزهد في إمارة المؤمنين وقد قتل أبوه من قبل ابن فاطمة العظيم لأجلها . وأعلن «أتفوز بنو أمية بخلافتها وأبواه أهلها كلاً—إني لبريء منها» وقد ذكر عمر المقصوص أن معاوية ابن يزيد كان محبولاً ومطبوعاً على حب على بن أبي طالب . وقد أصابه القلق النفسي العنيف . فترك الدنيا ، وقد قيل إن الأمويين قد سموه ، كما قتلوا عمر المقصوص . واعتبروا موقف معاوية إنما كان بسبب هذه البدعة الزهدية التي غرسها فيه أستاذه . ويقال أيضاً إن الابن الآخر ليزيد وهو خالد بن يزيد ، وكان أول من تعاطى علوم الصنعة ، كان زاهداً ويرجح الشبي أن أبو هاشم الكوفي هو أول من تسمى باسم الصوفى الكوفة<sup>(١)</sup> بل يرى بعض الباحثين أن أبو هاشم هو أول من تسمى باسم الصوفى في الإسلام هو خالد بن يزيد . ومن المرجح أن يكون خالد بن يزيد قد تزهد ، وبخاصة أنه سلب الخلقة ، ثم إن الاشتغال بالكمياء كان من صفات الصوفية ، رأينا هذا في جابر بن حيان ، كما سرّاه في ذى النون المصرى ، والحلاج والعدد العديد من الصوفية . ولكن أشك تمام الشك في أن خالد بن يزيد هو أبو هاشم الصوفى — كما سأين فيما بعد ، ثم ظهر عمر بن عبد العزيز ، وقد اعتبره الكثيرون خامس الخلفاء الراشدين لعدالته ولزهدته . وكان القلق أيضاً يسود حياة هذا الخليفة الأموي ، حتى انتهى به إلى الزهد المطلق . وقد أجمع الأقدمون على أنه كان صورة «من عمر بن الخطاب» ، وقد كان يتنسب إليه من ناحية أمه ، ويرى الدكتور الشبي من المحدثين أنه كان صورة من على بن أبي طالب<sup>(٢)</sup> وكلا الأمرين كما سرّى بعد صحيح . ثم نجد صورة حية زاهدة في خليفة أموي آخر هو «يزيد بن الوليد» ويقول المسعودي «والمعترلة تفضل في الديانة يزيد بن الوليد على عمر ابن عبد العزيز»<sup>(٣)</sup> .

وكما ارتبطت المدارس المختلفة بصحابي كبير من العباد ، فارتبطت مدرسة البصرة بأبي موسى الأشعري والكوفة بعلي بن أبي طالب من ناحية وعبد الله بن مسعود من ناحية ، ارتبطت مدرسة الشام بصحابي من كبار العباد وهو أبو الدرداء . وكان أبو الدرداء أيضاً من كبار القراء : العباد الأوائل في الإسلام ، سدنة الروح في مطلعه .

(١) نفس المصدر: ج ١ ص ٢٨٩ - ٢٩٢ .

(٢) الدكتور الشبي: الصلة ج ١ ص ٢٣٩ - ٣٤٠ .

(٣) المسعودي: مروج الذهب ج ٢ ص ١٥٢ .

## ٦- أبو أبي الدرداء في مدرسة الشام

كان أبو الدرداء عوير بن زيد من خاصة أصحاب رسول الله ومن الأنصار ومن كبار قراء المدينة . كان تاجراً قبل إسلامه ، فلما بعث محمد صلى الله عليه وسلم ، أسلم وأقبل على مزاولة تجارتة » ولكن صوتاً داخلياً أبشع فيه ، جعله يهجر تجارتة ، ويتفقر للعبادة . . . وهو يحدثنا عن هذا التحول ، فيقول : كنت تاجراً قبل أن يبعث محمد صلى الله عليه وسلم ، فلما بعث محمد ، زاولت العبادة والتجارة ، فلم يجتمع ، فأخذت في العبادة وتركت التجارة . . . ولكنه لا يحضر الناس جميعاً على أن يفعلوا ما فعل . . . « ما أقول إن الله عز وجل لم يحل البيع ، ولم يحرم الربا ، ولكن أحب أن أكون من الذين لا تلهيهم تجارة ولا يبع عن ذكر الله<sup>(١)</sup> » وهذه هي صورة العابد الإسلامي في مطلع النبوة . . . وكان على أبي الدرداء أن يتضمن لطائفة القراء الرواد الأولين للروح في الإسلام . منقطعاً للقراءة والعبادة . ويعاقبه أحد المنافقين في المدينة فيقول له « يا معاشر القراء . ما لكم أجبن منا وأدخلنا إذا سلتم وأعظم لكم إذا أكلتم » فأعرض عنه أبو الدرداء ولم يرد عليه شيئاً . وعلم عمر بن الخطاب بالأمر ، فسأل أبا الدرداء ، ولكن القاريء العابد يقول « اللهم غفرا ، وكل ما سمعنا منهم نأخذهم به » وكأنه قد أراد أن يغوغ عن الرجل . ولكن عمر يذهب إلى هذا الموقف ، ويأخذ بمناقبه ويقوده إلى الرسول . ويقول الرجل معتذراً « إنما كنا نخوض ولنلعب » ونزل الوحي « ولئن سألكم ليقولن إنما كنا نخوض ولنلعب<sup>(٢)</sup> » وإذا فقد نزل القرآن في هذا العابد القاريء أبي الدرداء وأقبل المسلمين إلى الشام غرزة فاتحين . وكان من جملة الجيش أبو الدرداء . أرسله عمر بن الخطاب ليكون قاضياً على دمشق . وغزا المسلمون قبرص . وفتحوها . وأنى بأهلها أسرى . ورأهم أبو الدرداء باكين . . . وكان المسلمون في فرح عارم لنصرهم ولكن أبا الدرداء يتزوى في ركن قصى . . . باكياً للذ المغلوب ويربه جبرين نفير . فيراه وهو يبكي فيسألة « ما يبكيك في يوم أعز الله فيه الإسلام وأهله » فيرد أبو الدرداء « ويحك يا جبير . ما أهون الخلق على الله إذا هم تركوا أمره . بينما هي أمة قاهرة ظافرة لهم الملك . تركوا أمر الله فصاروا إلى ما ترى<sup>(٣)</sup> » وتلك لحة من لحظات العباد .

واستقر المسلمون في الشام ، وازدهرت حياتهم ، وأتقهم الغاثم من كل صوب . ورأى أبو الدرداء أهل دمشق يتبارون في الثراء ويتغلبون في النعم ، ويهجرونـه هو « صاحب الرسول » فنادى فيهم « يا أهل

(١) أبو نعيم : الحلية ج ١ ص ٢٠٩ - ٢١٠ .

(٢) أبو نعيم : الحلية ج ١ ص ٢١٠ - ٢١١ .

(٣) نفس المصدر ج ١ ص ١٢٣ .

دمشق . أنت الإخوان في الدين والجيران في الدار ، والأنصار على الأعداء ، ما يمنعكم من مودتي ، وإنما مؤونتي على غيركم ، مالي أرى علماءكم يذهبون وأرى جهالكم لا يتعلمون ، وأراكم قد أقبلتم على ما تكفل لكم به وتركتم ما أمرتم به ألا إن قوماً قد بدوا شديداً ، وحملوا كثيراً ، وأملوا بعيداً ، فأصبح بنائهم قبوراً وأملهم غروراً وجمعهم بوراً... مضى يلقى إليهم بمحاته ، ويدركهم بالفناء «عدوا أنفسكم من الموتى». «يا ابن آدم ، إنما أنت أيام ، فكلما ذهب يوم ، ذهب بعضك ، يا ابن آدم . إنك لم تزل في هدم عمرك من يوم ولدتك أمك<sup>(١)</sup> «لو ثلث خلال لأحببت أن لا أبقى في الدنيا .. وضوع وجهي للسجود لخاتمي في الليل والنهار يكون تقدمة لحياتي ، وظماماً الهواجر ، ومقاعدة يتقدون الكلام ، كما تتنق الفاكهة»<sup>(٢)</sup> ، وفني ، كما تعنى العباد في البصرة أن يكون شجرة تعصى ثم تؤكل .

رأى أبو الدرداء الناس في دمشق - كما قلت - قد أقبلوا على الدنيا ، وتركوا العلم والعمل إلا قليلاً ، فكان يقول ، وقد نسب هذا القول إلى على أيضاً «الناس ثلاثة عالم ومتعلم والثالث هم لا يخبر فيه»... وكان يقول «إن أحروف ما أحلف ، إذا وقفت على الحساب ، أن يقال لي : قد علمت فما عملت» .

وكتب إلى صديقه القديم سليمان الفارسي «يا أخي ليكن المسجد بيتك». ودعا إلى محبة الله ، فكتب إلى مسلمة بن مخلد الأنصارى يقول «أما بعد . فإن العبد إذا عمل بطاعة الله . أحبه الله . حبه إلى خلقه»<sup>(٣)</sup> .

وكان يردد حديث الرسول «اللهم إني أسألك حبك ، وحب من يحبك والعمل الذي يبلغني حبك . اللهم اجعل حبك أحب إلى من نفسي وأهلي والماء البارد» .

ومر أبو الدرداء ب الرجل مذنب والناس تسبه . ففضب وقال لهم «أرأيتم لو وجدتموه في قليب . ألم تكونوا مستخرجه . قالوا : نعم . قال : فلا تسبوا أخاكم . واحسدو الله الذى عافاكم . فسألوه : ألا تبغضه قال إنما أغض عمله ، فإذا تركه فهو أخي»<sup>(٤)</sup> « وهذا مقام صوف حقيقى .

وأشار في أحاديثه إلى مقام الصبر والرضا والتوكى فكان يقول «ذروة الإيمان الصبر للحكم والرضا بالقدر والإخلاص في التوكى والاستسلام للرب عز وجل»<sup>(٥)</sup> .

(١) ابن الجوزي صفة ج ١ ص ٢٦٢ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ١ ص ٢١٣ .

(٣) ابن الجوزي : صفة ج ١ ص ٢٥٨ ، أبو نعيم : حلية ج ١ ص ٢٢٧ .

(٤) أبو نعيم : حلية ج ١ ص ٢٢٥ .

(٥) أبو نعيم : حلية ج ١ ص ٢١٦ .

بل إن أبو طالب المكي ينسب إلى أبي الدرداء أنه وصف الأبدال . كما ذكر الزهد في الدنيا « وأنه معاينة الآخرة بالقلب - فيعمل لها الإنسان<sup>(١)</sup> » .

وأخيراً . . . دعا إلى الجموع . وقد رأهم يشبعون حتى البطر « وإن أخاف عليكم شهوة خفية في نعمة ملئية وذلك حين تشعرون من الطعام . وتجوعون من العلم » ولعله أول من لاحظ أن عباد الشام ينبغي أن يجتمعوا . مقابلًا لشهوة الطعام التي وسمت الشاميين بيان ذلك العهد . ولعله أيضًا هو الذي دعا كعب الأحبار فيما بعد لأن يضع مصطلح الجوعية . ثم تصبح الجوعية وسما على عباد الشام . وبعد : فقد كان أبو الدرداء شيخ قراء الشام وكانت القراءة حينئذ تعنى العبادة ، وقد قدم الرجل لنا لحات جميلة - كما رأينا - وترك بعده أمرأته أم الدرداء وقد تقدم إليها معاوية لخطبتها . فأبانت كما أبنت وأبو الدرداء حتى أن تزوج ابنته من قبل لابنه يزيد ، وبالرغم من هذا . فإن يزيد بن معاوية ذكره يوماً فقال « كان والله أبو الدرداء من العلماء الحكماء . والذين يشفون من الداء »<sup>(٢)</sup> وقد أتت أم الدرداء حلقة العبادة بعده .

ومن العجب أن تلامذته من القراء لم يشتراكوا في حرب صفين . وعادوا عنها وبخاصة تلميذه الكبير : أبو مسلم الخوارناني وقد قلدوا في هذا قراء البصرة والكوفة . كما روى أحاديثه مجموعة كبيرة من الزهاد كسفيان الثوري والفضيل بن عياض . وقد مات أبو الدرداء عام (٣١ هـ) في خلافة عثمان وقدر له ألا يرى الفتنة - بين على معاوية .

## ٧- كعب الأحبار :

ولم تثبت الفكرة الجوعية - أن ظهرت على يد شخصية من أغرب الشخصيات التي ظهرت في الإسلام - وهي شخصية كعب الأحبار . وقد وصفه ابن الجوزي بأنه « كعب الأحبار بن ماتع - ويكنى أبو إسحق - من حمير من آل ذي رعين » ويبدو أنه أقى من اليمن . وكان يهوديًّا . فأسلم - وقدم إلى المدينة . وحدث عن عمر بن الخطاب وصهيب وعائشة وكان أثيرةً لدى عمر بن الخطاب ثم لدى عثمان بن عفان . وخرج إلى الشام فذهب أول الأمر إلى بيت المقدس وهناك قابل العابد البصري عامر ابن عبد الله<sup>(٣)</sup> ونحن نعلم أن عامرًا كان قد نفى إلى بيت المقدس . فسكن حمص ومات بها ستة اثنين وتلاثين في خلافة عثمان . هذا هو التاريخ الظاهري لهذا الرجل فهل كان هناك جزء باطنى داخلى يمكن

(١) أبو طالب المكي : قوت القلوب ج ١ ص ٥٢٣ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ١ ص ٢٢٥ .

(٣) أبو نعيم : الحلية ج ٥ ص ٣٨٠ .

في حياته وفي كلاماته . لقد كانت اليهودية في حمير - كما هو معروف . و Ashton من بين هؤلاء اليهود آل ذي رعين . وكان منهم ملوك حمير . . . وهنا نتساءل : هل كانت اليهودية في حمير - يهودية كتابية ساذجة ، نصية تستند فقط على التقليد ، أم كانت يهودية قبالية ، تسودها الأساطير ، وتتفنن في أعماقها المزفوف ، وتعمل أيضاً في الصنعة ، وبخاصة أنها نجد في أخبار جابر بن حيان نفسه ذكرًا لأستاذة «حرى الحمير» وكان كعب الأحبار على معرفة بعلم النجوم . وقد حاول عبد الله بن عمرو ابن العاص أن يتعلم منه هذا العلم<sup>(١)</sup> ونهاه كعب . وقد كان عبد الله بن عمرو بن العاص يدعى التزهد ، ويتنمّس به . ويبدو أنه وجد ضالته في كعب ، فكعب أيضاً يعلن التزهد ، ولكنه في الوقت نفسه عالم بالنجوم ، ويكثر التنبؤ . وقد تنبأ لعمر بن الخطاب بمقتله كما نهاه عن الخروج إلى العراق «إن بها تسعة أعشار السحر ، وبها فسقة الجن ، وبها الداء العضال<sup>(٢)</sup> » وهذا يدل على معرفته بالسحر ، ووجوده فعلاً في حلقات متعددة بالعراق . وكان كعب يتكلّم عن الفتنة الآتية ، ويتنبأ بها . وزراه يقف بجانب عثمان في زراعة مع أبيذر ، فهل كان يعمل هذه الفتنة الآتية من هذه الناحية ، بينما يعمل عبد الله بن سبا اليهودي الذي الآخر إن صبح وجوده - في الناحية الأخرى . هذا يشعل الفتنة للعثانية وللأمية وذلك يشعل الفتنة لعلى ولبني هاشم . وستعيش أسرة كعب في الشام بعد في خدمة الأميين كما نجد في أخبار الأميين أنفسهم ذكرًا لابن زوجة كعب اليهودية ، وقد كان يهوديًّا يعمل في السحر والتكمّن والطسلمات ، ويتصل بخالد بن يزيد بن معاوية وأولاده ، لعل هذا أن يفتح الباب أمام شباب الباحثين لكي يتعرّفوا الصلة بين التصوف والكمياء في أول نشأة التصوف في العالم الإسلامي . . .

وأياماً كان الأمر ، فقد حمل كعب الأحبار أو حمله مؤرخو الزهد والتصوف : الكثير من بذور الزهد والتصوف . ولست أود أن أخوض في إسرائيليات كعب فقد حمل بلا شك إلى قلب العالم الإسلامي ، الكثير من الأخبار عن موسى وعن عيسى كما كان أول من نشر أحاديث التجسيم «ما من ليلة إلا والجبار تعالى يتزل إلى السماء الدنيا فيقول : ألا من سائل فيعطي ، ألا من تائب فيتاب عليه ، ألا من مستغفر ، فيقول . . . . إلخ<sup>(٣)</sup> » وقد أثرت هذه الإسرائيليات وغيرها في المشبهة والمجسمة - منذ مقاتل بن سليمان إلى ابن تيمية ، ولعل هذا ما يفسر عطف ابن تيمية على كعب الأحبار وغيره من اليهود الذين أسلموا . فيقول عنهم «إنهم يحدثون بما عندهم من العلم ، وحيثئذ يستشهد بما عندهم على

(١) أبو نعيم : الحلبة ج ٦ ص ٣١ .

(٢) أبو نعيم : الحلبة ج ٦ ص ٢٣١ .

(٣) أبو نعيم : الحلبة ج ٦ ص ٤ .

موافقة ما جاء به الرسول<sup>(١)</sup> وقد صيغت هذه الإسرائيليات في أحاديث نبوية ، كما كان كعب الأحبار أول من تكلم بالتفصيل عن الكرسي ووصف الجنة والنار ، وعذاب القبر . . . وغيرها مما دخل في التراث الحديثي . كان كعب الأحبار يفسر القرآن بالإسرائيليات وكان الصحابة يستمعون إليه وعين عمر بن الخطاب ترافقه : ولم يمس الرجل فيها ترك لنا من روايات التوحيد أو نبوة محمد صلى الله عليه وسلم : وهذا ما كان يهتم به الصحابة الأولون . أما ما كان يلقى من حكايات وروايات . فكانوا يستمعون إليها ، ترويحاً للنفس ، وتعطشاً للتصص الأقدمين . وقد اتهم العباد والزهاد والصوفية من بعد بأنهم ليسوا من أصحاب الحديث وإنما هم ( أصحاب حكايات ) ، ولعل كعب الأحبار قد استن لهم هذه السنة . ويدرك الذهبي في تذكرة الحفاظ «أخذ عنه الصحابة وغيرهم ، وأخذ هو من الكتاب والسنة عن الصحابة»<sup>(٢)</sup>

وبعد : فما هي أهم الآراء التي نادى بها كعب الأحبار في محيط موضوعنا في هذا الكتاب . . . لقد تكلمنا من قبل عن إعلانه لفكرة الجموع - ولن نعود إليها الآن أما عن الزهد فقد كان كعب الأحبار من أوائل من نطقوا بمصطلح الزهد : نراه يقول « المؤمن الزاهد والملوك الصالحة آمنان من الحساب ، وطوفي لهم كيف يحفظهم الله في ديارهم ، إن الله إذا أحب عبده المؤمن ، زوى عنه الدنيا ليرفعه درجات في الجنة ، وإذا أبغض عبده الكافر ؛ بسط له الدنيا حتى يسفله دركات في النار . . . . » كما يذكر أيضاً الصابرين والفقراء . ثم يردد كلمة الرهبان وثيابهم - آنا في مقام الذم . . . قال موسى عليه السلام « تلبسون ثياب الرهبان ، وقلوبيكم قلوب الجبارين ، والذئاب الضوارى فإن أحبتم أن تبلغوا ملكوت السماء ، فأميتوها قلوبكم لله »<sup>(٣)</sup> . وآنا في مقام المدح « إنني لأجد نعمت قوم يكعون في هذه الأمة بمنزلة الرهبانية قلوبهم على نور » ثم يستخدم في نفس النص الجموعية ، والمحابين في الله . ثم يذكر أيضاً « الصافون والمبخون والأوابون»<sup>(٤)</sup> . ويدعو إلى البكاء « ما من رجل بكى من خشية الله ، فتسيل دموعه على الأرض ، فتقطر فتصببه النار أبداً حتى يرجع قطر السماء إذا وقع على الأرض من السماء » ، ويردد هذا ثانية « لأن أبكى من خشية الله ، فتسيل دموعي على وجنتي أحب الرب من أن أتصدق بجبل من ذهب»<sup>(٥)</sup> « كما يدعوا إلى الذكر » أنيروا بيوتكم بذكر الله ، واجعلوا في بيوتكم حظاً من صلاتكم » ويستن سنة الصمت « قلة النطق حكمة ، فعليكم بالصمت »<sup>(٦)</sup> وأخيراً يعلن جوهر التصوف الحقيقي في الإسلام « لوددت أني كبش أهلي . فاخذوني فلذبحوني ، فأكلوا

(٤) نفس المصدر: ج ٥ ص ٣٨١ - ٣٨٣.

(١) ابن تيمية : نفسي المطلق ص ٩٣.

(٥) نفس المصدر: ج ٥ ص ٣٦٦.

(٢) الذهبي : تذكرة الحفاظ ج ١ ص ٤٥.

(٦) نفس المصدر ج ٥ ص ٣٦٧.

(٣) أبو نعيم : الحلية ج ٥ ص ٣٦٥.

وأطعهموا أضيقاً لهم<sup>(١)</sup> وهذا مقام ذييع إبراهيم، وسيسود التصوف بعد . بل هناك احتمال أن كلمة التصوف - كما ذكرنا من قبل - قد أشتقت من صوف كبس إبراهيم . وتكلم كعب الأحبار أيضاً عن أسماء الله واستخدامها في الدعاء . أو بمعنى أدق ، كان من أوائل من تكلموا عن الاسم الأعظم كـ<sup>(٢)</sup> كما كان أيضاً وأخيراً : يقول الذهبي إنه «من أوعية العلم ومن كبار علماء أهل الكتاب»<sup>(٣)</sup> . . . . ويدرك أبو الدرداء كعباً فيقول «إن عند ابن الحميرية لعلماء كثيراً»<sup>(٤)</sup> «ولا شك أنه كانت هناك صلة بين الاثنين ، وقد عاشا في الشام .

وبعد : فإن كعب الأحبار أيضاً - وبسبب يئته اليهودية الأولى - من أوائل من عرروا علوم الكبابا اليهودية علوم النجوم وعلوم العدد وبعض إلمام بعلم الصنعة ولعلنا نجد فيه أول مصدر للاتقاء علم الصنعة بالروحانيات . ولكن المسألة تحتاج إلى بحث أوسع .

## ٨-نوف البكالي

وقد أثر كعب الأحبار وإسرائيلياته في عدد من عباد الشام والبصرة وكان من رواته مطرف بن عبد الله ابن الشخير العابد البصري أما عباد الشام الذين تأثروا به فمعهم نوف بن أبي فضالة البكالي<sup>(٥)</sup> والمعروف أيضاً بالشامي . وكان أكثر ما تركه نوف البكالي إسرائيليات ، وقد ذكر المؤرخون عنه أنه كان يقرأ الكتب . . . . وبدأ خلال هذه الإسرائيليات يتبنّى بالفن المقلبة . . . وكانت الفتنة بين المسلمين وقد أشعل أوراها فعلاً بعض اليهود - قد بدأت وكان نوف يقول «إن لأجد أناساً من هذه الأمة في كتاب الله المترزل أقواماً يحتالون للدنيا بالدين ، ألسنهم أحلى من العسل ، وقلوهم أمر من الصبر ، يلبسون للناس مسوک الصدائ وقلوهم قلوب الذئب . يقول رب تعالى : فعلى تجترؤون وبي تغترون ، حلفت بنفسى لأبعن عليهم فتنة ترك الخليم فيها حيران» ثم بدأت تلك الإسرائيليات على لسان نوف وغيره تقدس جبل الطور ، وسيأخذ جبل الطور مقامه الكبير لدى الصوفية فيما بعد . يقول نوف البكالي «أوحى الله إلى الجبال - إنني نازل على جبل منكم ، فشمخت الجبال كلها إلا جبل الطور ، فإنه تواضع ، وقال : أرضي بما قسم الله لي ، فكان الأمر عليه» وعلى جبل الطور ، نودي موسى فقال . من أنت الذي تناديني . . . قال : أنا ربك الأعلى . ويدرك صاحب الخلية أن نوفاً كان يجتمع هو وعبد الله بن عمرو بن العاص . فكان نوف يحدث عن التوراة وعبد الله بن عمرو يحدث عن الرسول ومضى نوف

(٤) ابن سدعاً : طبقات ج ٧ ص ٦٤٤ .

(٥) نفس المصدر : ج ٦ ص ٤٨ ، ٥٠ .

(١) نفس المصدر : ج ٥ ص ٣٦٦ .

(٢) أبو نعيم : الحلية ج ٦ ص ٨ .

(٣) الذهبي : تلكرة ج ١ ص ٤٥ .

البكالى ينتقل بين البصرة والكوفة ومصر ويعود إلى الشام ، وهو في كل هذا يقص في المساجد وينشر الإسرائيليات . وتفصيق أم الدرداء وهى تجد أمر هذا القصاص الغريب يعظم ويكتبر ، وكانت المرأة قد حملت بعد وفاة زوجها . قيادة حركة العبادة في الشام ، أرسلت إلى نوف البكالى ورجل آخر معه يقصان في المسجد تقول : اتقوا الله ، ولتكن موعظتكما لأنفسكما .

ويذهب نوف البكالى إلى الكوفة متلمذاً على على بن أبي طالب ، ويدرك نوف أنه رأى عليه خرج ، فنظر إلى النجوم ، ثم نادى نوفا فقال . يا نوف أرأقد أنت أم راعق . قال : بل رامق – يا أمير المؤمنين . فقال على . يا نوف طوى للزاهدين في الدنيا ، والراغبين في الآخرة . أولئك قوم أخذناها الدنيا بساطا . وترابها فراش ، وماءها طيبا ، والقرآن والدعاء دثاراً وشعاراً فرضوا الدنيا منها على منهاج المسيح عليه السلام . يا نوف . إن الله تعالى أوحى إلى موسى عليه السلام أن مربني إسرائيل أن لا يدخلوا بيتي من بيته إلا بقلوب طاهرة . وأبصار خاشعة وأيد نقية . فإني لا استجيب لأحد منهم ، ولا أحد من خلقى عنده مظلمة . يا نوف : لا تكون شاعراً . ولا عريقاً . ولا شرطياً ولا جائياً ولا عشاراً . فإن داود عليه السلام قام في ساعة من الليل فقال : إنها : ساعة لا يدعون عبد إلا استجيب له فيها – ألا يكون عريقاً أو شرطياً أو جائياً أو عشاراً أو صاحب عربطة – وهي الطبور . أو صاحب كوبية – وهي الطبل<sup>(١)</sup> ومع أننى أشك في صحة نسبة النص إلى على بن أبي طالب . غير أنه من الظاهر أنه محاولة لربط أوائل الحياة الروحية – حتى في الشام – بعلي بن أبي طالب . وهى محاولة حقيقة ، فقد كان على بن أبي طالب – كما قلنا من قبل – المثال الأكبر لرواد الروح في الإسلام .

وكبرت مدرسة كعب الأحبار عند الكثرين – كما قلت – حيلان بن فروة وشهر بن حوشب ومجيث بن سمي وغيرهم ولكن هل لم يكن ثمة زهد إسلامي خالص .

#### ٩- عمرو بن الأسود السكوني

إن الجموعية<sup>(٢)</sup> في الشام وجدت مستجيين لها في مجموعة من خلص التابعين من أمثال عمرو بن الأسود السكوني وقد قال عمر بن الخطاب فيه «من سره أن ينظر إلى هدى رسول الله صلى الله عليه وسلم فلينظر إلى هدى عمرو بن الأسود» وقد تجافى عمرو بن الأسود عن الشهرة . كما تجافى عن الشيع يقول «لا ألبس مشهوراً أبداً . ولا أملأ جوف من الطعام بالنهر أبداً حتى يوم القيمة» ويدرك أنه كان

(١) أبو نعيم : الحلبة ج ٦ ص ٤٨ - ٥٤ .

(٢) ابن المنور : صيحة ج ٤ ص ١٧٢ - ١٨١ .

يدع كثيراً من الشيع مخافة الأشر . وكان إذا خرج من بيته إلى المسجد قبض بيمينه على شهاله مخافة «الخلاء» . وكان من هؤلاء التابعين الخالص العبادة ، يزيد بن الأسود . وقد استنشق به معاوية . حين أقحطت دمشق . . . صعد معاوية المنبر وقال «اللهم إنا نستشفع إليك اليوم بخيراً وأفضلنا . اللهم إنا نستشفع إليك بيزيد بن الأسود» . فامطرت السماء . وكذلك كان من هؤلاء العباد أبو عبد الله الصنابجي . وشريحيل بن السمط بن الأسود الكندي . وقد لجأ شريحيل إلى العزلة . وقد ذهب إليه أبو الدرداء وسألة «ما يحمله على اعتزال الناس» فقال : «إني أخشى أن أسلب ديني وأنا لا أشعر» وكذلك يزيد بن مرثد - أبو عثمان النهدي «وقد استن أيضاً سنة البكاء . كما أنه رفض القضاء . مدعيًا الجنون والتحقق . وسيأخذ الصوفية هذا فيما بعد . ومن هؤلاء أيضًا «عبد الله بن محيريز . وقد رفض هدايا عبد الله بن مروان وعبد الملك في جبروته وسطونه<sup>(١)</sup>

كما كان عبد الله بن محيريز يهاجم الحجاج . فهدده الخليفة بأنه سيرسله إليه قاثلاً : والله لندين عنه أو لأبعثن بك إليه ، وقد ورد عن عبد الله بن محيريز لحة صوفية جميلة وهي قوله «كلكم يلقى الله تعالى . ولعله قد كذبه»<sup>(٢)</sup> .

#### ٤ - أبو مسلم الخوارقي ومملوسته :

ولكن كانت في الشام صورة من صور العبادة تمثل في أبي مسلم الخوارقي . وقد كان أحد الثمانية من التابعين الذي انتهى للزهد إليهم ، فيما يقول مزرخو الرجال<sup>(٣)</sup> وقد أتى أيضاً من اليمن . وهو يشبه في هذا كعب الأحبار . وانتقل إلى الشام كما انتقل كعب وتذكر بعض الروايات أنه أسلم في عهد الرسول ولكن لم تصح له الصحابة . فقد وصل إلى المدينة بعد أن قبض الرسول : وتذهب بعض الروايات الأخرى إلى أن إسلامه تأخر إلى عهد معاوية . . . وهو في هذا يشبه كعباً ، بل أعجب به كعب - وأطلق عليه «حكيم هذه الأمة»<sup>(٤)</sup> فلا شك أنه كان بين الرجلين صلات : فهل أحذر أبو مسلم عنه أيضاً . إن الأمر يحتاج إلى تحقيق أشمل .

ولقد كان أبو مسلم الخوارقي على رأس القراء - وحاول أن يتوسط في الفتنة بين على ومعاوية . ولكنه ما يليث أن يأخذ جانب معاوية . ويقف معه . بل يمتص على الضرب والطعن<sup>(٥)</sup> وقد كان

(١) أبو نعيم : الحلية ج ٥ ص ١٤٢ ، ابن الجوزي صفة ج ٤ ص ١٧٢ - ١٨١ .

(٢) أبو طالب : قوت ٤ ص ١٨١ وأبو نعيم : الحلية ج ٥ ص ١٤٠ .

(٣) أبو نعيم : الحلية ج ٥ ص ٨٧ ، ١٢٣ .

(٤) أبو نعيم : الحلية ج ٢ ص ١٢٤ .

(٥) ابن مزارم المقرئ : وقعة صفين ص ٨٥ ، ٨٦ .

كعب الأحبار يعد هذه الفتنة في الشام ويتكلم عنها . ويتبناً بها .  
وأياماً كان الأمر ، إذا انتقلنا إلى الجانب الزهدى في حياة أبي مسلم فإننا نرى أنه تابع تقاليد  
مدرسة كعب الأحبار في الزهد متباة تكاد تكون تامة .

وقد نسب إليه مؤرخو الطبقات موقفاً إبراهيمياً . إذ ألقى به الأسود العنسي متنبئ اليمن في النار حين  
رفض أبو مسلم أن يشهد بأنه رسول الله . فلم تصره النيران . . . وبهذا حقق - وكما سيقول ذلك فيما  
بعد عمر بن الخطاب مقام إبراهيم<sup>(١)</sup> وانتقل أبو مسلم إلى المدينة . وكان الرسول قد قبض . فلزم  
الصحابة ، ثم انتقل إلى الشام مجاهداً ، وذهب مرات عديدة في غزو الروم . وقد أخذ أبو مسلم أول الأمر  
الحديث عن معاذ بن جبل . ثم اتصل بكمب الأحبار : وأخذ عنه الكثير من الإسرائييليات : وكان  
كمب يحاول علاج شهوة الشهرة فيه بأقوال من التوراة ثم أصبح أثيراً لدى معاوية ووقف ينادي : معاوية  
في المسجد ومعاوية في أوج مجده الدنيوي ، بلقب الأجير . وبنهاء عن ظلم الناس . . . وكان  
يطوف «ينهى الإسلام» فلما دعاه معاوية قال له «أنت أحد وثنة قبر عن قليل . . .» وينادي مرة أخرى  
- ومعاوية عن المثير «إنما أنت قبر من القبور»<sup>(٢)</sup> وكان معاوية يعرف معاونته له في حرب علي . فكان  
يقابل عظاته بالحلم والصبر .

عاش أبو مسلم الخوارقي حياة زاهدة فعلاً . وكان يتزعم فريق القراء . وكان الجميع يجلونه  
ويكرمونه . وكما يذكر هو نفسه . ولكن كعب الأحبار يصرخ فيه «إن التوراة تقول إن أعدى الناس  
بالرجل الصالح قومه يخاصمه الأقرب فالأقرب» ويرد أبو مسلم «وصدق التوراة» ومنذ ذلك الحين  
والرجل يمضي أشعت أغبر ، يرفع صوته بالتكبير حتى مع الصبيان ، وكان يقول «اذكروا الله حتى يرى  
الجاهل أنكم بجانين»<sup>(٣)</sup> .

وأخذ في تعذيب نفسه ويدنه ، فكان يقول لأصحابه «رأيتم نفساً إن أنا أكرمتها ونعمتها  
وودعتها ، ذمتني غداً عند الله ، وإن أنا أنسخطها وأنصبها وأعملتها ، رضيت عنى غداً . . . قالوا :  
من تيكم يا أبو مسلم . قال : تيكم والله نفسى<sup>(٤)</sup> . . . أما تعذيب الجسد . . . فكان أن علق سوطاً  
في مسجده ، فإذا أحس بفتور في تعذبه ، مشق ساقه ، سوطاً أو سوطين . . . وكان يقول أنا أولى  
بالسوط من الدواب» وتلك طريقة في تعذيب النفس لم يعرفها عباد المسلمين ، فهل أخذها من الرببة

(١) أبو نعيم : الحلية ج ٢ ص ١٢٨ - ١٢٩ ، وابن الجوزي صفة ج ٤ ص ١٨٠ .

(٢) أبو نعيم : الحلية ج ٢ ص ١٢٥ ، ١٢٦ ، ١٣٠ .

(٣) أبو نعيم : الحلية ج ٢ ص ١٢ - ١٢٨ .

(٤) نفس المصدر : ج ٢ ص ١٢٤ - ١٢٦ .

المسيحية ، وبخاصة أن بعض أنظمة من هذه الرهبنة كانت تتخذ التعذيب الجسدي للجسد أداة لها . . . إن بعض الرهبان في ضواحي حمص ، كانوا يعرفونه وكانوا يذكرون . . . «إنه رفيق عيسى ابن مريم في الجنة» ولاشك أن أبا مسلم في غزوهاته إلى بلاد الروم ، عرف الكثير من هؤلاء الرهبان . ولم تعد للدنيا عنده ذرة من غاية أو همة . . . فكان لا يجالس أحداً في المسجد . . . ولا يستمع لخوضهم في الدنيا . . . «إني أبصرت الغاية ، وإن لكل ساع غاية وغاية كل ساع الموت ، فسابق ومبوق» وعجب من الناس ، وأخذ يردد قول كعب الأحبار «كان الناس ورقاً لا شوك فيه ، فإنهم اليوم شوك لا ورق فيه» . . . ووقف على خربة فقال «يا خربة أين أهلك ، ذهبوا وبقيت أعمالهم ، وانقطعت الشهوات ، وبقيت الخطية . ابن آدم : ترك الخطية أهون من طلب التوبة» ولكنـه ما لبث أن زهد حتى في الأعمال<sup>(١)</sup> .

وأخيراً . . . أخذ أبو مسلم يتكلـم في الحبة ويورد عن معاذ بن جبل حديث رسول الله في الحب «المتحابون في جلـلـي لهم منابر من نور، يغبطهم النبيون والشهداء» ثم عن عبادة بن الصامت الحديث الآخر «حقـتـ محـبـتـيـ للمـتـحـابـيـنـ فـ، وـحقـتـ محـبـتـيـ للمـتـزاـورـيـنـ فـ، وـحقـتـ محـبـتـيـ للمـتـناـصـحـيـنـ فـ<sup>(٢)</sup>» وتوفـيـ أبو مـسلمـ الـخـولـانيـ فـ خـلاـفةـ مـعـاوـيـةـ فـ بـعـضـ الـأـقـوـالـ، وـفـيـ خـلاـفةـ اـبـنـ يـزـيدـ فـ بـعـضـ الـأـقـوـالـ الأخرىـ: وقد أصبحـتـ حـيـاتـهـ الـروحـيـةـ اللـهـمـ إـلـاـ فـ جـانـبـهـ الـأـمـوـيـ، مـثـلـ حـيـاتـ العـبـادـ فـ الشـامـ، فـكـانـ الـكـثـيرـ مـنـهـ يـتـبعـونـ خـطاـهـ، فـكـانـواـ يـاخـذـونـ أـنـفـسـهـمـ بـالـجـمـوعـ، وـيـنـقـذـونـ طـرـيقـ الـجـمـوعـيـةـ تـنـفـيـداـ كـامـلـاـ، وـنـرـيـ المـؤـرـخـينـ يـخـالـوـنـ صـوـغـ حـيـاةـ هـؤـلـاءـ مـشـاهـيـةـ لـحـيـاتـ الـعـبـادـ فـ الـعـرـاقـ، فـرـجـاءـ بـنـ حـيـوةـ أـبـوـ الـمـقـدـامـ الـكـنـدـيـ يـصـاهـيـ أـبـنـ سـيـرـيـنـ فـ الـعـرـاقـ<sup>(٣)</sup> وـبـلـالـ بـنـ سـعـدـ بـالـشـامـ وـمـصـرـ يـصـاهـيـ الـحـسـنـ الـبـصـرـيـ<sup>(٤)</sup>. وهـكـذاـ كـانـ رـجـاءـ بـنـ حـيـوةـ يـصـحبـ الـخـلـفـاءـ وـالـأـمـرـاءـ لـيـأـمـرـهـ بـالـمـعـرـفـ. . . وـكـانـ تـلـكـ سـنـةـ أـبـيـ مـسـلمـ الـخـولـانيـ. . . وـكـانـ عـبـدـ اللهـ بـنـ زـكـرـيـاـ الـخـزـاعـيـ الدـمـشـقـيـ. . . يـتـابـعـ سـنـةـ أـبـيـ مـسـلمـ الـخـولـانيـ أـيـضاـ فـ الصـمـتـ عـماـ لـاـ يـعـنـيـ عـشـرـيـنـ سـنـةـ قـبـلـ أـنـ أـقـدـرـهـ عـلـىـ مـاـ أـرـيدـ» وـكـانـ يـرـددـ قـوـلـهـ ذـكـرـهـ مـنـ قـبـلـ عـبـادـ الـبـصـرـةـ «وـالـهـ: لـلـبـسـ الـمـسـوحـ وـسـفـ الـرـمـادـ وـنـوـمـ عـلـىـ الـمـزـاـبـلـ مـعـ الـكـلـابـ لـيـسـيـرـ فـ مـرـاقـفـ الـأـبـرـارـ»<sup>(٥)</sup> وـسـادـهـ جـمـيعـاـ فـكـرـةـ الـحـزـنـ، وـيـعـرـ عـنـهـ بـلـالـ بـنـ سـعـدـ بـقـولـهـ<sup>(٦)</sup> «وـاحـزـنـاهـ عـلـىـ أـنـيـ».

(١) أبو نعيم : ج ٢ ، ص ١٢٤ ، ١٢٦ .

(٢) أبو نعيم : الحلية ج ٢ ص ١٣١ .

(٣) ابن الجوزي صفة ج ٤ ص ١٨٦ - ١٩٠ .

(٤) نفس المصدر : ج ٤ ص ١٨٦ - ١٩٠ .

(٥) نفس المصدر : ج ٤ ص ١٩٠ ، ١٩١ .

(٦) أبو نعيم : الحلية ج ٥ ص ١٥٠ .

لا أحزن » . . . ولكن ما يليث أن يعطي ابن سعد لخلق الإنسان - الأمل الوردي الجميل التفاؤل فيدعو أهل الدنيا - أهل الخلود ، والبقاء ، إنهم يتقلون من دار إلى دار « يا أهل الخلود ، يا أهل البقاء إنكم لم تخلقوا للفناء ، وإنما خلقتم للخلود والأبد ، ولكنكم منقولون من دار إلى دار<sup>(١)</sup> » وأخذ يردد هذه المعانى في مخاته الجميلة « عباد الله إنكم تعملون في أيام قصار لأيام طوال ، وفي دار زوال لدار مقام ، وفي دار نصب وحزن ، لدار نعيم وخلد ومن لم يعمل على اليقين ، فلا يتغنى ، عباد الرحمن - هل جاءكم مخبر يخبركم أن شيئاً من أعمالكم يقبل منكم ، أو شيئاً من أعمالكم غفر لكم » لذلك دعا إلى اجتناب الخطيبة منها صفت « لا تنظر إلى صغر الخطيبة ، ولكن انظر من عصيت . . . » وتأمل الجيل الأول ، وقد أخذ عنهم الكثير فقال « أدركتم يشتدون بين الأغراض ، ويضحك بعضهم إلى بعض ، فإذا كان الليل كانوا رهاناً » وهذا يضع بلال بن سعد الفارق الكبير بين رهبة النصارى وعباد المسلمين. إن عباد المسلمين يقضون النهار في أغراض الحياة ، وفي تقبلاها ، فإذا ما أقبل الليل انقلبوا رهاناً<sup>(٢)</sup> . وقد وصف ضمرة بن حبيب العابد الشامي بأنه كان إذا قام إلى الصلاة قلت « هذا أزهد الناس في الدنيا ، فإذا عمل للدنيا قلت : هذا أرغب الناس في الدنيا<sup>(٣)</sup> » ويستندون في هذا على حديث النبي صلى الله عليه وسلم : « إن من خيار أمتي - فيها أنبأني الملا الأعلى قوم يضحكون جهراً من سعة رحمة ربهم ، ويبيكون سراً من خوف عذابه ، مؤونتهم على الناس حقيقة ، وعلى أنفسهم ثقيلة ، يلبسون الملائكة ويتبعون الرهبان ، أجسامهم في الأرض وأفتدتهم على العرش<sup>(٤)</sup> .

وكما انتشر البكاء في البصرة ، انتشر في الشام لدى عبادها ، فنرى أبا بكر بن عبد الله بن أبي مرير الغساني هو وكثيرون من العباد يكترون البكاء ويدرك أنه لأبي بكر الغساني هذا مسلكاً من الدموع في خديبه<sup>(٥)</sup> . كما كان إسماعيل بن المهاجر : يكثر من البكاء ، وينسب إلى النبي داود حين عوتب في كثرة البكاء قوله : « ذروني أبكي قبل يوم البكاء ، قبل تحريق العظام واحتئال اللحى . . .<sup>(٦)</sup> » وكان أمية الشام يبكي ويتحبب حتى يعلو صوته وحتى تسيل دموعه على الحصى . وأرسل إليه الأمير يخبره إنك لتفسد على المصلين صلاتهم بكثرة بكائك ، وارتفاع صوتك ، فلو أمسكت قليلاً . فبكى

(١) ابن الجوزي : ج ٤ ص ١٩٠ .

(٢) أبو نعيم : الحلية ج ٥ ص ٢٢٤ ، ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ١٩٠ - ١٩٥ .

(٣) الحلية ج ٦ ص ١٠٣ .

(٤) أبو طالب : قوت القلوب ج ١ ص ٥٢٣ .

(٥) أبو نعيم : الحلية ج ٦ ص ٨٩ .

(٦) نفس المصدر : ج ٦ ص ٨٥ .

الرجل وقال : إن حزن يوم القيمة ورثني دموعاً غزاراً فانا أستريح إلى درتها أحياناً<sup>(١)</sup> ». وكان العباد يأتون من البصرة . . . كما كانوا يأتون من الكوفة ، ويستقرون في الشام . آنِي من البصرة حسان بن عطية ، واستقر في الشام . . . وقد أثر حسان بن عطية في الإمام الأوزاعي : وقد اشترك الاثنان في مجادلة غيلان الدمشقي في عقیدته القدرية . وكان العباد يومئن جميعاً بعقيدة الجبر المطلق . وقد سار حسان بن عطية على سيرة العباد جميعاً من قيام وصلوة . وقد ذكر أيضاً أنه كان على صلة بالرهبان ، يقابلهم ويؤمن على دعائهم . فلما عتب قال : أرجو أن يستجيب الله له في ، ولا يستجيب له في نفسه<sup>(٢)</sup> ». ومها كان الأمر ، فإن عباد الشام اتصلوا بالرهبان ، وسيكون عن هذا الاتصال أثر عميق في التصوف وفي الكلام ، سواء بالأخذ أو بالنقد . وأنّ من الكوفة القاسم بن مخيمرة ، وقد أثر أيضاً في الأوزاعي وروى الأوزاعي عنه . وقد كان القاسم من أشد عباد المسلمين ورعاً ، ومحافظة على سنن الإسلام ، وتغییز عن عباد الشام جميعاً بهذا . وقد أعلن بدون مواربة : «كان الحجاج بن يوسف ينقض عرى الإسلام عروة عروة» ثم لزم الخليفة الأموي العابد عمر بن عبد العزيز . وكان القاسم أيضاً ينادي بالجوع ، كما كان يفعل عباد الشام<sup>(٣)</sup> . وأنّ أيضاً من الكوفة عن عبادها عبدة بن أبي أمامة والحسن بن الحر .

وأخيراً . . . تظاهر صورة أخرى لأبن مسلم الخولاني ممثلة في شخص ثور بن يزيد . وقد أثر ثور ابن يزيد في رياح القيسى العابد البصري المشهور كما ردد أحاديثه سهل بن عبد الله التستري . وكان ثور يتويد حياته الروحية بالإسرائييليات . . . وكان يقول «كان من كلام المسيح عيسى عليه السلام : من علم وعمل وعلم ، كان يدعى عظيمًا في ملوكوت السماء» ثم يعلن فكرة الحب وأنه فرأى في التوراة «أن القلب الحب لله يجب النصب لله» ويدركوا «علم البقين» وهو المصطلح القرآني - فيفسره بما قرأه ببعض الكتب ، أي ببعض الإسرائييليات : «مكتوب في بعض الكتب : إن سرك أن تعلم علم اليقين فأجب في كل حين أن تغلب شهوات الدنيا» ويدعو للجوع أيضاً من الكتب القدیمة أي من الإسرائييليات «قرأت في بعض الكتب : قل للذين يتظامون ويتجرون للبر ، أولئك الذين يأولون في حظيرة القدس عندي» ويدعو للمناجاة من كلام عيسى بن مریم أيضاً فيقول «قرأت في التوراة أن عيسى عليه السلام قال : يا معشر الموارين : كلموا الله كثيراً ، وكلموا الناس قليلاً : قالوا : وكيف نكلم الله : قال انخلو بمناجاته ، اخلوا بدعااته»<sup>(٤)</sup> .

(١) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ١٩٦.

(٢) أبو نعيم : الحلية ج ٦ ص ٧٣ .

(٣) أبو نعيم : الحلية ج ٦ ص ٧٩ ، ٩٣ .

(٤) أبو نعيم : حلية ج ٦ ص ٩٣ - ١٠٠ .

## ١١ – المدرسة الجووية والأسرة الأموية :

وأخيراً . . . إن المدرسة الجووية – مدرسة العبادة ، مدرسة الروح الأولى في دمشق تكونت ، كما تكونت المدارس الروحية في البصرة والكوفة وغيرها من المدن الإسلامية ، وسارت في نفس المراحل التي سارت فيها مثيلاتها ، كثرة الصلاة والقيام والحزن والبكاء . والعطش والجوع . . . ولم تظهر كلمة الزهد أو التصوف بوضوح . . . وإن كانت قد ظهرت الكلمة الأولى أحياناً على لسان العباد ، فلم تحمل أدنى معنى اصطلاحاً . . . وظهر تعذيب الجسد ، ثم لمحات من الحب الإلهي وأما المصدر الخارجي . . . فكان إسرائيليات ، انتشرت في كل مكان ، واستمعها العباد في كل مكان . ثم اتصالات بالرهبان ، لم يكن فيها نعمة التأثير ، يقدر ما فيها من محاولة لتدعم الحياة الروحية القرآنية بدلائل وأخبار من كتب اليهود والمسيحيين . حقاً إن اتصال الشام بالمسيحية وباليهودية كان أكثر من اتصال العراق أو فارس . ولكن ؛ إن هذا الاتصال – كما رأينا – يشبه في ذلك أيضاً اتصال العراقيين بالمسيحية ، إنما كان اتصالاً في طريق الحياة الأخلاقية . وليس بين الدينين ثمة اختلاف في هذه الناحية الحامة . ولكن إذا تخطى الأمر هذه الناحية الأخلاقية ، ومن مسائل اللاهوت ، انقلب الوئام خصاماً – وتنافز الفريقان أشد التزاع .

ومن الخطأ القول : إن الأمويين ، وقد كانوا حكامًا دينيين ، قد حاربوا الحياة الروحية الإسلامية ، أو عاونوها . لم يكن يأبه هؤلاء الأمويين بأمر الدين أو بتمكنه من النفوس ، ولكنهم في الوقت نفسه راعوا مظاهره ، واحترموا – وبالخصوص في الشام ، عباد المسلمين . بل إن معاوية ، وقد كان رقيق الإيمان ، ضعيف التدين ، قد استخدم هؤلاء العباد في براعة نادرة . وكان لا بد له أن يفعل هذا – وقد كان قريباً من العهد من النبوة ، وكان ما زال بعد – في الحياة – عدد من الصحابة والتابعين في موطن حكمه . وكان من هوى الدولة – كما قلنا – أن تنتشر عقيدة الجبر ، وهي عقيدة العباد جميعاً في أمصار الإسلام ، لدى المسلمين . واستخدم عبد الله بن عمرو بن العاص وقد كان هو أيضاً من أعمدة الأمويين كأبيه ، أداته التعبد ، يندفع بها المسلمين . . . وكان يبحث عن علم النجوم ، وتتعلم على كعب الأحجار ويحاول أن يتعلم من هذا اليهودي الغريب أسراره ، ويرده الرجل . أراد هذا الغني المترف أن يظهر للMuslimين بمظهر الغنوشي الملء بالأسرار . . .

وأتي يزيد . . . وكان عهده ، عهداً جاهلياً ، قتل فيه العترة الطيبة من آل البيت ، واشتعلت الحياة الروحية في الإسلام اشتغالاً ، وساد المسلمين جميعاً الآلام النفسية المبرحة . . . وانعكست الآلام على بيت الطاغية نفسه ، فما أسلم الروح وتولى ابنه خلافة المسلمين ، حتى اعتلى المنبر يقول

«أتفوز بنو أمية بحلواتها وأبوه أنا بوزرها ومنعها أهلها. كلا إني لبرئ منها» ، واعتكف حتى مات . وأما أخوه خالد بن يزيد ، فقد انتهى به القلق وفقدان الملك – إلى الكيمياء كما سترى فيما بعد . وسيري البعض فيه «أبا هاشم الكوف الصوف» أول من تلقب بالصوف . ولست أذهب إلى هذا الرأي ، ولكن مما لا شك فيه أن خالد بن يزيد بن معاوية عاش في قلق نفسي بالغ ، وسواء كان اشتغاله بالصنعة عن رغبة دنيوية أو رغبة أخرى وروية ، فقد وضع لطائفة من الزهاد بعد ذلك ستة الاشتغال بالكيمياء ، ومحاولة تغيير المعادن ، ونشأ عنها كيمياء الصوفية ، كيمياء الروح ، وتغيير المعادن الإنساني الكثيف – البدن – إلى معادن روحى لطيف الروح .

وأما الابن الثالث عبد الله بن يزيد . . . فيلجلأ إلى يهودى يتعلم منه السحر والنجوم . . . كما سنتين هذا فيما بعد .

وأما الابن الرابع ليزيد وهو عبد الرحمن بن يزيد ، فقد خضع لعبد الملك بن مروان طاغية بنى مروان . . . وأصبح خلاله ، فلما مات عبد الملك ، وتفرق الناس عن قبره ، وقف عليه وحيداً : فقال : أنت عبد الملك الذى كنت تدعى فأرجوك ، وتوعدى فأخافقك . أصبحت وليس معك من ملكك غير ثوبك ليس لك منه غير أربعة أذرع في عرض ذراعين » ثم انكفا إلى أهله ، وانقطع للعبادة « حتى صار كأنه شن بال » <sup>(١)</sup> .

ومن صلب بنى مروان ظهر عمر بن عبد العزيز ، وقد سئل الإمام محمد الباقر عنه فقال : أما علمت أن لكل قوم نجية ، وأن نجيب بنى أمية عمر بن عبد العزيز ، وأنه يبعث يوم القيمة وحده ولسنا نتكلم هنا عن عده ، وقد استفاضت الكتابات عنه ، وكثرت الأسطورة . . . كانت الذئاب تمرح من الشياه – وكان وكان . . . بل إن خالد بن يزيد بن معاوية : صاحب الكيمياء والنجوم يتتبأ بعدله قبل ولادته ، وإنه إمام هدى <sup>(٢)</sup> وكذلك ابن سيرين . ويقول الحسن البصري «إن كان مهدي ، فعمر بن عبد العزيز ، وإلا فلا مهدي إلا عيسى بن مريم» <sup>(٣)</sup> .

ويقول مالك بن دينار يقولون مالك بن دينار زاهد . إنما الزاهد عمر بن عبد العزيز أئمه الدنيا ، فتركها » وكان عمر بن عبد العزيز يليس القميص المرقع ، كما كان من البكائين . وكان يسكت ، فتبكى امرأته وأولاده ، ويشهد ويعشى عليه ، حين يذكر الموت <sup>(٤)</sup> . « وكان له بيت في جوف بيت يصلى فيه لا يدخل فيه أحد ، فإذا كان في آخر الليل ، وضع الغل في عنقه ، فلا زال يناجي ربه

(١) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ١٨٧ .

(٢) أبو نعيم : الحلية ج ٥ ص ٢٥٤ .

(٣) نفس المصدر : ج ٢ ص ٢٥٦ ، ٢٥٧ .

(٤) أبو نعيم : حلية ج ٥ ص ٦٢٨ - ٦٢٩ .

وبيكى . وكان عمر - كعباد البصرة والكوفة - يذهب إلى القبور يناجيها وتناجيه : يقول « ناداني القبر من خلفي - يا عمر بن عبد العزيز ألا تسألني : ما صنعت بالأحنة . قلت : بلى . قال : خرقت الأكفان ، ومزقت الأبدان ، ومصصت الدم وأكلت اللحم ، ثم يغضي عمر في وصف الجثث البالية - ثم بكى وقال : ألا إن الدنيا يقاومها قليل ، وعزيزها ذليل ، وغنية فقير . . . وكثُرت مواعظه القبرية . بل كان الموت موعظته الكبرى - وحين أرسل إلى صديق له يعزمه قال : فإنما قوم من أهل الآخرة ، أسكننا الدنيا ، أموات أبناء أموات ، والعجب لميت يكتب إلى ميت ، يعزمه عن ميت <sup>(١)</sup> وكان عمر بن عبد العزيز طرزاً فريداً - في الشام - من الزاهدين الوعاظ ولكن هل ترك الرجل لمحات تدخل في باب التصوف . . .

إن رجلاً يسأل : يا أمير المؤمنين : كيف أصبحت فيقول . أصبحت بطيناً بطيناً ، متلوتاً في الخطايا ، أتمنى على الله الأمانى » ثم يتكلم على دواء القلوب « لا ينفع القلب إلا ما خرج من القلب » وستكون القلوب وحرّكات القلوب شغل الصوفية ، فيما بعد . ثم يتكلم عن الاستمار - إخفاء ما في النفس ، وإنفاس الذنوب والخطايا . . . « يا معاشر المسترين : اعلموا أن عند الله مسألة فاضحة . قال تعالى « فوربك لتسألهم أجمعين عما كانوا يعملون <sup>(٢)</sup> » ومات ابنه عبد الله وكان أيضاً كأبيه من عباد المسلمين ، فأرسل عمر بن عبد العزيز إلى الأمصار ينهى أن يناح عليه - وقال في خطابه « إن الله أحب قبضه وأعوذ بالله أن أخالف محنته <sup>(٣)</sup> »

ودعا إلى ذكر الله باللسان ، ولكنه يقول « الفكرة في نعم الله أفضل العبادة <sup>(٤)</sup> » وأنهيراً وضع نفسه في قدر الله ، في استسلام مطلق لإرادته « أصبحت وماي سرور إلا في مواضع القدر <sup>(٥)</sup> . ومات عمر بن عبد العزيز وهو يردد « تلك الدار الآخرة نجعلها للذين لا يريدون علواً في الأرض ولا فساداً ، والعاقبة للمتقين » .

ولعل أحدها من عباد المسلمين الذين شاركوا في إقامة الحياة الروحية في الإسلام ، لم يبلغ شأو عمر ابن عبد العزيز كان الرجل يمثل سمات العابد المسلم الحقيقي الصادر عن روح الإسلام وكان يمثل خصائص المسلم الحقيقي الذي جمع في أعطافه العقيدة الإسلامية الحقيقة . وقد وضع للمسلمين أجمل توضيح طريقة جمهور الإسلام في تولى الصحابة . إنه يتولى الشيفين هؤلاء الذين أقاموا ركائز

(١) أبو نعيم : حلية ج ٥ ص ٢٦٦ .

(٢) نفس المصدر : ج ٥ ص ٢٨٨ .

(٣) نفس المصدر : ج ٥ ص ٣٠٦ .

(٤) نفس المصدر ج ٥ ص ٣١٤ .

(٥) أبو طالب المكي : ياقوت ج ١ ص ٣٠٤ .

العدل في هذه الدنيا « إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قبض ، فترك الناس على نهر مورود ، فولى ذلك النهر بعده رجل ، فلم يستقص منه شيئاً ، ثم ولى ذلك النهر بعد ذلك الرجل رجل آخر ، فكرى منه ساقية ، ثم لم يزل الناس يكررون منه السوق ، حتى تركوه يابساً ، ليس فيه قطرة . لئن أبقى الله ، لأسكنن تلك السوق ، حتى أعيده إلى مجراه الأول »<sup>(١)</sup> « وكان يحاول جهده أن يتبع سيرة الشيفين . . . ونحن نعلم أنه منع سب على . بل يعلن أمام الناس « أنا والله مولى على بن أبي طالب رضي الله عنه » وكان على مثاله في حياة الروح كما كان عمر مثاله في العدل المطلق .

لا جرم بعد ذلك أن قام بنو مروان بسمة . وقد أخبر بهذا - فلم يتم ، بل مضى راضياً إلى مصيره . . . ومن العجب أن ينسج المستشرقون قصة خيالية عن إمارة إبراهيم بن أدهم ، وتخليه عن الإمارة ليعيش زاهداً صوفياً ، ويحاولون في تعسف مضمحل ، أن يجعلوا منه بوذا الثاني « بينما لم يتوقفوا عند عمر بن عبد العزيز - أمير المؤمنين ، الذي زهد في الدنيا وفي الخلافة ، وهو صاحب هذه وصاحب تلك . إنه كان أمير المؤمنين الآخرى ، ولكن في صورة محمد الثاني » .

(١) أبو نعيم : الحلية ج ٥ ص ٢٧٤ .

(٢) نفس المصدر : ج ١ ص ٣٦٤ .

## الفصل الثاني

### تطور الفكرة الجموعية في الشام

مدرسة أبي سليمان الداراني

كان لا بد - وتلك سنة الحياة - أن تتطور الحياة الروحية في الشام - من فكرة العبادة الأولى - وأساسها الجموع ، إلى أساس روحي أعمق وأكثر نفاذًا في زوايا النفس الإنسانية ، وأن تظهر الحياة الروحية باسم الزهد ، وتقرب من التصوف ، أو يعني أدق من علم في إرادة النفس وأخلاقها . وأن تجتمع تلك اللمحات الجديدة التي صدرت عن الجموعية ، عن عباد الشام في نسق يشبه النظرية أو النظريات ، وأن يبدأ معلم العلم الجديد « التصوف » في الظهور ويمكنا أن نقول : إن الزهد في صورته الفنية - أو كمصطلح يجمع عباد المسمى بدأ يتضح في نهاية القرن الثاني وأوائل القرن الثالث . وكما كان رجال القرن الأول والنصف الأول من القرن الثاني عباداً ألقوا بعض الخططات في الزهد ، وبالقليل في التصوف ، كان رجال النصف الثاني من القرن الثاني والنصف الأول من القرن الثالث زهاداً ألقوا بعض اللمحات في التصوف .

وهنا يتراوغ لنا تساؤلان (١) هل حدث هذا في مدرسة الشام فقط ، أم في غيرها من المدارس .

(٢) هل ظهر مصطلح خاص ب الرجال الزهاد في هذا الوقت .

أما عن التساؤل الأول : فقد حدث التطور في جميع مدارس العبادة في الإسلام بدأوا بالعبادة ، وكانت قراء كما قلنا ، ثم اتجه بعض القراء إلى العزلة والانفراد ، وتميز القراء الخالص بالتحديث ، ولم يتم العباد بالحديث ، ثم ظهر الفقه في كل المدارس ، كعلم متوكلاً ومدرسة جامعة ، فاختلَف العباد ، مع الفقهاء ، وأخذوا يتميزون باسم « الزهاد » .

أما عن التساؤل الثاني : فإن الزهاد بلاشك في مدرسة الشام وفي غيرها من المدارس بدأوا يستخدمون لغة خاصة . ستتضمن لنا خلال بحثنا لمحات منهن في هذه المدرسة وغيرها من المدارس . وأخذوا يضفون على ألفاظ قرآنية وحديثية معان خاصة بهم . . . وكان هذا إيدانًا بتكوين المصطلح الصوفي ، وألفاظه وحدوده . وسنعود إلى بحث هذه المسألة - على صورة أوسع - حين ننتهي من بحثنا للمدارس كلها ، ونضع أسس نظرية انبثقت عن زهاد العالم الإسلامي كله .

## ١ - أبو سليمان الداراني وأراؤه :

ويتضح في مدرسة عبد الرحمن عطية المشهور بأبي سليمان الداراني (المتوفى عام ٢٠٥ عند البعض و٢١٥ عند البعض الآخر) الأمران معاً . فهو نهاية تطور في مدرسة الشام ، وبدها لمرحلة جديدة . وقد اشتهر بشاميته ، ونسب إلى داريا ، قرية قريبة من قرى دمشق . ولكنكه كان عراق الأصل ، من واسط المدينة التي بناها الحجاج . وكانت له في العراق « أيام » كما كانت له في الشام « أيام » بل كانت أيام العراق أيام عمل ، طريق السلوك وأدابه وكانت أيام الشام أيام معرفة ، أيام الفتوحات الربانية التجليلات الإلهية ، « كنت بالعراق أعمل وأنا بالشام أعرف » كانت آداب السلوك إذن في مطلع حياته في بلده الأصلي « واسط » ، وفي تنقلاته إلى الكوفة وبماءه الحديث ، وأخذه عن سفيان الثوري ، وفي أسفاره إلى البصرة وأخذه عن الزاهد صالح بن عبد الجليل ، كما أخذ أيضاً عن معروف الكرخي ، ولعله ذهب أيضاً إلى بغداد <sup>(١)</sup> . ثم كان النضج في الشام حين بدأت تفاصيذه منه « الحكمة » وبالرغم من أنه - كما يقول ابن الجوزي - سمع الحديث الكثير ولقي سفيان الثوري وغيره ، ولكنكه اشتغل بالبعد عن الرواية <sup>(٢)</sup> « غير أن مؤرخي الصوفية يضعونه جمِيعاً في نسق أهل الصوفية من أهل السنة .

وكان التزاع قد بدأ يشتت بين العبادين ، بل بين الزهاد ، وكان الزهد قد تكون - في أواخر القرن الثاني - كطريق للحياة ، وبين الفقهاء . وكان الفقه بالمعنى الاصطلاحي قد بدأ يتكون أيضاً . ولذلك نرى أبي سليمان الداراني وقد شعر ، كما يشعر غيره من الزهاد بأنهم غرضاً لحملة عنفية من هؤلاء الفقهاء ، تعلن أنهم يخالفون طريق الكتاب والسنة . لذلك نراه يقول « ربما يقع في قلبي التكمة من نكت القوم أيامًا . فلا أقبل منه إلا بشاهدين عدلين : الكتاب والسنة <sup>(٣)</sup> » أصبح الزهد إذن طائفة ، وقد عبر عنهم أبو سليمان الداراني بالقول ، وأصبح لهم « نكت » أي أساليب خاصة في المواجهة والسلوك ، بل في طرائف وحكم يلقونها بين الناس ، أي أصبح الرهد نظاماً ، عملياً ونظرياً ، وكاد أن يقترب من التصوف .

و سنحاول أن نضع لمحات أبي سليمان الداراني ، وقد وصلتنا في شذرات متفرقة ، في صورة تركيبة بقدر ما تسعفنا المصادر .

(١) السلمي : طبقات الصوفية ص ٨٩ .

(٢) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ٢٠٦ ، والبنائي : جامع كرامات الأولياء : ج ٢ ص ١٤٤ .

(٣) السلمي : طبقات الصوفية ٨٩ .

## (١) الطريق الصوف : أو الحياة التأملية :

قلنا إن أبا سليمان الداراني قد عانى آداب السلوك في العراق . وقد حمل معه إلى الشام ، أركان الحياة العملية : أى العمل الذى يعد العابد أو الزاهد لتلقي الأنوار الإلهية ، والفيض الرباني وهذا نتساءل هل ذكر مصطلح الطريق . إنه يقول : اختلفت إلى مجلس قاص ، فأثر كلامه في قلبي ، فلما قلت لم يبق في قلبي منه شيء ، فعدت ثانية . فبقي أثر كلامه في قلبي حتى رجعت إلى منزله ، فكسرت آلات المخالفات ولزمت الطريق<sup>(١)</sup> « فأبو سليمان الداراني إذن قد عرف المصطلح . . . وبداية الطريق الصوف عنده هو الليل . . .

وكان للليل في حياة الروح عند المسلمين أكبر مكان . والمصدر الأول لهذه الحياة هو القرآن « إن ناشئة الليل هي أشد وطا وأقوم قيلا » ويحاطب القرآن الرسول فيقول « إن ربك يعلم أنك تقوم أدنى من ثلاثي الليل ونصفه وثلثه وطائفة من الذين معك » . . . ويدرك الله قيام الليل ، قنوطه وقيامه ، حيث يختلط الخدر والرجاء « أمن هو قانت آناء الليل ، ساجداً وقائماً يخدر الآخرة ، ويرجو رحمة ربه ». بل أهل الليل هم العلماء « قل هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون » . . . ثم يدعو الله إلى هذه العبادة الليلية « والذين يبيتون لربهم سجداً وقائماً » . . . « تتجاذب جنوبهم عن المضاجع يدعون ربهم خوفاً وطمئناً ». « فلا تعلم نفس ما أخفى لهم من قرة أعين » ، « وهم يتلون آيات الله آناء الليل وهم يسجدون » .

فأهل الليل إذن هم عباد المسلمين على الحقيقة ، يقرأون بالليل ، وقراءة الليل « أشد وطاً للقلب ، وأقوم قيلاً للحفظ . . . وهم « أهل الخوف والرجاء . . . ثم غایتهم النهاية » ، فيما يقول أبو طالب المكي ، وسنعود إلى نصوصه هو فيما بعد فلما أخروا له الإخلاص بأعمال السرائر ، أخفى لهم من الجزاء نفسين اللذخائر ، ولا نقر أعين هؤلاء الحسين إلا بوجهه ، كما يعملوا إلا لوجه الله تعالى<sup>(٢)</sup> ». واستفاضت الأحاديث أيضاً عن قيام الليل . ومن أهاها « عليكم بقيام الليل ؛ فإنه مرضاة لربكم ، ومكفر لسيئاتكم ، وهو دأب الصالحين قبلكم ، ومنها عن الإيمان ، وملقة للوزر ، ومذهبة لكيد الشيطان ، ومطردة للداء عن الجسد .

واستفاض عن العباد كأهل الروح قبل أبي سليمان الداراني التغنى بالليل وتأمله . . . يقبل بظلماته عليهم فيتدرون عنه ثم يخشون أن يسفر قبل أن يتلبسوه ويكون عليه . . . ويتظرون نفحات الله في إعطائه . . . ويطلبون من مراديهم أن يقيموا حتى يتعرضوا لنفحاته ، فإنه يصيب القلوب المتيقظة

(١) القشيري : الرسالة ج ١ ص ٢٥٥ - ٢٥٦ . (٢) أبو طالب المكي : قوت القلوب ج ١ ص ٥٧ .

ويختفي القلوب النائمة . . . وكانوا يبكون حين وفاتهم ، حزناً على أن الموت سيسلّهم قيام الليل . . . وقد ذكرنا الكثير عن هذا من قبل في ثناباً لهذا الكتاب وقد ذكر أبو طالب المكي مجموعة كبيرة من العابد من التابعين اشتهروا بإحياء الليل كله ، وكان هؤلاء متشررون في جميع أنحاء العالم الإسلامي . وكان على رأس هؤلاء أبو سليمان الداراني<sup>(١)</sup> .

وكان أبو سليمان الداراني أول من استخدم مصطلح «أهل الليل» ، فكان يقول «أهل الليل في لهم ، أللذ من أهل اللهو في لهم ، ولو لا الليل ، ما أحبت البقاء في الدنيا» . . . ويقول أيضاً «لو عرض الله عز وجل أهل الليل من ثواب أعمالهم ، ما يجدونه في قلوبهم من اللذة ، لكان ذلك أكبر من أعمالهم» ونرى هنا أنه وضع مصطلح أهل الليل مقابلًا لأهل اللهو ، مع أن لهؤلاء الآخرين إنما كان بالليل أيضًا . ثم أخذ أبو سليمان الداراني يذكر لمريديه «أهل الليل على ثلاث طبقات : منهم إذا قرأ متفكراً بكى ، ومنهم إذا تفكّر صاح ، وراحته في صباحه ، ومنهم من إذا قرأ وتفكر بهت ، ولم يصح» وطلب من أبي سليمان أن يفسر ، فقال : لا أقوى على التفسير . ولم يدرك سائله : أن الأمر أقوى من التفسير ، إنه يتكلم عن خطرات القلوب في كل المراحل . . . ثم عاد يقول «من أحسن في نهاره ، كوفي في ليله ، ومن أحسن في ليله كوفي في نهاره ، ومن صدق في ترك شهوة ، ذهب الله بها من قلبه ، والله أكرم من أن يعذب قلباً بشهوة ترك له<sup>(٢)</sup>» . وأصبح مصطلح «أهل الليل» مستقراً لدى الصوفية ، ففي القرن الرابع المجري وفي هدى تقسيم أبي سليمان الداراني ، يقسم الصوفية «أهل الليل» إلى ثلاثة أصناف :

١ - جماعة يقطعهم الليل ، فكان هؤلاء المربيون الذين يقرأون الأوراد والأحزاب كابدوا الليل ، فغلبهم .

٢ - جماعة قطعوا الليل ، وهؤلاء هم العالمون ، قطعوا الليل ، بالصبر والمصايرة ، فغلبوا .

٣ - وجماعة «قطع الليل» بهم . . . أي يمر الليل بهم من السحاب يمضى سراعاً ، وهو في اليقظة الكاملة ، لم يعودوا يعرفون النوم بعد «هؤلاء المحبون أهل الفكر والحادثة ، وأهل الأنس والمحالسة . . . وأهل الذكر والمناجاة ، وأهل التلق والمناجاة» ينقص الليل عليهم كل حال يرد عليهم ، وعاشوا في النعيم ، وهو يتتّظرون في الليل ولكن الليل يمضي سراعاً» و«رفع الحبيب عنهم نومهم» إنه هناك دائمًا وهو إليه شاهدون ، في مناجاة دائمة . . . إن أنوار المعرفة خفت عليهم قيامهم . وقد فاض الوصال ، فأرادوا المزيد ، أو لم يعد مزيد<sup>(٣)</sup> .

(١) أبو طالب المكي : قوت القلوب ج ١ ص ٨١ . (٣) أبو طالب : قوت القلوب ج ١ ص ٧٦ .

(٢) ابن الجوزي : صفة ج ٢٠٤ .

## (ب) المجموع .

وأئ أبو سليمان الداراني من العراق . وقد عرفت مدارس العراق الجموع ، وعاناها بلاشك سليمان الداراني هناك ، ولكن للجموع أهمية كبرى في مدرسة الشام .

وقد وسم عباد الشام - كما رأينا بالجوعية - وقد كان عليه ، وقد أصبح شيخهم أن يدل بدلوه . . . فقال « مفتاح الدنيا الشيع ، ومفتاح الآخرة الجموع وأصل كل خير في الدنيا والآخرة ، الخوف من الله ، وأن الله يعطي الدنيا من يحب ومن لا يحب ، وإن الجموع عنده في خزائن مدخلة ، ولا يعطى إلا من أحب خاصة ، ولأن أدع من عشائى لقمة ، أحب إلى من أن آكلها ، وأقوم من الليل إلى آخره<sup>(١)</sup> . . . بل إنه يدعو تلميذه الزاهد الكبير أحمد بن أبي الحوارى إلى أن « يدع الخنزير أبداً ، وهو يشتته » ، فهو أحرى أن تعود إليه » ثم يحاول أن يهون عليهم الجموع فيقول « جموع قليل وسهر قليل وبرد قليل ، يقطع عنك الدنيا<sup>(٢)</sup> . . . ويحسن أن الجموع قاس على العابد الزاهد فيقول « ربما سمعت الرجل يقول : قوادي يلسعني من الجموع ، ولو لا الى أخاف أن أضعف عن أداء الفرائض ، ما أكلت شيئاً » ولكن الجديد في دعوة أبي سليمان للجموع أنه يربطه بالقلب ، فالقلب إذا جاع وعطش ، صفا ورق ، وإذا شبع وروى ، عمى وبار . . .<sup>(٣)</sup> .

## (ح) المعرفة :

وقد أراد أبو سليمان الداراني أن يجعل صدأ القلب ، فربط الجموع به إذا جاع القلب والعطش ، صفا ورق . ويقول « استجلب الزهد بقصر الأمل ، وادفع أسباب الطمع بالإياس والقنوع . . . » وكل هذا لكي « يخلص إلى راحة القلب بصحبة التفويض . . . بل إنه يرى أن طريق الصوف الحقيقي هو أن يرد « سبل العجب بمعرفة النفس ، وينخلص إلى إجماع القلب بقلة الخطأ ، ويتعرض لرقة القلب بمجالسة أهل الخوف » ويستجلب نور القلب بدوام الحزن ، ويلتمس باب الحزن بدوام الفكر ، ويلتمس وجوه الفكرة في المخلوات<sup>(٤)</sup> . . . ولن يصل الزاهد العابد إلى الأنوار المفاضحة على القلب إلا إذا خلى قلبه من كل السوى ، فلا يشغله غير الله « اختلفوا علينا في الزهد في العراق فنهم من قال :

(١) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ١٩٧ .

(٢) أبو نعيم : حلبة ج ٩ ص ٢٥٦ .

(٣) نفس المصدر : ج ٩ ص ٣٦٤ % ٣٦٦ وابن الجوزي صفة ج ٤ ص ٣٠٥ .

(٤) أبو نعيم : حلبة ج ٩ ص ٢٦٦ .

الزهد في ترك لقاء الناس أو منهم من قال في ترك الشبع . . . وأنا أذهب إلى أن الزهد في ترك ما يشغلك عن الله<sup>(١)</sup> .

«إِذَا جَاءَتِ الدُّنْيَا إِلَى الْقَلْبِ تَرَحَّلَ الْآخِرَةُ مِنْهُ» والمحاجب لا يأتى إلا من قلب تعلق بالشهوات أى تعلق بغير الله . . . ولذلك كان يكثر من التكلم عن أهل البصائر . . .<sup>(٢)</sup> . ونور الله والقلب العamer<sup>(٣)</sup> وأخيراً قال أبو سليمان الداراني «لو شئت الناس كلهم في الحق ، ما شركت فيه وحدي» وكل قلب فيه شك ، فهو ساقط<sup>(٤)</sup> . . . وأخيراً . . . يرى تصفية القلب إلى أن يخلى العبد قلبه من الدنيا والآخرة . . . وقد سبقته رابعة العدوية إلى هذا من قبل كما رأينا ، ولعل لها بعض التأثير عليه ، وهو يقول «أفضل ما يتقرب به العبد إلى الله أن يطلع على قلبك ، وأنت لا تزيد من الدنيا والآخرة غيره<sup>(٥)</sup> .

إذا خرجت الدنيا والآخرة من القلب وجد العابد الحكمة فيه<sup>(٦)</sup> . فما هي الحكمة التي أكثر أبو سليمان الداراني من ذكرها وما طريقها : يقول «ربما أفت في الآية الواحدة خمس ليال ، ولو لا أني بعد أدع الفكرة فيها ، ما جزتها أبداً ، وبما جاءت الآية من القرآن - تطير العقل ، فسبحان الذي رده إليهم بعد» ومن الواضح أن أبو سليمان الداراني يضع هنا طريق الاستنباط عند الصوفية وقد سمي أولاً طريق الفهم . وطريقة الاستنباط الصوفية هي تكرار الآية الواحدة تكراراً دائماً حتى ينفتح المعنى في قلب الصوف . وهنا يتلقى التفحات الإلهية ، أو التفحات اللدنية ، ولقد عبر أبو سليمان عن هذا حين قال «كنت بالعراق أعمل ، وبالشام أعرف» فأثار المعرفة وضحت له العراق . بل إنه يضع هذا في مقامين : مقام العاملين ومقام العارفين أما المقام الأول : فهو مقام من شغل بنفسه عن الاشتغال بالناس ، وأما المقام الثاني : فهو مقام من شغل بالله عن نفسه<sup>(٧)</sup> وفي هذا المقام يقول أبو سليمان الداراني «إذا لاحظت الأشياء كلها من فوق ، وجدت لها طعماً آخر<sup>(٨)</sup> . ويقول أبو سليمان الداراني «أهل المعرفة دعاوهم غير دعاء الناس ، وهمتهم غير همة الناس ، وإرادتهم من الآخرة غير إرادة الناس . وقال رجل طوى للزاهدين ، فقال أبو سليمان : طوى للعارفين<sup>(٩)</sup> . والمعرفة معرفة مباشرة ينالها العبد من الله وبالله<sup>(١٠)</sup> .

(٦) أبو طالب المكي : قوت القلوب ج ١ ص ٥٤٨ .

(٧) نفس المصدر : ج ٢ ص ٧١ .

(٨) أبو نعيم : حلية ج ٩ ص ٢٥٦ - ٢٦٥ .

(٩) أبو نعيم : حلية ج ٦ ص ٢٧٢ .

(١) أبو نعيم : حلية ج ٩ ص ٢٥٨ .

(٢) نفس المصدر : ج ٩ ص ٢٦٠ / ٢٦٢ .

(٣) نفس المصدر : ج ٩ ص ٢٥٩ .

(٤) أبو نعيم : حلية ج ٩ ص ٢٥٦ - ٢٥٧ .

(٥) نفس المصدر : ج ٩ ص ٢٦٨ .

## (د) المقامات :

وإذا صحت المعرفة ، انتقل السالك في المقامات : وقد حددتها بثلاث : الزهد والورع والرضا . وكان يقول إنها ثلات مقامات لا حد لها « ويدرك صاحب القوت : إن ابنه سليمان - وكان عارفاً ، وكان كثير من الصوفية يقدمونه على أبيه كان يرى أن هذه المقامات حدوداً . إن من تورع في كل شيء ، فقد بلغ حد الورع ، ومن زهد في كل شيء ، فقد بلغ حد الزهد ، ومن رضى عن الله في كل شيء ، فقد بلغ حد الرضا <sup>(١)</sup> . ولكن مالبث أبو سليمان الداراني أن وضع لكل مقام من المقامات حدّاً . . . ولم تعد المقامات عنده ثلاًث ، بل كثُرت . ولم يكن المصطلح بعد استقرار ، لا مصطلح المقامات ، ولا عددها ، . . فهو يستخدم أحياناً كلمة المقام وأحياناً يستخدم كلمة الدرج . أقول . . . ذهب إلى أن لكل مقام غاية أو حداً . . . « وإذا بلغ العبد غاية من الزهد ، أخرجه ذلك إلى التوكيل » وهذا هو هنا يتوصل لمقام التوكيل وإن كان يقول إنه عسير إليه ، فيخبر تلميذه أحمد بن أبي الحواري « ما من شيء من درج العبادين إلا ثبت ، إلا هذا التوكيل المبارك ، فإني لا أعرفه ، إلا كسام الريح ، ليس ثبت <sup>(٢)</sup> . فهل هو حقاً لم يعرفه ، أم أنه يعلم تلميذه أن التوكيل ، أو مقام التوكيل ، محفوف بالأشواك ودونه الصعباب . . . ويضيف مقاماً رابعاً هو القناعة فيقول « القناعة أو الرضا ، والورع أول الزهد » <sup>(٣)</sup> ثم يأتي بعد مقام الحب ، وكم تكلم فيه أبو سليمان كثيراً .

وستلقي نظرة عامة على هذه المقامات . . . مع تقريرنا للمرة الثانية أن أبو سليمان الداراني لم يقم بصياغتها صياغة منهجية ، كما نرى هنا فيما بعد لدى الصوفية في أواخر القرن الثالث وخلال القرن الرابع . . . كما لا نرى لديه أيضاً تمييزاً من المقامات والأحوال . . . حقاً إنه يتكلّم عن أنوار القلب والأنوار التي ترد إليه . . . ولكنه لم يوضح المسائل ولم يميز مختلف المعانٰي الصوفية .

أما مقام الزهد - فكان أهم المقامات عنده ، وقد شغل به أثناء بمحادته بالعراق ، ثم بالشام ، وأول الزهد « الورع » <sup>(٤)</sup> وسيصبح الورع مقاماً آخر لدى الصوفية . ويستجلب الزهد « بقصر الأمل » وأن يدفع أسباب الحياة باليأس والقنوع <sup>(٥)</sup> . وليس الزهد عنده بقطع الأسباب وانتظار ما يسميه « قرع الباب » يدخل الناس عليه بطعامه وثيابه . . . « لا خير في عبد لزم القعود في البيت ، وقلبه

(١) أبو طالب المكي : قوت القلوب ج ٢ ص ٨٧.

(٢) أبو نعيم : الحلية ج ٩ ص ٢٥٦.

(٣) أبو نعيم : حلية ج ٩ ص ٢٥٦.

(٤) أبو نعيم : الحلية ج ٩ ص ٢٧٤.

(٥) نفس المصدر : ج ٩ ص ٢٦٦.

معلم بقوع الباب متى يطرق بسببه » وقد اختلف الصوفية من بعده في ترك الأسباب ، وربطوا ترك الأسباب لابالزهد فقط بل « بمقام التوكل » . . . ويررون أن من صح له مقام في التوكل استوى عنده وجود السبب وعدمه وكان قوله ساكتاً مطمئناً عند العدم ، لم يشغله ذلك عن الله تعالى ، ولم يتفرق عنه ، فترك التكسب والقعود لهذا أفضل ، لشغله بحاله . ولكن أبو سليمان الداراني يقرر أنه في كل المقامات لي قدم إلا هذا التوكل المبارك ، فالي منه إلasmam الريح<sup>(١)</sup> . . . ويقرر أنه لو توكل الزهاد مابنوا الحائط ولا جعلوا لباب الدار قفلاً<sup>(٢)</sup> . إذن فالأفضل لديه أن يقف عند مقام الزهد ، حيث لا يندم الزاهد الدنيا ولا يمدها ولا ينظر إليها ولا يمدحها ، ولا يفرح بها إذا أقبلت ، ولا يحزن عليها إذا أدبرت<sup>(٣)</sup> .

وانتقل إلى عرض مقام الرضا عنده . وقد اقتن فيه أبو سليمان الداراني ، والرضا رضاءان - رضاء الله على السالك ، ورضاء السالك على الله . . . وأهم أركان الرضا الإيمان بجبر المطلق « ولذلك كثيراً ما هاجم أبو سليمان الداراني القدرة . . . نحن في جبر الله ، ولا عمل من أعمالنا يرضي الله أو يسخطه ، « ليس أعمال الخلق بالذى يسخطه ولا بالذى يرضيه ، وإنما رضى عن قوم ، فاستعملهم بعمل أهل الرضا ، وسخط على قوم فاستعملهم بعمل السخط »<sup>(٤)</sup> إنه إذن نوع من الاصطفاء ، ولا خيرة ، ونحن في جبر المطلق فلا إرادة لخالق ، ولا جزاء على عمل « قد أسكنهم الغرف قبل أن يطبوه وأدخلهم النار قبل أن يغضوه ، وقد كان عمر بن الخطاب يحمل الطعام إلى الأصنام ، والله تعالى يحبه ، ماضره ذلك عند الله طرفة عين<sup>(٥)</sup> عجباً ، وهل تبين لأبي سليمان الداراني ما يؤدى إليه سياق كلامه . . . كيف يصل من يصل وكيف يعود ، من يعود ، وهو الذي يقول « إذا وصلوا إليه لم يرحلوا إليه أبداً . . . إنما يرجع من رجع من الطريق »<sup>(٦)</sup> لا . . . إنه يتعدد ثم يختزل بأن العمل لا يوصل أبداً إلى رضاء الله « كيف يعجب عاقل بعمله . . . وإنما بعد العمل نعمة من الله ، إنما ينبغي له أن يشكر ويتواضع ، وإنما يعجب بعمله القدرة الذين يزعمون أنهم يعملون فاما من زعم أنه مستعمل فإني شيء يعجب<sup>(٧)</sup> . . . إذن في هذا المقام مقام الرضا . . . ينعدم العمل ، إنما هو قادر

(١) أبو طالب : قوت القلب ج ٢ ص ٣١ والسراج : اللمع ص ٧٩.

(٢) أبو نعيم : الحلية ج ٩ ص ٢٥٦.

(٣) نفس المصدر : ج ٩ ص ٢٧٤.

(٤) السراج : اللمع ص ٨١.

(٥) أبو نعيم : الحلية ج ٩ ص ٢٥٧.

(٦) أبو نعيم : الحلية ج ٩ ص ٢٦١.

(٧) نفس المصدر : ج ٩ ص ٢٦٣.

أزلى سابق من الله باختياره هو « لأهل الرضا » واصطفائه لهم ، رضي عنهم ، فاصطفاهم ، عباد أصنام وأوثان أو نصارى أو يهود . . . وقد عبر صاحب اللمع عن موقف أبي سليمان هذا بقوله « ومنهم من جاوز هذا وذهب عن رؤية مرضاه الله عنه ، ورضاه عن الله لما سبق من الله تعالى خلقه من الرضا (١) » .

ولكن الرضا لا يتم برضاء الله فقط عن العبد بل لابد من رضاء العبد عن الله « رضي الله عنهم ورضوا عنه » وقد عبر الصوفية عن الرضا بأنه هو كون قلب العبد ساكناً تحت حكم الله (٢) . أما أبو سليمان الداراني فقد عبر عنه بأنه الرضا بالله بدلاً دون خلقه وإيثاره على الشهوات كلها (٣) . بل إنه يعرفه بوضوح بأنه السلو عن الشهوات . (٤) وكان أبو سليمان الداراني - هذا الشيخ ذو البهاء الروحي الكبير - ساكن القلب تحت حكم الله ، وبلغ رضاه غايته ، وهو يقول لتلميذه أحمد بن أبي الحواري « أرجو أن أكون قد رزقت من الرضا طريقاً . لو أدخلني النار ، لكنت بذلك راضياً (٥) . بل إن الرضا « أن لا تسأل الله الجنة ولا تستعيد به من النار (٦) » .

وفي هذا المقام أطلق « لو اجتمع الناس على أن يضعوني ، كاتضاعي عند نفسي ، لما قدروا عليه لقد رضي بالله ، فلم يعد ير لنفسه شيئاً ، ومن رأى لنفسه قيمة ، لم يذق حلاوة الخدمة ، ولا طعم الرضا (٧) . » وعلموا النفس الرضا بمجاري المقدار . فنعم الوسيلة إلى درجات المعرفة (٨) . بلغ إذن أبو سليمان الداراني غاية الرضا ، حيث لا يطلب جنة ولا ناراً ، ساكنًا عتيداً ، يتطلب « الوجه الإلهي ، غارقاً في الحب .

#### (هـ) مقام الحب :

وكانت نهات الحب تتردد في أرجاء العالم الإسلامي ، في مختلف مدارسه ، وقد رأينا كيف تغنى بها أصحاب « الخلة » في مدرسة البصرة ، ونطق بها عباد الكوفة ، ثم نراها في مدرسة الموصل . . .

(١) السراج : اللمع . ص ٨١ .

(٢) نفس المصدر : ص ٨ .

(٣) أبو نعيم : حلية ج ٦ ص ٢٥٥ .

(٤) السمي : طبقات ص ٧٩ .

(٥) أبو نعيم : الحلية ج ٩ ص ٢٦٣ ، ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ٢٠١ ، واقشيدى : الرسالة ٤٢٦ .

(٦) القشيري : الرسالة ص ٤٢٥ .

(٧) نفس المصدر : ص ٣٤٠ .

(٨) السلمي : طبقات .. ص ٨١ .

ولكنها تأخذ أركانها الكبرى في مدرسة الشام ، وعلى يد أبي سليمان الداراني ، كما نجدها في صورة مجلوبة لدى تلميذه رابعة بنت إسماعيل وزوجها أحمد بن أبي الحواري .

كان لابد أن يسلم « مقام الرضا » أبو سليمان الداراني إلى مقام الحب . ومقام الحب نهاية العارفين والعايدين وفي هذا المقام . . . « يلبسني الله في البرد فيح من محنته . . . وفي الصيف مذاق برد محنته<sup>(١)</sup> وفي هذا المقام « لا دنيا ولا آخراً ، ولا ثواب ولا جزاء . . . ولا حور . . . ويطلع الله أنك لا تزيد من الدنيا والآخرة . . . إلا هو<sup>(٢)</sup> وحيث لا يخطر بقلبك ذكر الخلق<sup>(٣)</sup> . وتسمعوا ليلاً على أبي سليمان الداراني . . . وكان هو هناك مخلوع العذار يصرخ في الله « يا رب : إن طالبني بسريرتك ، طالبتك بتوحيدك ، وإن طالبني بدنوري ، طالبتك بكرمك ، وإن جعلتني من أهل النار ، أخبرت أهل النار بجي إياك<sup>(٤)</sup> . . . وفي هذا من الدلال ما فيه . . .

وأخيراً . . . وقد أفعمه الدلال . . . وأخذ يبكي فسأله تلميذه « ما يبيكك ف قال لي : يا أحمد ، ولم لا أبكي ، وإذا جن الليل ، ونامت العيون وهدأت النفوس ، وخلال كل حبيب بمحببه واستنارت قلوب العارفين ، وتلذذت بذكر ربهم ، وارتفعت هممهم إلى ذى العرش ، وافتشر أهل المحبة أقدامهم ، وجرت دموعهم على خدوthem ، وقطرت في محاربهم خوفاً وشتباقاً ، أشرف الخليل سبحانه فأمدتهم حمابة وسروراً . فقال لهم أحبابي والعارفين بي ، اشتغلوا بي ، وألقوا عن قلوبهم ذكره بي ، أبشروا فإن لكم عندي الكراهة والقربة يوم تلقوني ، فنادى الله جبريل عليه السلام : يعني من تلذذ بكلامي . واستراح إلى ، وأناخ بفنائي ، وإني لطلع عليهم في حلواتهم ، أسبع أنفسهم وبكائهم ، وأردى تقبلاهم واجتادهم ، فيهم يا جبريل ما هذا البكاء الذي أسمع ، وما هذا التصرع الذي أرى منهم هل سمعتم أو أخبركم أحد أن حبيباً يذعب أحباءه ، أو ما علمت أن كريم ، فكيف لا أرضي . أيشه كرمي أن أرد قوماً قصداً ، أم أذل قوماً تعززوا بي ، أم كيف أحجب غداً أقواماً آثروني على جميع خلق ، وعلى أنفسهم أو تعموا بذلك . أم كيف يشبه رحمتي ، أو كيف يمكن أن أبیت قوماً تملقاً وقوفاً على أقدامهم ، وعند البيات آخرتهم ، أم كيف يجعل لي أن أذعب قوماً إذا جهنم الليل تملقوني ، وكيفما كانوا ، انقطعوا إلى ، واستراحوا إلى ذكري ، وخافوا عذابي ، وطلبو القرية عندي ، فجي حلقت ، لأرفع الوحشة عن قلوبهم ، ولأكون أنيسهم إلى أن يلقوني ، فإذا قدموا على يوم القيمة ،

(١) الشيري : الرسالة ص ٧٠٥.

(٢) ابن الجوزي : صفوة ج ٤ ص ٢٠٧.

(٣) السلمي : طبقات ج ٧٩.

(٤) أبو نعيم : الحلبة ج ٩ ص ٢٥٥.

فإن أول هدفي إليهم أن أكشف لهم عن وجهي ، حتى ينظروا إلى ، وأنظر إليهم ثم لهم عندي مالا يعلمه غيري <sup>(١)</sup> .

هذا هو المقام الأخير عند أبي سليمان الداراني - اختلط فيه « الحب » « بالحللة » وتأثر فيه بكلامها . ثم انتهى إلى أن غاية الحب هو « الرؤبة السعيدة » ولنلاحظ هنا تماماً تأثيره بأصحاب الخلة من البصرة ، وقد أثروا عليه أيضاً في نظريته « الروحانية » وقد امتلأت أخباره بذكر تنعمه بالروح والريحان ومقابلة الحور العين ، بحيث يمكننا أن نقول : إن أبو سليمان الداراني ومدرسته . كانوا امتداداً لما أساهم الفقهاء والمخذلون « بزناقة الزهاد في البصرة . وأعتقد أن أبو سليمان الداراني كان في نظرته عن الحب تلميذاً لرابعة العدوية البصرية بل يستخدم عباراتها ، وسيؤثر هو بدوره في رابعة الشامية ، رابعة بنت إسماعيل . كما نرى أيضاً مجموعة كبيرة من الإسرائيليات تدخل في تراثه .

#### (و) الأحوال :

رأينا أبو سليمان الداراني يتكلم عن المقامات . ويضع أساس بعضها . ولست - كما قلت - أقرّ أنه وضع المقام ، ووضّح الحال . وأعطانا مفهوم كل منها . إنه تكلم عن درج ، وأحياناً تظفر منه بكلمة « مقام » ولكنه لم يضع كل هذا في صورته الفنية - كما عرفها صوفية القرن الثالث إلى حد ما ثم القرن الرابع في صورة حاسمة . ولكنه كان لأبي سليمان الفضل في أنه وضع الكثير من مفهومات هذا المقام ، التي ذكرنا البعض ، وحاولنا تركيبه ، وتركنا البعض الآخر ، لأن مالدينا من شذرات باقية لا تكفي لتوضيح آرائه توضيحاً متكاماً . . . ومن الأمثلة على هذا مفهوم اليقين ، والميقات مقام كبير لدى الصوفية ، نظفر منه بعبارات من أمثال مقام الصدق فهو يقول « لكل شيء معدن ، ومعدن الصدق قلوب الزاهدين » « ومقام المحسنة » <sup>(٢)</sup> . . . وقد تظهر نصوص أخرى للباحثين تلق الضوء على كل هذه المفهومات لديه . . . وهذا يأن السؤال : هل ذكر الأحوال . . . بلاشك إنه ذكر مفهوماتها ، ولكنه لم يذكر فيما لدى من شذرات - مصطلح الحال . وإن كان فيما يرجع يعلم الفرق بين مفهوم كل من المقام ومن الحال . والمقام - كما هو معلوم - هو ما يتحقق به العبد بمنازلته من الآداب الصوفية ، أي بما اكتسبه . أما الأحوال - فعما ترد على القلب من غير تعمد ولا اجتلاب ، ويقرر أبو سليمان الداراني علو المقام على الحال . ويسمى المقام « وطن » والميقات « خاطر » ونظفر منه هذا حين يقول « الإيمان

(١) أبو نعيم : الحلية ج ١٠ ص ١٦ / ١٧ ، وابن الجوزي : صفوة ج ٤ ص ٢٠٤ .

(٢) السلمي : طبقات الصوفية ص ٨٠ - ٨٣ .

أفضل من اليقين ، لأن الإيمان وطنات ، واليقين خطرات<sup>(١)</sup> فالإيمان وطن باق أى « مقام » واليقين وارد أى « حال » يأتى وينذهب ، ويقوى ويضعف « إذا جاء الطلب ، ضعف اليقين<sup>(٢)</sup> .

ولا كانت الأحوال غير منتظمة اهتم أبو سليمان الداراني بها واهتم بالقلب وهو الذي يتلقى هذه الخطرات أشد الاهتمام ، اهتم بتقييته وتصفيتها حتى يكون على استعداد لما يفجأه من الواردات . . . وإن الواردات تحمل بالقلوب ، ولابد لكي ترد صافية ، أن يكون القلب صافياً . وفي الحقيقة كان أبو سليمان الداراني طبيب القلوب . . . وقد دخل في أعقاق هذا القلب حين يقول « إذا صارت المعاملة إلى القلوب ، استراحة الجوارح » ويفسر صاحب اللمع هذا بقوله « إن كلام أبي سليمان الداراني يحمل معنين : أحدهما : أنه أراد بذلك : استراحة الجوارح من المواجهات والمكافدات من الأعمال : إذا اشتعل بحفظ قلبه ومراعاة سره من الخواطر المشغلة ، والعارض المذمومة التي تشغله عن ذكر الله - ويتحمل أيضاً أنه أراد بذلك : أن يتمكن من المواجهة والأعمال والعبادات ، وتصسir وطنه ، حتى يستلذ بها قلبه ؛ ويجد حلاوتها ، ويسقط عنه التعب ، ووجود الألم الذي كان يجد قبل ذلك<sup>(٣)</sup> . . . والأحوال ترد ليلاً ، وقد قلنا من قبل إن أبو سليمان الداراني قد اهتم أشد الاهتمام بالليل ، واعتبر رواد الروح هم أهل الليل . ولذلك تتجأهم الأحوال في عتمة الليل « رأيت الفوائد ترد في ظلم الليل » هـ والفسير الصوفي الذي وضع لمصطلح الفوائد - فيما بعد هي أنها « تخف الحق لأهل معاملته في وقت الخدمة بزيادة الفهم للتنعم بها<sup>(٤)</sup> . والأحوال خاصية العارف « إن الله يفتح للعارف - وهو على فراشه ، ما لا يفتح لغيره وهو قائم يصل<sup>(٥)</sup> » .

وقد خاض أبو سليمان الداراني في مفهوم الأحوال وقدم لنا بعض الأقوال الفريدة سأذكر منها مثالين : أما الأول : فهو حال المراقبة ، والمراقبة هي علم العبد بإطلاق الله عليه ، ويقول أبو سليمان الداراني « كيف يتحقق عليه ما في القلوب ، ولا يكون في القلوب إلا ما يلقى فيها ، أفيتحقق عليه ما هو منه<sup>(٦)</sup> . فالمراقبة إذن من ناحية حال إيمانية ، إنه يطلع على الضمائر ، مراقباً للخواطر المذمومة التي تشغله قلب السالك عن ذكر الله . . . أما الجانب الثاني من هذا الحال - وهو الحال الإنساني - أى من

(١) السراج : اللمع ص ٤٤٦ .

(٢) السلمي : طبقات ص ٨٠ - ٨٣ .

(٣) السراج : اللمع ص ٦٦ .

(٤) نفس المصدر : ص ٤١٥ .

(٥) القشيري : الرسالة ص ٦٠٧ .

(٦) السراج : اللمع . ص ٨٢ .

راغب الحق بالحق - أى من راقب الله بالله فى فناء مادون الحق ، فلم يذكر الدارانى شيئاً عنه . والأمر لم يكن قد استقر بعد - فيما يخص «المصطلح» ونماذجه المختلفة . أما الحال الثاني الذى ذكره الدارانى - فهو حال الطمأنينة ، وهو حال قرآن ، عبر الله عنه فى الآية المشهورة «يأيتها النفس المطمئنة» وهى سكون القلب إلى الله ، واتئتماها به ، ثم يعتبره الكشف «وقد قال أبو سليمان الدارانى : النفس إذا أحرزت قوتها اطمأنت» وقد شغل هذا القول الشبل الصوفى البغدادى المشهور ، ففسره بقول «إذا عرفت النفس من يقوتها اطمأنت»<sup>(١)</sup> .

\* \* \*

وبعد : فهذا إيجال تركيبى للأفكار وللآراء التى ألقى بها أبو سليمان الدارانى في مجلى الحياة الروحية الإسلامية . ولا شك أنه خطأ بهذه الحياة خطوات كبيرة نحو تكوين المذهب الصوفى الكامل ، إنه نقل الحياة الروحية في الشام من لمحات متتالية في «الجوع» وفى «العبد» وفى «التقرأ» إلى حياة ضخمة مليئة بالأفكار الساطعة ، محاولاً أن يدرجها في نسق مذهب . ويمكنا أن نقول : إنه وضع - نظرية الزهد - في صورة متكاملة ، ثم خاض فيها سيرف فيها بعد . بالتصوف . فتكلم في مقاماته وأحواله ، ولم يحفظ لنا التاريخ الكثير من أقواله . . . . ولقد عرف كلمة الصوف ، وهو يقول «الصوف علم من أعلام الزهد»<sup>(٢)</sup> ولكنه ينهى عن لبسه للشهرة<sup>(٣)</sup> . وينذكر كلمة صوف «فيقول : وما رأيت صوفياً فيه خيراً إلا واحداً عبد الله بن مرزوق»<sup>(٤)</sup> . . . فهل كانت الصوفية في عهده - فرقة خاصة ، تتميز بأشياء معينة ، تبعدها إلى حد كبير عن الحياة الروحية الحالصة . أو بمعنى أدق كانوا مجموعة من الحكماء «الذين اشتغلوا بالكمياء ، وليسوا الصوف ، رباء . إن أبو سليمان الدارانى يتكلم كثيراً عن الشياط وأنواعها ، ثوب الله ، وثوب للنفس ، وثوب للناس . . . . لقد شغلته مسألة الصوف ، وهذا هو ما يقول : إنه لم يجد صوفياً فيه خيراً إلا عبد الله بن مرزوق .

وأخيراً . . . اجتمع في أبي سليمان الدارانى جميع ثقافات العباد السابقين ، من إسرائيليات وغير إسرائيليات ، ومن تراث الكوفة والبصرة . ولكن زاد على كل هذا بأقواله في المعرفة . فهل كانت أقواله هذه نهاية لتطور الحياة الروحية من قبله ، أم أنه تأثر «بالغنوش» . وكان الغنوش يقرر أن المعرفة إنما تنفتح في النفس أو في القلب انقداحاً مباشراً . أو بمعنى أدق هل تأثر أبو سليمان الدارانى بالأفلاطونية

(١) السراج : اللمع ص ٩٨ .

(٢) التشيري : الرسالة ص ٢٩٤ .

(٣) أبو نعيم : الحلبة ج ٩ ص ٢٧٤ .

(٤) نفس المصدر ج ٩ ص ٢٦٥ .

المحدثة وغنوصها أو بالمخالفات الشنيعة الفارسية الغنوصية . أم أنه كان في حيث إسلامي بحث يطور « فكرة العلم اللدني » القرآنية ، ويسير في نسقها الإسلامي . إن ما بقي من نصوص أبي سليمان الداراني لا يدعم أبداً اتصاله بالغنوصية ، بينما يرجع أنه كان في وسط إسلامي بحث ، وقد دعا هذا إلى أنه سلم من هجمات ابن تيمية ، عدو التصوف الفلسفى المشهور ، بل إنه كان يحمل الداراني أشد الإجلال ، ويعدحه في كثير من كتبه ورسائله . ونأى إلى نقطة أخيرة : وهى صلاته بال المسيحية أو بمعنى أضيق بالرهبان . وقد ذهب الدكتور كامل الشبيلى إلى أن أبي سليمان الداراني كان يتبع تقليداً مسيحيّاً واضحاً حين ربط بين الشيع واللذة الجنسية ، ولذلك نهى عن الشبع ، ودعا إلى الجوع ...<sup>(١)</sup> وما يرجح رأى الدكتور الشبيلى أيضاً في تأثير الداراني بال المسيحية هو أنه دعا إلى العزوبة ، والتخلل من الولد ... ولكننا إذا تعمقنا النصوص ، نرى أن أبي سليمان الداراني قد ذكر الرهبان وقابل تلميذه البعض منهم . وكان أبو سليمان يعجب بمعيشتهم في المفاوز والبئارى ، ويرى أنهم أتوا جزاءهم في هذه الحياة ، لذة العبادة وجحدهما . ولكنهم سيحرمون منها في الآخرة ، إنهم لم يصلوا إلى « جواهر الإسلام » ، ولم تصبهم آثار « المعرفة ». وذكر هذا تلميذه أحمد بن أبي الحوارى . أما موقفه من الحياة الأسرية ، فقد تزوج الداراني وكان ابنته « سليمان » من أكابر العباد ، وقد قلنا من قبل إن الكثيرين من الصوفية كانوا يفضلونه على أبيه حقاً إنه قال : من تزوج أو كتب الحديث أو طلب معاشًا ، فقد ركب إلى الدنيا ثم فرّأ قول الله « إلا من أتى الله بقلب سليم » وقال هو القلب الذى ليس فيه غير الله تعالى ... » ولكن كان كل متصلاً عنه بالزهد في الدنيا ، والدنيا كل ما يشغل عن الله ، والتفرغ له فقط أو تفرغ القلب من هموم الدنيا للآخرة ... ولكن ما يثبت أن يرى أن في هذا خروجاً على الطبيعة الإنسانية فيقول « الزهد في كل شيء ، حتى يتزوج الرجل العجوز أو غير ذات الهيئة إيثاراً للزهد في الدنيا »<sup>(٢)</sup> . ثم إن تلميذه أحمد بن أبي الحوارى تزوج مراراً ، ولم ينكر عليه .

وبعد : فقد كان لأبي سليمان الداراني الأثر الكبير في الصوفية من بعده : لقد رأينا الشبلى يفسر قوله ، كما نرى الحارت المحسنى الصوفي البغدادي المشهور يشغل به أشد الشغل ، فيفسر قول أبي سليمان « أقرب ما يقترب به إليه ، هو أن يطعن على قلبه ، وهو لا يريد من الدنيا والآخرة غيره » فيقول الحارت المحسنى معلقاً بأنه « دليل على أن أقرب ما يقترب به العبد إلى الله ، كل عمل عمله بالإخلاص لله ، والإشراق عليه من عدوه ، وإن قل ذلك فهو المقبول ، إذا كان على حقيقة التقوى معمولاً » ثم يورد قول على بن أبي طالب « عمل صالح دائم مع التقوى ، وإن قل » ، ويرى المحسنى

(١) الدكتور الشبيلى : الصلة ... ج ١ ص ٣٣٩ .

(٢) أبو طالب المكي : قوت القلوب : ج ١ ص ٥١١ .

أنه كيف يكون قليلاً ما يتقبله الله . يقول « وذلك أن المحب لله هو على الركن الأعظم من الإيمان الذي يمكن أن يستكمله العبد »<sup>(١)</sup> . إذن فقد أدرك المخاسبي أن قول أبي سليمان الداراني هو في الحبة . كما يفسر المخاسبي قول الداراني « مراجع من وصل ، ولو وصلوا مارجعوا » ويرى المخاسبي أن قول الداراني يتحمل أجوبة كثيرة . . . أوطا : أن أبو سليمان الداراني أراد أن يعرض المربيدين ثلاثة يملاها إلى الفتور ، ويختزلوا من الانقطاع ، وينجذبوا في الطلب والاتصال والقربة إلى الله ، وثانية يتحمل أن يكون أراد عالياً - أى أراد فكرة صوفية سامية وهي : مرجع إلى الزلل من وصل إلى صاف العمل ، وثالثاً مارجع إلى وحشة الفتور من تقدم في المقامات السنية من الأمور وهي فكرة صوفية سامية أيضاً . . . ورابعها مارجع إلى ذل عبودية الخلقين من وصل إلى طيب روح اليقين . . . وإذن وجد أبو سليمان الداراني مفسراً له في الحارت المخاسبي . . . يفسرها على مختلف الوجوه<sup>(٢)</sup> كما أنه يستشهد به في مقام التوكيل وصعوبته<sup>(٣)</sup> .

بل إننا نرى الإمام أحمد بن حنبل يشغل به ، فقد التقى أحمد بن حنبل بأحمد بن أبي الحواري تلميذ أبي سليمان وراويه بحكمة : وطلب ابن حنبل من ابن أبي الحواري أن يحيده بمحكاية سمعها من أستاذه الداراني : فقال له الحواري : « سمعت أبو سليمان يقول : « إذا اعتقادت النفوس على ترك الآثم ، جالت في الملوكوت ، وعادت إلى ذلك العبد بطرائف الحكمة ، من غير أن يؤدي إليها عالم علماء » ومن الواضح أن ابن أبي الحواري يورد لابن حنبل حديث أستاذه في العلم اللدني ، للعلم الذي يلتقي في النفوس وفي القلوب إلقاء ، إذا تخلصت من الشهوات والأوزار ، وصفت ، وعرجت عروجها إلى آفاق الملوكوت . وكان ابن حنبل ينكر عادة هذا الطريق : طريق الحدس ، أو طريق الذوق . ولكنه حين استمع إلى حديث أبي سليمان . قام ثلاثة وجلس ثلاثة : وقال : ماسمعت في الإسلام حكاية أعجب من هذه إلى . ثم ذكر حدبيتاً نبوياً يؤيد قول الداراني « من عمل بما يعلم ورثه الله علم مالم يعلم ثم قال لأحمد بن أبي الحواري « صدقت يا أحمد ، وصدق شيخك »<sup>(٤)</sup> . ولاشك أن أحاجيأ أخرى في التراث الصوفي بعد أبي سليمان الداراني ستكتشف لنا عن الكثير من آثاره وتناول آرائه لدى الصوفية اللاحقين ، غير أن آراء مدرسته نفسها قد عاشت بعده - في تلميذين من أكبر تلامذته هما : أحمد بن أبي الحواري وقاسم الجوعي .

(١) أبو نعيم : الحلية ج ١٠ ص ٨٤ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ١٠ ص ٩٢ .

(٣) نفس المصدر : ج ١٠ ص ١٠٤ .

(٤) نفس المصدر : ج ١٠ ص ١٤ ، ١٥ .

## ٤ - أَحْمَدُ بْنُ أَبِي الْحَوَارِي :

أَمَا أَحْمَدُ بْنُ أَبِي الْحَوَارِي (تُوفِّى عَام ٢٣٠ هـ). فَقَدْ نَشَأَ فِي أُسْرَةٍ زَاهِدَةٍ، يَقُولُ السُّلْطَانِيُّ: وَلَهُ أَخٌ يُقَالُ لَهُ مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي الْحَوَارِي، يُجْرِي مُجْرَاهُ فِي الزَّهَدِ وَالْوَرْعِ. وَابْنُهُ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَحْمَدُ بْنُ أَبِي الْحَوَارِي مِنَ الزَّهَادِ - وَأَبُوهُ - أَبُو الْحَوَارِي، كَانَ مِنَ الْعَارِفِينَ الْوَرَعِينَ أَيْضًا، فَبِيَتِهِ بَيْتُ الزَّهَدِ وَالْوَرْعِ<sup>(١)</sup> وَقَدْ صَاحَبَ الشَّائِخَ الْكَبَارَ - مِنْ مُحَدِّثِي وَصُوفِيَّةِ - وَكَانَ مِنْ أَعْظَامِ هُؤُلَاءِ مُضَاءَ بْنِ عَيْسَى، وَأَحْمَدَ بْنِ عَاصِمِ الْأَنْطاَكِيِّ، كَمَا أَخَذَ الْحَدِيثَ أَيْضًا عَنْ سَفِيَّانَ بْنِ عَيْنَةَ وَمُرْوَانَ بْنِ مَعاوِيَةَ الْقَرَارِيِّ وَبَشْرَ بْنِ السَّرِّيِّ، وَأَبِي عَبْدِ اللَّهِ الْبَنَاجِيِّ، غَيْرَ أَنْ أَعْظَمَ صَاحِبِهِ كَانَ لِأَبِي سَلِيْمانَ الدَّارَانِيِّ، بِحِيثُ يُعْتَبَرُ رَاوِيهً وَمَحْدُثَهُ وَامْتَدَادًا وَاضْحَاؤُهُ. ثُمَّ تَزَوَّجَ أَبُو الْحَوَارِي بِرَابِعَةَ بْنَ إِسْمَاعِيلَ، الصُّوفِيَّةِ الشَّامِيَّةِ الْمُشْهُورَةِ، وَتَلَمَّذَ الْإِثْنَانَ عَلَى الشِّيخِ الْكَبِيرِ الدَّارَانِيِّ، وَأَخْدَنَا سُوقًا مِنْ مَعِينَهُ.

وَيُبَدِّلُ أَنَّهُ نَشَأَ مُحَدِّثًا، وَمَا يُبَيِّنُهُ هَذَا الْعَدْدُ الْكَبِيرُ مِنَ الْمُحَدِّثِينَ الَّذِينَ قَابَلُوهُمْ وَأَخْدَنُوهُمْ. وَيُذَكِّرُ الْمُؤْرِخُونَ أَنَّهُ طَلَبَ الْعِلْمَ ثَلَاثَيْنِ سَنَةً، فَلِمَا فَرَغَ مِنَ الْتَّعْلِيمِ، جَلَسَ لِلنَّاسِ لَكِي يُنْشِرَ عِلْمُهُ، وَهُنَا فَجَاءَهُ «خَاطِرٌ مِنْ قَبْلِ الْحَقِّ» فَحَمَلَ كِتَبَهُ إِلَى شَاطِئِ الْفَرَاتِ، فَفَرَقَهَا وَقَالَ: يَا عِلْمَ لَمْ أَفْعَلْ هَذَا بِكَ تَهَاوِنًا بِكَ وَلَا اسْتَخْفَافًا بِحَقِّكَ، وَلَكِنْ كَنْتَ أَطْلَبَكَ لِأَقْنَدِي بِكَ إِلَى رَبِّي، فَلِمَا اهْتَدَيْتَ بِكَ إِلَى رَبِّي، اسْتَغْنَيْتَ عَنِّكَ»، ثُمَّ جَلَسَ يَكْيِى سَاعَةً ثُمَّ قَالَ: نَعَمْ الدَّلِيلُ كَنْتَ لَيْ عَلَى رَبِّي، وَلَكِنْ لَا ظَفَرْتَ بِالْمَدْلُولِ، كَانَ الْاِشْتِغَالُ بِالْمَدْلُولِ مَحَالٌ<sup>(٢)</sup>... وَقَدْ عَبَرَ أَجْمَلَ تَعْبِيرَ دَلِيلٍ عَنْ نَظَرَتِهِ فِي الْعِلْمِ بِقَوْلِهِ «لَا دَلِيلٌ عَلَى اللَّهِ سَوَاهُ، وَإِنَّمَا يَطْلُبُ الْعِلْمَ لِآدَابِ الْخَدِيمَةِ» وَبِهَذَا عَبَرَ أَحْمَدُ بْنُ أَبِي الْحَوَارِي عَنْ «طَرِيقِ الصَّوْفِ» فِي دَقَّةِ مَتَاهِيَّةِ، لَابِدَ أَنْ يَبْدُأَ الصَّوْفَ بِالْعِلْمِ - مِنْ حَدِيثِ وَسَنَةِ، وَفَقَهِ، وَمَعْرِفَتِهِمْ دَرَايَةً وَرَوَايَةً، وَهَذِهِ الْعِلُومُ هِيَ الدَّلِيلُ عَلَى اللَّهِ، وَفِيهَا تَرْوِيَضُ لِنَفْسِ الْإِنْسَانِ عَلَى مَعْرِفَةِ آدَابِ الْخَدِيمَةِ، الْوَقْفُ عَنْ الدَّلِيلِ - فِي الْحَضْرَةِ الإِلهِيَّةِ، وَلَكِنْ حِينَ تَوَالِي الْمُخْتَرُ، وَيَصِحُّ الْخَطَابُ مُبَاشِرًا مِنَ اللَّهِ، حِينَ يَظْفَرُ «الْزَاهِدُ» بِالْمَدْلُولِ، بِالْجَلْوَهُرِ الإِلهِيِّ، حِيَّا دَائِمًا فِي قَلْبِهِ لَمْ يَعُدْ فِي حَاجَةٍ لِلْأَدَلَةِ، اخْتَنَى الدَّلِيلُ وَبَقَ الْمَدْلُولُ، وَذَهَبَتِ الْعَوَاصِفُ بِالْأَثَارِ، وَبَقَ الْمُؤْثِرُ «لَمْ يَعُدْ دَلِيلٌ عَلَى اللَّهِ سَوَاهُ»، وَالْاِشْتِغَالُ بِالْمَدْلُولِ بَعْدِ الْوَصْوَلِ مَحَالٌ. وَلَا عَجَبٌ بَعْدَ ذَلِكَ أَنْ يَقُولَ الْجَنِيدُ سِيدُ الطَّالِفَةِ فِي بَغْدَادَ «أَحْمَدُ بْنُ أَبِي الْحَوَارِي رِيمَانَةُ الشَّامِ» وَيَقُولُ يَحْيَى بْنُ مَعِينٍ - وَقَدْ ذَكَرَ اسْمَ أَحْمَدَ بْنَ الْحَوَارِي إِمامَهُ «أَظْنَ أَهْلَ الشَّامِ يَسْقِيْهِمُ اللَّهُ الْغَيْثَ بِهِ» وَيُذَكِّرُ مُحَمَّدُ بْنُ خَالِدَ «مَا أَظْنَ بَقِيَ عَلَى وَجْهِ الْأَرْضِ مِثْلَهُ<sup>(٣)</sup>».

(١) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ٢١٢ .

(٢) السُّلْطَانِيُّ : طَبَقَاتٍ ص ٩٩ .

(٣) أبو نعيم : حلبة ج ١٠ ص ٧٦ .

ولقد أخفت شهرة أستاذ الداراني وطول ملازمة أحمد بن أبي الحوارى له ، آراء هذا الأخير ، وفي الحق أنه كان امتداداً له ، وقد أعطى أحمد بن أبي الحوارى صورة جميلة لعلاقة المريد بشيخه ، كان يعرض عليه كتل دقائق حياته... المادية منها والروحية ، وأخبار رحلاته ، ومقابلاته للرهبان - ويقوم الشيخ بقيادته الروحية أحسن قيادة .

وقد يقال : إنه كان للرهبة المسيحية أثر في حياته ، وبخاصة أن مقابلاته لهم كانت متعددة ، وهو يذكر نفسه أنه قابلهم . ومن الأمثلة على هذا مقابلته لراهب في دير حرمته ، اسمه جريج ، أشرف عليه من الدير ، فسأله أحمد بن أبي الحوارى : ما يحبسك في هذه الصومعة ، فرد عليه الراهب : حبست فيها عن شهوات الدنيا . فقال أحمد بن أبي الحوارى : أما كان يستقيم أن تذهب معنا هننا في الأرض وتبكي وتمتنع نفسك الشهوات ، فرد الراهب : هيئات - هذا الذي تصف أنت قوة ، وأنا في ضعف ، فحلت بين نفسي وبينها . فسأله ابن الحوارى : ولم تفعل ذلك . قال الراهب : نجد في كتابنا أن بدن ابن آدم خلق من الأرض وروحه خلق من ملوك السماء ، فإذا ألاعنه وسقاوه ونومه وأراحه ، وأخلد البدن وأسهمه ، نازع الروح إلى الموضوع الذي خرج منه ، وإذا أطعنه وسقاوه ونومه وأراحه ، أخلد البدن إلى الموضوع الذي خرج منه ، فلم يكن شيء أحب إليه من الدنيا ... وبحسب أحمد بن أبي الحوارى : فإذا فعل هذا ، تتعجل له في الدنيا الثواب<sup>(١)</sup> ... . . . . . ويفسر هذا قول أبي سليمان الداراني « ما قروا على ما هم فيه من المفاوز والبراري إلا بشيء يجدونه في قلوبهم ، لأنهم قد تعجلوا ثوابهم في الدنيا ، لأنهم ليس لهم في الآخرة ثواب<sup>(٢)</sup> » . إنهم يجدون لذة العبادة ، وامتلأت قلوبهم بمحب الملكوت ، ولكن لاملكوت لهم في السماء ، إنهم لم يؤمنوا بر رسالة محمد ﷺ . وتلك الرسالة - عند صوفية الإسلام هي الحك الحقيقي لأنوار الحقيقة ، وللثواب الأبدي في ملوك السماء .

حقاً : إن أحمد بن أبي الحوارى ذكر الكثير من الإسرائييليات ، كما ذكرها غيره من الزهاد ، وكانوا يتزدرون على الرهبان ، ويتردد عليهم الرهبان . . . . ويسعدني أحمد بن أبي الحوارى « بالطبيب الراهب » ولكن لم يكن معنى هذا إطلاقاً أن الزهاد المسلمين كانوا صورة من رهبان المسيحيين . لقد آمن الزهاد المسلمون أن بين طريقهم وطريقة الرهبان بوناً شاسعاً ، سواء في طريق السلوك ، أو في غاية التصوف . وإذا ما نظرنا إلى حياة أحمد بن أبي الحوارى الأسرية ، فإننا نجد أنها تختلف أشد الاختلاف عن حياة الرهبان ، لقد تزوج ، بل تزوج أربعة من النساء ، وكانت آخرهن رابعة بنت إساعيل . وتلمسد الاثنان على يد أبي سليمان الداراني ، وفي حلقته نفعى الاثنان بالحب الإلهي . وكثيراً

(١) أبو نعيم : الحلية ج ١٠ ص ٥.

(٢) نفس المصدر : ج ٩ ص ٢٧١.

ما كان يذكر لشيخه أنه قضى الليل في صحبة نسائه ، ولم ينكر عليه الشيخ ، سوى إغراقه في مجالسة النساء . ولم يمنع هذا إطلاقاً من أن يكون أحمد بن أبي الحواري « ريحانة » عباد الشام وسيدهم بعد وفاة شيخه .

وأخيراً . . . ماذا كانت آراء أحمد بن أبي الحواري الزهدية . هل ردّ آراء أستاذه فقط وغيره ، وقد كان راوية لكثير من الصوفية » . أما أنه تجاوز آراءهم متوجهاً نحو أعمق التصوف ، في خطى أكثر من أستاذه ، لقد كان عمل أحمد بن أبي الحواري الأكبر أنه نقل إلىنا آراء الزهاد المتعددين في عصره ، نقل عن أستاذة أبي سليمان الداراني - كما قلت - كما قدم لنا لمحات مضباء بن عيسى الزاهد الشامي المشهور في الزهد ، كما فعل هذا عن العباد الآتية أسماؤهم : عتبة بن أبي السائب ، وبشر بن السري وأسحق بن خلف وعبد الله الحذاء وعبد العزيز بن عبد عمير وأحمد الموصلى ووكيع بن الجراح وأسماء الرملية . كان أحمد بن أبي الحواري ينقل كلامهم . ولكن لاشك أنه ترك هو نفسه أقوالاً تعبّر عن آرائه .

تكلم أحمد بن أبي الحواري في طريق الاستنباط القرآني ، كما تكلم أستاذه ، وتتكلم عن الحيرة ، وهو مقام سيعرف بعد عند الصوفية » مقام المبهان . يقول « إنما لأنقرا القرآن ، فأنظر في آية ، فيحار عقلني فيها . وأعجب من حفاظ القرآن ، كيف يهينهم النوم ، ويسعهم أن يستغلوا بشيء من الدنيا ، وهم يتلون كلام الرحمن . أما لو فهموا ما يتلون وعرفوا حقه ، وتلذذوا به ، واستحلوا المناجاة به ، للذهب عنهم النوم ، فرحا بما رزقا ووقفوا <sup>(١)</sup> ». وهو توضيح يكاد يكون تحديداً لمنهج الاستنباط ، يختار العقل في الآية ، ويطبقون عليها منهج التأمل الباطني ، فترد عليهم المناجاة الإلهية وتتوالى عليهم النفحات : العلم اللدني .

ولكي تصل إلى النفحات اللدنية ، فلا بد وأن يترك الدنيا « الدنيا مزبلة وجمع الكلاب ، وأقل من الكلاب من عكف عليها ، فإن الكلب يأخذ منها حاجته وينصرف ، والمحب لها لا يزال بها بحال <sup>(٢)</sup> ». وهذا جوهر الطريق عنده . وهو نفسه شاعر بحقيقة الطريق ، وتسأله إحدى العابدات القرشيات عن طريق النجاة . فيقول « هيئات ، إن بيننا وبين طريق النجاة عقاباً ، وذلك العقاب لا يقطع إلا بالسير الحثيث ، وتصحيح العاملة ، وحذف العلائق الشاغلة عن أمر الدنيا والآخرة » عجباً هل وضع في هذا الزمن فكرة قطع العلائق ، وخرق العوائد . . . إن هذه العابدة ترد قائلة : « يا أَحْمَدٌ: سُبْحَانَ مِنْ أَمْسِكَ عَلَيْكَ جَوَارِحَكَ، فَلَمْ تَنْقُطْ، وَحَفِظَ عَلَيْكَ قَوَادِكَ، فَلَمْ يَتَصْبِعْ <sup>(٣)</sup> »

(١) السلمي : طبقات الصوفية ص ١٠٢ وأبو نعيم : حلية ج ١٠ ص ٢٢ .

(٢) السلمي : طبقات الصوفية ص ١٠٢ . (٣) أبو نعيم : حلية ج ١٠ ص ١١ .

ثم غشي عليها . ولم تدرك أبداً . . . أنها كانت في حالة محو مطلقة ، أو في حالة فناء كامل ، وكان هو «الشيخ العتيد» في حالة صحو مطلق أو في حالة فناء عن الفنان ، في حالة بقاء كامل ، وهذا هو حال القطب في هذا الطريق .

لا بد إذن للطريق ، لطريق الزهد من إخراج الدنيا بكمالة من القلب ، حتى يسكن نور اليقين فيه<sup>(١)</sup> ولا بد أن تترك الدنيا عند إقبالها ، أما إذا حدثت النفس الإنسان برకتها عند إدبارها . . . فهو خدعة<sup>(٢)</sup> . ولا بد من عرف الدنيا ، أن يزهد فيها ، ومن عرف الآخرة أن يرغب فيها ، ولكن فوق هذا وذاك ، لا بد من معرفة الله ، فمن عرفة ، لم يأبه لا بالدنيا ولا بالآخرة ، إنما يكون في الرضا . وإذا طلبو رضاه يقطة ومناماً ، توالت عليهم إفاداته ، يقطة ومناماً<sup>(٣)</sup> ، وأصبحت الحقائق في أيديهم في كل حين .

وفي مقام «الرضا» يعرف الإنسان نفسه ، وإلا فهو في غرور ، «وما ابتنى الله عبداً بشيء أشد من الغفلة» من الغفلة عن حقيقة نفسه ويعقب الغفلة «القسوة» . . . وإذا رأيت من قلبك قسوة فجالس الذاكرين ، واصحب الزاهدين ، وأقلل مطعمك واجتب مرادك ، وروض نفسك عن المكاره<sup>(٤)</sup> فإذا عرف الإنسان نفسه ، عرف كل شيء في الطريق .

وأخيراً . . . أخذ يعدد في عظة الله مقامات العباد «انقطع إلى الله - وكن عابداً زاهداً صادقاً متوكلاً مستقيماً عارفاً ذاكراً مؤنساً مستحيياً خائفاً ، راجياً راضياً» والرضا - عنده - كما عند شيخه من قبل درج العارفين الكبير - «وعلامة الرضا أن لا يختار شيئاً إلا ما اختاره له مولاه ، فإذا كان ذلك كذلك ، كان له من الله عوناً ، حتى يرده إلى طاعته ، والطاعة ظاهرة وباطنة فلا يكون العبد في الطاعة ، والطاعة باب الرضا ، حتى يستغفر بالسان ، ويندم بالقلب . . . ويرد المظلوم فيها بيته وبين الناس ، وهذا هو درج التوبة ، ثم يجتهد في العبادة ، يقضى الليالي الطوال فيها ، «فيتشعب له من الاجتهد الزهد ويتشعب له من الزهد الصدق ، ثم يتشعب له من الصدق ، التوكيل ، ثم يتشعب له من التوكيل ، الاستقامة ، ثم يتشعب له من الاستقامة المعرفة» ثم يتشعب له من المعرفة الذكر ، ثم يتشعب له من الذكر الحلاوة والتلذذ ، ثم بعد التلذذ الأنس ، ثم بعد الأنس بالله الحباء ، ثم بعد الحباء ، الخوف ، وعلامة الخوف الاستعداد ، والتحول من هذه «الأحوال» وأحمد بن

(١) السلمي : طبقات ص ١٠٠ .

(٢) أبو نعيم : الحلية ج ١٠ ص ٧ .

(٣) السلمي : طبقات ص ١٠١ .

(٤) نفس المصدر : ص ١٠٢ .

أبى الحوارى يسمىها هنا أحوالاً ، لا يعني أبداً أن يتحول من قلبه خوف عدم لقائه . إنه في خوف دائم من عدم هذا اللقاء . إنه يتطلب الرؤية ، إنه في درج أو مقام الحب<sup>(١)</sup> .

وهنا يتغنى أبى الحوارى بالحب الإلهى ، والحب من الله أولاً «إذا أحب الله العبد أحبه ، ولا يستطيع العبد أن يحب الله ، حتى لا يكون الابتداء منه بالحب له ، وذلك حين عرف منه الاجتهد فى مرضاته» فإذا أحب الله العبد ، بادله العبد الحبة ، بحب طاعة الله ، وبحب ذكره<sup>(٢)</sup> .

والمحبون هم المقربون ، والمقربون اصطلاح قرآنى ، وإن كان أبى الحوارى يطلقه هنا على لسان عيسى<sup>(٣)</sup> . الموت طريق الحب إلى المحبوب . ولذلك لم يذكره إبراهيم الموت . كيف يذكره الخليل لقاء خليله<sup>(٤)</sup> . وقد عاش أبى الحوارى في وسط يموج بالحب الإلهى . ولقد ذكرنا من قبل أقوال شيخه الدارانى في الحبة ، كما تزوج أبى الحوارى صوفية الحب رابعة بنت إسحاق ، كما كان على صلاتوثيقة بأسماء الرملية . وقد كانت أسماء أيضاً من صوفيات الحبة الإلهية<sup>(٥)</sup> . وفي «درج الحب» ، ولم يكن يعرف مصطلح المقام بعد تغنى الجميع بالحب الإلهى .

من هذا نرى أن أبى الحوارى تعمق آراء أستاذة . إنه لم يختط خطوة أكبر منه ، ولكنه يتميز بعلمه الخاصة به . ولكننا لا نرى أي تطور في المصطلح الصوفى ، إنه يستخدم نفس مصطلحات أستاذة ، بل إنه يستخدم كلمة الدرج في مقابل المقام ، ولا يستخدم مصطلح الحال ، استخداماً مستقراً ، بل يخلط بينه وبين المقام .

### ٣ - قاسم بن عثمان الجويعى :

أما الشخصية الثانية التي تمثل مدرسة الشام عامة ، ومدرسة أبى سليمان الدارانى خاصة ، فهو شخصية قاسم بن عثمان الجويعى . وقد لقبه أبى الحوارى «بالجويعى الكبير»<sup>(٦)</sup> . ويبدو أن دخوله في الطريق كان على يد عابد في طريق الشام . فقد خرج القاسم بن عثمان إلى الحج ، وبينما هو يسير في الليل ، إذ غلط في الطريق . وسع صيحة ، فإذا جماعة قد ضلوا الطريق أيضاً ، ووقفوا على رجل من التعبدين المتناثرين في الصحراء في صومعته ، وكان يبكي . واستمع إليه قاسم يقول : «أترى بكائى نافعاً عندك ومنقد رقبي من حكمك . أتراك آخذناً من نفسي بحقك ، وموبخنا على رووس الأشهاد بما ضيئت من أمرك . أوه لكشف سرك عنى . أوه لوقوف يبن يديك . يا سيداه . ولا سكت

(٤) نفس المصدر: ج ١٠ ص ١٠ .

(١) أبو نعيم : حلية ج ١٠ ص ٨ .

(٥) نفس المصدر: ج ١٠ ص ١٣ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ١٠ ص ٧ .

(٦) ابن الجوزى : صفة ج ٤ ص ٢١١ .

(٣) أبو نعيم : حلية ج ١٠ ص ٨ .

قال له بعض الناس : إنا غلطنا الطريق . فقال العابد : وأنا أيضاً غلطت الطريق . فلن لي ولكم بالاستقامة على وجهها . . . ثم نادى : يا دليل الأدلاء - دلني ودهم ، ولا تحيرني وإيامهم (١) ، فكشف لنا عن الطريق . فسلكتناها . . . وتركناه واقفاً في صومعته . والقصة رمزية كما نرى - هي دعوة للقاسم . . . أنه غلط الطريق . . . ولا بد له من أن يعود إلى طريق الله - طريق العباد . . . فتین له الدليل . فعاد من حجه إلى الشام ، وقد اخند العزم على ولوحه ، وببدأ الطريق « بالجوع » . ويبدو أن قاسياً الجوعى ذهب بالجوع إلى أقصى مداه ، إنه اعتبر الدنيا « الشبع وأكل الشهوات » فلا بد إذن من أن يزهد العابد في الجوف « الزهد في الدنيا هو الزهد في الجوف ، بقدر ما تملك من بطنه ، كذلك تملك من الزهد (٢) » . ويقول في موضوع آخر ، حين سئل أيضاً عن الزهد ، فقال : « أعلم أن البطن دنيا العبد ، وبقدر ما يملك من بطنه ، يملك من الزهد ، وبقدر ما يملأه بطنه ، تملأه الدنيا (٣) » وهو نفسه يشرح لم سعي نفسه بالجوعى ، فيقول : « تركت ما تركت ، ولم أوت بالطعام لم أبال ، رضيت نفسي ، حتى لو تركت شهراً وما زاد ، فلم تأكل ولم تبال ، أنا عنها راض أسوقها حيث شئت ، فأنا أسجنبها حيث شئت . اللهم أنت فعلت ذلك بي ، فأتممه على ». فأبى القاسم الجوعى ، لا يعتبر الجوع غاية في ذاته ، وإنما هو طريق لترويض النفس ، يروضها كما تشاء . . . وبديل الشبع المادي . . . الشبع الروحي وهو الحبة ». شبع الأولياء بالحبة عن الجوع فقدوا لذذة الطعام والشراب والشهوات ولذات الدنيا ، لأنهم تلذذوا بلذة ليس فوقها لذة ، فقطعتهم عن كل لذة . . . » .

فالقاسم الجموعي إذن يمزج كما يمزج أبو سليمان الداراني الجموع بالحبة ، وينحط أيضاً خطوة نحو توضيح حقيقة المعرفة الصوفية ، وأصل الحبة المعرفة ، وأصل الطاعة التصديق ، وأصل الخوف المراقبة ، وأصل المعاصي طول الأمل ، وحب الرياسة أصل كل موبقة » وهو هنا يعتبر معرفة الله أصل كل حب . . . بل إن قليل العمل مع المعرفة عنده خير من كثير العمل بلا معرفة . وكان يقول : « تعرف وضع رأسك ، فما عبد الله بشيء أفضل من المعرفة » .

وأخيراً إن رأس الأعمال كلها الرضا عن الله ، والورع عاد الدين . . . والحسن الحسين ضبط اللسان . ومن شكر الله جلس في ميدان الزيادة ، ومن حمده . . . عد المصائب نعمًا وشكر الله على

(١) نفس المصدر: ج ٤ ص ٣٣١.

(٢) أبو طالب المكي : قوت القلوب ج ١ ص ٥١١ .

(٣) أبو نعيم : حلية ج ١٠ ص ٣٢٣

(٤) أبو طالب المكي : قوت القلوب ج ٢ ص ٣٥٤ .

ذلك ، ولو زوّت عنه الدنيا<sup>(١)</sup> .

وبعد : فإن قاسماً الجوعى يمثل مدرسة الشام أصدق تمثيل . . . كان جوهر دعوته الجوع ، وكذلك سمى به ، ولكن الجوع عنده كان قد تطور ، فاتصل بالزهد والمحبة ، ثم تناول الرجل « المعرفة والرضا » ، خاض في كل هذه « الدرج » ولكن النصوص قليلة . ولم يكن أبو سليمان الداراني وأحمد ابن أبي الحواري وقادس الجوعى ، هم وحدهم يحملون لواء الفكرية الجوعية وما يتصل بها من مقامات الزهاد وأحوالهم . بل إننا نرى مجموعة كبيرة من العباد ولكن لم يبق لنا من تراجمهم سوى القليل : فنرى فكرة الجوع أيضاً لدى مضاء بن عيسى الزاهد الشامي « إن ترك لقمة خير من قيام ليلة » ويتكلم عن المعرفة « الإلهام ويربطها بالخوف . فإذا خاف العابد الله ألهمه ، وعمل له ، لا يحتاج الإنسان إلى دليل » خف الله يلهمك ، واعمل له ، لا يلجئك إلى دليل ». وأخيراً يردد نفس تعبيرات أبي سليمان الداراني : « عمل النهار يستخرجه الليل ، وعمل الليل يستخرجه النهار » وكذلك القول المنسوب إلى الداراني « إذا وصلوا إليه ، لم يرجعوا عنه ، إنما رجع من رجم من الطريق » ثمأخيراً يقول « من رجا شيئاً طلبه » وهو يقصد الله « ومن خاف من شيء هرب منه » الدنيا ومن فيها « ومن أحب شيئاً ، آثره على غيره » ، وهو يقصد هنا أيضاً الله<sup>(٢)</sup> .

وكان هناك غير منصور بن عمر أبو كريمة العبدى وبشير الطبرى ، كما أنّي أيضاً عباد آخرون من واسط ، ولعلهم تابعوا خطى الشيخ الكبير الداراني - كأبى عباد الشامي . ثم نرى أيضاً عبارات سيدكرها بعض هؤلاء العباد ، فنسمع على بن الفتح الحلبي يقول في يوم نحر « يارب أرى الناس يتقربون إليك باللوان الذباائح ، وإن تقربت إليك بجزني<sup>(٣)</sup> » ، وسيقول الملائكة فيما بعد في يوم نحر أيضاً :

تهدى الأضاحى وأهدى مهجتى ودمى

\* \* \*

#### ٤ - عباد بيت المقدس :

ثم إذا انتقلنا إلى الجنوب - وجدنا عباد بيت المقدس . ومن العجب أن نرى عباد بيت المقدس - فيما يذكر المؤرخون - يقومون بكرامات تشبه معجزات المسيح من إبراء المرضى ، كإدريس بن

(١) أبو نعيم : حلية الأولياء ج ١٠ ص ٣ ، وابن الجوزى : صفة ٤ ص ٢١١ .

(٢) أبو نعيم : الحلية ج ٩ ص ٣٢٤ ، وابن الجوزى : صفة ج ٤ ص ٢٠٩ .

(٣) ابن الجوزى : صفة ج ٤ ص ٢١٥ .

أبي خولة<sup>(١)</sup> . كما أن الكثرين منهم كانوا يتخضون ، فلا يعرفون . وفي رحاب مدرسة الشام أيضاً ظهرت مدرسة على ثغرها ، وعلى جبال لبنان ، كما ظهرت في البداية . . . حيث كان يذهب رجال الشام من الزهاد ، ورجال العراق أيضاً من الزهاد ، إلى الكعبة ، حيث يقومون بالحجج . ولقد تكلمنا من قبل عن رحلات سفيان الثوري و مقابلاته مع شيبان الراعي<sup>(٢)</sup> . ومع أبي حبيب البدوي . ونرى نفس الشيء هنا ، ونرى الداراني يبدو في بعض مقابلاته مع هؤلاء ، آنا في مقام الشيخ ، وآنا في مقام المريد . . . فرقة كان يمر في جبل اللكام في جوف الليل ، فسمع رجلا يقول في دعائهما « يا سيد وأملي ، ومؤتملي ، ومن به تم عملى أعود بك من قلب لا يشتق إليك ، وأعود بك من دعاء لا يصل إليك ، وأعود بك من عين لا تبكي عليك » ، فأدرك أبو سليمان أنه إمام « عارف » من العارفين المستربين : فقال له : يا فتى إن للعارفين مقامات وللمشتاقين علامات : فسأله العارف : ما هي : فأجاب الداراني : كتمان المصيّبات ، وصيانت الكرامات : وطلب العارف منه العظة . فقال الداراني : اذهب ولا ترد غيره ، ولا تدخل بشيئه عنه . . . اذهب فلا ترد الدنيا ، واتخذ الفقر غنى ، والبلاء من الله شفاء ، والتوكّل معاشاً ، والجوع حرفة ، واتخذ الله لكل شدة عدة . . . » فصعق الشاب ، صدقاً ، فتركه أبو سليمان ومضى . ولكن نرى موقفاً آخر ، يبدو فيها أبو سليمان الداراني في مقام أدنى من مقامات هؤلاء العباد . في طريقه إلى الحج أيضاً ، وكان معه تلميذه ابن أبي الحواري . . . قابل رجلاً عليه طمران رثان ، وكان الشيخ وتلميذه قد تدرعاً بالفراء من شدة البرد ، بينما كان الرجل يرشح عرقاً ، فعطّف عليه أبو سليمان الداراني ، وسأله « ألا ندثرك ببعض ما معنا . » فقال الرجل : يadarani . الحر والبرد حلقات الله تعالى : إن أمرها أن يعشيان أصحابي ، وإن أمرها أن يتركتان تركان ، يadarani تصف الزهد ، وتحف من البرد ، وأنا شيخ لي في هذه التربية منذ ثلاثين سنة ، ما انتقضت ولا ارتعدت ، يلبسني في البرد فيحـا من محـته ، ويلبسني في الصيف مذاق بـرـد محـته » . . . ثم مضى وهو يقول « يadarani تبـكي وتصـحـ ، وتسـريحـ إلى التـروـيـ . . . » فكان أبو سليمان الداراني يقول : لم يـعرـفـني غـيرـه . . . <sup>(٣)</sup> وبعد : فقد كانت البوادي والبراري بحالاً لمقام هؤلاء الزهاد ، وقد كان الزهاد يرون فيهم الأبدال مستربين على حديث منسوب للنبي ﷺ ، شك فيه علماء السنة ، ومستربين أيضاً على حديث « رب أشعث أغير . . . » أو هو حديث صحيح كان الزهاد يحاولون قدر استطاعتهم مقابلة هؤلاء الزهاد من

(١) نفس المصدر : ج ٤ ص ٢١٨ :

(٢) نفس المصدر : ج ٤ ٣٤١ - ٣٤٣ .

(٣) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ٣٠٦ ، ٣٤٣ .

ساكن البراري ، وهم ينأون عن الناس ويحاولون الاختفاء بدارتهم ويعيشون مع أنغامهم ، يرعنون بها الصحراء .

## ٥ - عباد جبل لبنان :

ولكن كما قلت كانت هناك مدرسة تتكون - على جبال لبنان ، وعلى التغور العلية ، أى عواصم الحدود بين البلاد العربية وبين الدولة الرومية ، وعلى الرباطات في أعلى البحر. ولا بد أن الجبل والبحر والحدود المضطربة غير الآمنة قد استهوت عدداً غير قليل من هؤلاء العباد . . . .

وببدأ مدرسة لبنان عند أغلب مؤلفي الطبقات من الأقدمين بالإمام أبي عمرو الأوزاعي (المتوفى عام ١٥١هـ) وقد كان الأوزاعي فقيهاً بمعنى الكلمة ، وكان له مذهب يصارع - المذاهب الأربعية - ولكن لم يكتب لذهبه الفقهىبقاء ، وقد أقيمت محاولات متعددة لعرض هذا المذهب الفقهي وتبنّى أصوله ، وكتبت مقالات متعددة في تأثير القانون الروماني في فقهه أو عدم تأثيره . وقد عمل الأوزاعي للأمويين وأخلص لهم ، وكان هو الذي أفتى بقتل عيلان الدمشقي ، في مذبحه لم يعرف لها التاريخ شيئاً ، ثم حين أتى العباسيون - نائى عنهم - وزرى أبي جعفر المنصور الخليفة العباسي الثاني يعاتبه أنه أبطأ عنهم<sup>(١)</sup> ، أى أنه لم يتصل بهم كما اتصل بالأمويين من قبل . وقد كان للأوزاعي صلات بسفیان الثوری<sup>(٢)</sup> . ونلاحظ أن كلیهما فقيه ، وأن الثوری انتهى فعلاً إلى التزهد ، بل كان يتزدد على رابعة العدوية وعلى طائفة الروحانيين في البصرة ، ثم إنه قابل شیبان الراعی وأبی حییب البدوی ، وكانت له بها صلات ، فهل حدث أيضاً هذا للأوزاعي . لاتحدثنَا النصوص التي ين أيدینا عن شيء من هذا .

كان الأوزاعي - كفقيه بل رئيس مدرسة في الفقه ورعاً ، ورع الفقهاء وكان واعظاً ، وعظ الفقهاء ، وزراه في مو عظه لأبی جعفر المنصور يتخذ لا طريق الفقهاء وحدهم ، بل أيضاً طریق الحديثين : فيقيم مو عظه على أحادیث مستندة .

وكان الأوزاعي ، يمثل وجهة نظر أهل السنة في الشام ، مع موالة لوجهة النظر الأموية ولذلك كان يعلن : خمس كان عليها أصحاب محمد ﷺ والتابعون بإحسان ، لزوم الجماعة ، واتباع السنة ، وعمارة المسجد وتلاوة القرآن ، والجهاد في سبيل الله<sup>(٣)</sup> . . . والسنة عنده هي كل شيء «اصبر نفسك على السنة ، وقف حيث وقف القوم ، وقل بما قالوا ، وكف عما كفوا عنه ، واسلك سبيلاً

(١) أبو نعيم : الخليفة ج ٦ ص ٣١٦ .

(٢) نفس المصدر : ج ٧ ص ٣٨ ، ٣٩ .

(٣) نفس المصدر : ج ٦ ص ١٤٢ .

سلفك الصالح . فإنه يسعك ما وسعهم ، ولا يستقيم الإيمان إلا بالقول ولا يستقيم القول إلا بالعمل ، ولا يستقيم الإيمان والقول والعمل إلا بالنية موافقة السنة »<sup>(١)</sup> . . . والنصل طويل وهام في مجال الفرق والكلام . ولعل هذا ما جعله يقف موقفاً عنيفاً تجاه غيلان حين نادى بالحرية الإنسانية . ولذلك أفضل أن أجواز عن الأوزاعي ، ونحن بقصد التكلم عن الحياة الروحية في الإسلام ، تجاوزت عن بقية الأئمة العظاء الورعين من أمثال أبي حنيفة وممالك الشافعى وأبن حنبل . كان هؤلاء عملهم العظيم في ميدان الفقه ولم تكن الحياة الروحية من عبادة وزهد - بمعنى الفنى - من نطاق أعمالم .

ولكن جبل لبنان كان يجذب إليه العباد ، يعيشون على قمه وفي كهوفه صيفاً وشتاء ، وكان الزهاد الكبار ، ثم الصوفية من بعدهم يحاولون مقابلة هؤلاء العباد والأخذ عنهم . . . وسرى في حياة ذى النون والسرى السقطى وغيرها من الصوفية الكثير من هؤلاء العباد المجهول الأسماء ، غير أن التاريخ ترك لنا أسماء البعض منهم .

ومن هؤلاء على الجرجانى . ويعتبره ابن الجوزى من أساتذة بشر بن الحارث المشهور بالحافى ، ومن كبار صوفية بغداد . وقد لقى بشر الحافى على عين ماء في جبل لبنان ، فما رأى الجرجانى بشراً قال : بذنب مني لقيت اليوم إنسيا . ثم مضى فعدا بشر الحافى خلفه وقال له : أوصنى . فالتفت إليه وقال : أمستوصص أنت ! عائق الفقر ، وعاشر الصبر ، وعاد الهوى ، وعاف الشهوات . واجعل بيتك من لحدك ، يوم تنقل إليه ، على هذا طاب المسير إلى الله عز وجل<sup>(٢)</sup> .

ومن الذين عرفوا أيضاً من عقلاء المخانين بجبل لبنان « شيئاً المصائب » وكان يتغنى بالمحبة ، وقد قابله ذو النون المصرى على جبل لبنان وأخذ يعلم ذا النون عن هؤلاء الذين أنسهم الله بقربه . وأن من وصل منهم إلى هذا أعطاه الله أربع خصال : عزاً من غير عشيرة ، وعلماً من غير طلب ، وغنى من غير مال ، وإنساً من غير جماعة . . . ثم غشى عليه ، فلما أفاق . . . قال :

إن ذكر الحبيب هييج شوق      ثم حب الحبيب أذهب عقلى

ويشرح حاله فيقول « وقد استوحشت من ملاقات الملائken وقد أنسست بذكر رب العالمين ». ثم يشرح لدى النون المحبة « أحب مولاك ، ولا ترد بحبه بدلاً ، فالمحبون لله تعالى هم تيجان العباد وعلم الزهاد ، وهم أصفياء الله وأحبابه<sup>(٤)</sup> » .

(١) نفس المصدر : ج ٦ ص ١٤٤ .

(٢) ابن الجوزى : صفة ج ٤ ص ٢١٤ .

(٤) ابن الجوزى : صفة ج ٤ ص ٣١٧ .

ثم يذكر لنا محمد بن المبارك الزاهد المشهور اسم عابد آخر كان يعيش في جبل لبنان ، واسمه « عباس المجنون ». وقد ذهب إليه محمد بن المبارك وبصفته فيقول « إذا برجل عليه جهة صوف ، مفتقة الأكمام ، عليها مكتوب – لا تباع ولا تشرى – قد اترر بمثغر الشموع ، واتسع براءة القنوع ، وتعمم بعمامه التوكيل » ولرأى محمد بن المبارك اختفى وراء شجرة . وناشده ابن المبارك بالله أن يظهر . فأقبل عليه . فقال له : « إنكم معاشر العباد ، تصبرون على الوحدة ، وتقاسون في هذه القفار الوحشية » ففضحك ، ووضع كمه على رأسه وأخذ ينشد :

يا حبيب القلب من لي سواكا  
ارحم اليوم مذنبًا قد أتاكا  
أنت سؤلي وبغيتي وسروري قد أبى القلب أن يحب سواكا  
يا مناي وسيدي واعتمادي طال شوق - متى يكون لفاكا  
ليس سؤلي من الجنان نعيم غير أنى أريدها لأراكا  
ثم غاب عنه ، وانتظره ابن المبارك عاماً كاملاً ، فلم يظهر . ويبدو أن أبي سليمان الداراني كان على صلة به أيضاً . إن ابن المبارك يقص لنا أنه لقى غلام أبى سليمان الداراني فسألته عن العباس ووصفه له . فقال : واسوقة إلى نظرة أخرى منه . . . ذلك عباس المجنون ، يأكل في شهر أكلتين من ثمار الشجر ، أو نبات الأرض . يتبعه منذ ستين عاماً<sup>(١)</sup> .

ولعل عباساً هذا يمثل لنا عباد جبل لبنان أكبر تمثيل ، كانوا هناك يلتحفون بالجبال ، ويقتاتون بفواكه الجبل أو يخضرواها وينأون عن الناس . وكان يصلطمون بالحب الإلهي أو بالسوق إلى لقاء الله . وكانوا ينظرون إلى النعيم الآخرى كأنه معبر فقط لرؤية الله . وليس لنا ما يؤكد العلة في خروجهم إلى التبعد في جبال لبنان ، وجبال سوريا ، وجبال اللكام ، هل كان هذا نتيجة للذنوب ، أعقبتها توبه ، أم هي نوازع داخلية ، أصابتهم كما أصابت المتعبدين في مختلف بقاع العالم الإسلامي . ثم ليس لدينا أيضاً المصادر الكافية التي تصور لنا حياتهم تصویراً كاملاً . ولكن توکد ما يديننا من مصادر ومعلومات أنهم لم يحبوا حياة جمعية ، كما أنهم لم يتأثروا بالرهبة المسيحية ، وقد أخطأ المستشرقون الذين حاولوا رسم حياتهم وتصورها على نمط هؤلاء الرهبان ، فليست هناك صلات تذكر ، وإن كانت وجدت ، لأنها فيها المؤرخون القدماء من المسلمين والمسيحيين .

(١) أبو نعيم : الخلية ج ١٠ ص ١٤٥ ، وأبن الجوزي : صفة ج ٤ ص ٣١٧ ، ٣١٨ .

## الفصل الثالث

### مدرسة الشغور

أفرد ابن الجوزي في براءة نادرة مكاناً خاصاً في كتابه صفة الصفة للمصطفين من أهل الشغور والعواصم . وكانت الشغور والعواصم تعنى تلك المدن القائمة على الحدود بين « دار الإسلام » و « دار العدو » أو الشغور الواقعة على البحر ويرابط فيها « مرابطة » من المجاهدين لصد هجمات العدو . وكانت الإسكندرية مكاناً للمرابطة لمدة طويلة من الزمن ، ثم استقرت أمورها . ولذلك سخرر جها من بعثنا هذا . ولكن أهم الشغور والعواصم التي تسترعى أنظار الباحث كانت شغور الإقليم السوري ، سواء على شواطئ البحر ، أم في شهالها حيث كانت « الم الرابطة » أمام العدو الروماني البيزنطي .

وقد استن العباد من قبل ثم الزهد من بعدهم ، بل الصوفية أنفسهم سنة « الم الرابطة » فكانوا يذهبون إلى هذه « الرابط » لمحادحة العدو ، وقد نشأت في المغرب الأقصى فيها بعد – دولة كبرى – اتخذت « الم الرابطة » اسمها ورسماً مع تصوف واضح ، وكان للمرابطين في شمال أفريقيا وفي الأندلس دور هام في تاريخ الإسلام في تلك البلاد .

والألاحظ أولًا أن عباد الشغور والعواصم كانوا إما فقهاء وإما محدثين – في بادئ أمرهم – ثم دفعتهم « دفعة » من الزهد أو التصوف نحو المرابطة . ثم أرى ثانياً أيضاً أن الكثيرين منهم ، لم يكونوا أصلاً من أهل البلاد التي أقيمت فيها الشغور أو العواصم ، بل أتوا إليها من بلادهم الأصلية – كالبصرة أو الكوفة أو خراسان ، حقاً إن الزاهد الكبير يوسف بن أسباط كان فعلاً من أهل الشغور ، ولكن العدد الأكبر منهم كانوا « مهاجرين » أتوا إلى الشغور إما للمشاركة في الجهاد ، وللفوز بالاستشهاد ، وإما لتنمية عزائم المجاهدين وأخيراً – إن معنى الرابط ، والشغور تغير بعضى الأزمان فأصبح « الرابط » مجرد مأوى لشيخ الصوفية وأتباعهم ، اللهم في حالات معينة ، يقيمون فيه عباداتهم وشعائرهم ، وانتهى معنى الجهاد والاستشهاد فيه .

وقد لاحظت – أن هؤلاء العباد كانوا فقهاء وعلماء ومحدثين . ويتحقق هذا في أحد الأوائل من تلك الطائفة ، وهو أبو إسحاق الفزارى ( المتوفى عام ١٨٨ھ ) ، بحيث يقول عنه صاحب الخلية « كان لأهل الأثر والستة إماماً<sup>(١)</sup> » ويقول عنه ابن الجوزي « صاحب سنة وغزو<sup>(٢)</sup> ». وقد دعنه

(٢) وابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ٧٣٣ .

(١) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٢٥٣ .

هذه السنة أنه كان يأخذ المال من السلطان والإخوان – أى يقبل المدايا من الخليفة ومن إخوانه من المسلمين » فكان ما يأخذه من الإخوان ينفقه في المستورين الذين لا يتحركون » أى ينفقه على العباد والزهاد من لا يتربون أماكن عبادتهم « والذى يأخذه من السلطان ، كان بخرجه إلى مستحقيه من أهل طرطوس<sup>(١)</sup> » أى ينفقه في مستحق الصدقات من أهل الثغر الذى عاش فيه وهو طرطوس ولكن قبوله مدببا الخلاف لا يعني أبداً أنه عاش في رحابهم . لقد طلب منه هارون الرشيد أن يبق لديه : وقال له : أيها الشيخ : إنك في موضعقرب . فرفض وقال : إن ذاك لا يعني عن يوم القيمة من الله شيئاً<sup>(٢)</sup> ». ولذلك يصفه صاحب الخلية أيضاً بأنه : « تارك القصور والجواري ، ونازل الثغور والبراري<sup>(٣)</sup> » ولقد استقام – بعد طرطوس والمصيصة ، ووسم باسم الشامي « كان الأوزاعي والفرازى إمامين في السنة ، فإذا رأيت الشامي يذكر الأوزاعى والفرازى ، فاطمئن إليه ، كان هؤلاً أئمة في السنة<sup>(٤)</sup> » ولذلك أخذ عن الفرازى الأئمة الكبار من المحدثين والصوفية ، كسفيان الثورى والأوزاعى ومحمد بن يوسف الأصفهانى بل كان الأخير يذكر عنه أنه الصادق المصدق . وكان العابد الخراسانى الكبير « الفضيل بن عياض » يتшوق لرؤيته ويقول « لربما اشتقت إلى المصيصة ، ما بي فضل الرابط ، إلا أرى أبا إسحق الفرازى » ولقد كان يرابط في المصيصة ومعه في الرابط إبراهيم بن أدهم الصوفى المشهور ، وقد أبقيت لنا المصادر بعض العبارات القليلة عنه في الورع « إن من الناس من يحب الثناء عليه ، وما يساوى عند الله جناح بعوضة » ، والقول الآخر « من قال الحمد لله على كل حال ، فإن كانت نعمة ، كان لها كفاء وإن كانت مصيبة ، كان لها عزاء<sup>(٥)</sup> » .

أما الشخصيات التي يتضمن فيها المجزء من أماكن داخلية إلى الثغور فكثيرة منهم عيسى بن يوسف ابن إسحق السبىعى المهدانى ( المتوفى عام ١٨٧ هـ ) « كان من الكوفة ، فتحول إلى الثغر ، فقتل الحدث » وكان من أهل « الورع » ولا يقبل مالا لا من الخليفة ولا من غيره عن روایته للحديث ، وقد ذكره ابن حنبل وأثني على ورعيه . وكان ابن حنبل يحب هذا النوع من المحدثين والفقهاء ، الذى يختلط نوع من الورع والزهد بفقههم وتحذيقهم<sup>(٦)</sup> . ومن هذه الشخصيات على بن بكار ( المتوفى عام ١٩٩ ) . وقد كان على بن بكار فقيها بصرىًّا ، ولكنه سكن المصيصة مرابطاً ، صحبه إبراهيم بن أدهم

(١) القشيرى : الرسالة .. ج ٢ ص ٥٤٣ ، ٥٤٤ .

(٢) أبو نعيم : الخلية ج ٨ ص ٢٥٣ ، ٢٥٤ .

(٣) نفس المصدر : ج ٢ ص ٢٥٤ .

(٤) ابن الجوزى : صفة ج ٤ ص ٢٣٣ .

(٥) نفس المصدر : ج ٤ ص ٢٣٤ .

(٦) نفس المصدر : ج ٤ ص ٢٤٠ .

وأبا إسحق الفزارى ومتىلد بن الحسين . وقد ذكره صاحب الخلية ، فقال : « المراقب الصبار ، المجاهد الكلرار <sup>(١)</sup> ». ويتضح من هذا صدق ملاحظتى الأولى والثانية : وهى أن رجال التغور كانوا فقهاء أولاً ، ولم يكونوا في الأغلب من أهل أقاليم التغور . كما نلاحظ أنه كان هناك روح عامة لدى زهاد العالم الإسلامى تدفعهم نحو المراقبة ، وأن إبراهيم بن أدهم ، وكما سترى بعد حين نبحث في حياته ، وقد صاغها المستشرقون صياغة فيها غلو وعدم صدق - على نسق حياة بودا ، كانت حياته إسلامية بحثة ، وأنه رابط كما رابط غيره من الزهاد ، وأنه اتبع السنة ، كما اتبعها غيره من عباد المسلمين كان على بن بكار إذن فقيهاً وصاحب سنة ، ولم يمنعه فقهه وستته من أن يصبح إبراهيم بن أدهم . ولو شك أبو إسحاق الفزارى - وكان أيضاً فقيهاً ، وعلى بن بكار في سنية إبراهيم بن أدهم ، ولو تبين لها أنه كان يعيش في ضوء تعاليم بودا ، لما اصطحباه ، ولا رابطا معه .

كان على بن بكار - كما قلت - بصرىًّا ، وكان فقيهاً . ثم ما لبث أن ترك البصرة ، كما ترك الفقه ، وخرج مع إبراهيم بن أدهم مربطاً في المصيصة ، وكان يبكي دائماً ، وتلك سنة أهل البصرة من العباد والزهاد . . . حتى عمى ، وكان أثر الدموع على خديه <sup>(٢)</sup> . وكان يتأى عن فراشه ، ويقضى الليل كله في العبود والتهدج .

وف المصيصة ، عاش في رباطها مع بقية أصحاب إبراهيم بن أدهم وبخاصة أبي إسحاق الفزارى ، وكانا يكتسبان عيشهما بالاحتطاب ، ثم يشاركان في المغازى ، قد ذكرت المصادر بطولة على بن بكار في القتال <sup>(٣)</sup> .

وقد ترك لنا على بن بكار ملحات جميلة في حياة المسلمين الروحية : إننا نراه يضع قاعده في الزهد في صورة نصيحة لأحد تلامذته : اتق الله والرَّزْمَ يَتَكَ وَامْسِكْ لَسَانَكَ وَاتَّرَكَ مُخَالَطَةَ النَّاسِ ، تتزل عليك الحكمة من فوقك » فهو إذن يؤمن بعلم للدنى ، يتنزل على الزاهد من أعلى ، حين يسلك طريق التصفيية : التقى ، والخلوة ، والصمت <sup>(٤)</sup> والانفراد . ويكره التزين والتصنع - حتى للعباد الكبار . فقد جاءه رسول من حدائق المرعشى الزاهد الكبير يقرأ السلام . فيرد عليه على بن بكار قائلاً : « عليكم وعليه السلام ، لأنّ لأعرفه يأكل الحلال منذ ثلاثين سنة ». ثم يفكّر مليئاً ويقول « لأنّ أتق الشيطان ، أحب إلى من ألقاه » ، وعجب الحاضرون وسائلوه في هذا . فأجاب : « أخاف أن

(١) أبو نعيم : الخلية ج ٩ ص ٣١٧.

(٢) ابن الجوزى : صفة ج ٤ ص ٢٤١.

(٣) نفس المصدر : ج ٤ ص ٢٤٢ .

(٤) قوله في الصمت كلامات أوردها القشيري في الرسالة ج ١ ص ٣٠٣ .

أتصنع له ، فأترين لغير الله ، فأسقط من عين الله<sup>(١)</sup> ». وهذا مقام في التوحيد غريب ، يعلمه الزهاد والصوفية ، وهو متصل بأعماق نفوسهم . كان الكثيرون منهم يتأون عن مقابلة بعضهم البعض ، خوفاً من أن يتصنعوا ، ويداهنوا بعضهم البعض ، وخوفاً أيضاً من أن يحصد الواحد الآخر ، إذا ما أحساً بأنهما يتنافسان في العبادة ، وأن أحدهما علا على الآخر في عبادته . كانت العبادة ، والتزهد ، والخروج عن دنيا الناس ، لله وحده ، فلا ضير إن زاد الواحد منهم وقصر الآخر .

وكان مخلد بن الحسين (المتوفى عام ١٩١ هـ) أيضاً من فقهاء البصرة ، وعبادها وتحول أيضاً مربطاً في المصيصة ، صحبه إبراهيم بن أدهم ، وعلى بن بكار وأبي إسحاق الفزارى – وهو يمثل أيضاً الهجرة من الداخل إلى الشغور ، كما يمثل أيضاً فكرة الفقهاء والزهاد . وكان مخلد بن الحسين يعيش على عطاء الخلفاء ، ثم ينفق ما يأخذ على الفقراء . وقد ذكر القشيري « كان يأخذ من السلطان ، ولا يأخذ من الإخوان . وكان يقول : السلطان لا يعن والإخوان يعنون<sup>(٢)</sup> ». وكان أهم ما يميز مخلد بن الحسين ، هو الصمت ومحاولة السيطرة على كلامه ، بحيث يقول : « ماتكلمت بكلمة أريد أن أعتذر منها منذ خمسين سنة ». ويدعو إلى المداراة ، حتى مداراة جاريته الحشبية . وإذا كان يدعو إلى المداراة ، فإنه يدعو إلى التحوم وعدم الشهرة فإذا ذكروا أخلاق بعض الصالحين أمامه ، ويبدو أن أصحاب مجلسه أدرجوه في هؤلاء . فقال :

لا تعرضن بذكرنا « في ذكرهم ليس الصحيح إذا مسى كالمقعد  
وأخيراً – لقد كان يرى مخلد أن الشيطان ليعرض للعباد في كل ما نذهبهم الله إليه ، ولا يبالى بأيتها ظفر ، إما غلوّاً فيه ، وإما تقصيراً عنه . كان مخلد بن الحسين إذن يدعو إلى القصد والاعتدال . على أن أهم ما يميز مخلد بن الحسين في تاريخ الحياة الروحية عند المسلمين أنه كان من رجال إبراهيم بن أدهم وفي صحبته ، وأنه ترك البصرة ، ترك دنياه كلها ليكون في معيته .

ولكن ما يثبت أن يظهر في الشغور زاهد من أكبر زهاد المسلمين ، ويعيش أيضاً في رباط إبراهيم بن أدهم هو حذيفة بن قتادة المرعشى أو حذيفة المرتعش (المتوفى عام ٢٠٧ هـ) – وقد صاحب حذيفة أول أمره سفيان الثورى<sup>(٣)</sup> ، ويبدو أنه خرج معه في أسفاره مراراً ، « ولكنه شغل بالعبادة عن الرواية » ثم لزم إبراهيم بن أدهم ، بحيث كان يسأل بعد وفاة إبراهيم عن أحواله . ورحل معه مراراً إلى الحجج ، وإلى الكوفة ، ثم استقر في رباط المصيصة<sup>(٤)</sup> . غير أن السرى السقطى الصوفى البغدادى

(١) أبو نعيم : حلية ج ٩ ص ٣١٧ - ٣١٩ ، وابن الجوزى صفة ج ٤ ص ٣٤٠ - ٣٤٢ .

(٢) القشيري : الرسالة ج ٢ ص ٥٤٤ .

(٣) ابن الجوزى : صفة ج ٤ ص ٢٤٥ .

(٤) النهائى : جامع كرامات الأولياء ج ١ ص ٣٨٦ % ٣٨٧ .

الشهور بضعة في أول الورعين في زمانه فيقول « كان أهل الورع في أوقاتهم أربعة : حذيفة المرتعش ويوسف بن أسباط وإبراهيم بن أدهم وسليمان الخواص ، فنظروا في الورع ، فلما ضاقت عليهم الأمور ، فزعوا إلى التقلل »<sup>(١)</sup> أي أخذ القليل من الدنيا . وكان الورع رائد عدد كبير من العباد . وذكر حذيفة المرعشى دائمًا في قائمة هؤلاء « من أهل العلم الذين يتظرون في الحلال - النظر الشديد ، لا يدخلون بطونهم إلا ما يعرفون من الحلال ، والإستفوا التراب »<sup>(٢)</sup> وهذا يدل على ما كان للرجل من مكان عظيم في تاريخ الزهد في الإسلام وكان حذيفة يتكلم في أعماق النفس الإنسانية . ويصنف القلوب فالقلوب قلبان : قلب ملح في مسألة ، وقلب يتوقع ساعته . وأن عمل القلب على خوف سوء ، وكذلك عملها على رجاء . كلامها سوء لديه . إنما أراد فقط قلباً خالياً من الاثنين من الخوف ومن الرجاء ، ومن الملوى « لا تهوى شيئاً » ومن القسوة . فإذا فعل هذا ، أصابته الحكمة ، وإنك ربما أصبحت الحكمة فوق مزيلة . ولا بد من طاعة الله في السر ، « فما أطاع الله في السر ، أصلح له قلبه شاء أو أبى »<sup>(٣)</sup> ودعا إلى الوحدة ، وهي عنده أعظم من القيام بالفرضية جماعة ، لو أمكن الاحتياط لها . إن العالم يعرف ما يأتي عنها . ومن آثر مراد الله على هواه أقض عليه كل شيء ، وسخر له الماء والمواء<sup>(٤)</sup> . وكذلك لا بد للقلب من الخشوع والخشوع هو قيام القلب بين يدي الحق - بهم بمجموع<sup>(٥)</sup> . وأول ما يفقد الإنسان من دينه هو الخشوع ويطلق حذيفة بعض مخات في التصوف .

فيعرف الإخلاص بأنه هو استواء أفعال العبد في الظاهر والباطن<sup>(٦)</sup> .

واخيراً - إنه يدعو إلى الزهد الكامل في الدنيا ... . ويدرك أنه منذ أربعين سنة لم يملك إلا قيضاً واحداً<sup>(٧)</sup> ولقد كان حذيفة . معلماً كبيراً وقد سأله أبوه يوسف بن أسباط أباه يوسف عن علم حذيفة . فأجاب يوسف « كان معه علم كبير - حسنة الله » والعلم المقصود هنا ... هو علم الزهاد والصوفية أو علم القلوب . فلم يكن حذيفة صاحب حديث بل شغل بالعبادة عن الرواية ولعل أحمد ابن يوسف بن أسباط كان يسأل أبيه عن علم حذيفة بالفقه والحديث وأجاب يوسف بأنه كان لديه كنز العلوم ، علم القلوب ، وهو الذي يحسن الله ويلقيه في تفاصيل العباد . وكما قلنا كان حذيفة معلماً

(١) القشيري : الرسالة - ج ١ ص ٢٨٤ / ٢٨٥ .

(٢) أبو نعيم : الحلية ج ٨ ص ٢٧١ .

(٣) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ٢٤٤ - ٢٤٥ .

(٤) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ٢٤٤ - ٢٤٥ .

(٥) القشيري : الرسالة ج ١ ص ٣٣٩ .

(٦) نفس المصدر : ج ٢ ص ٤٤٣ .

(٧) أبو طالب المكي : قوت القلوب ج ٢ ص ٣٩ .

كبيراً أثراً في معاصريه كيوسف بن أسباط وغيره ، كما أثروا هم فيه ثم انتهى تأثيرهم إلى تلميذ كبير لهم هو عبد الله بن خبيق . بل كان هؤلاء الثلاثة ، يوسف بن أسباط وحديفة بن قتادة ، ثم تلميذهما عبد الله بن خبيق يمثلون مدرسة كبيرة متراقبة ، ولعل هذا يدعونا إلى بحث في مدرسة من مدارس الغور . وهي أنطاكية .

## الفصل الرابع

### مدرسة أنطاكية

#### بدايات التأثير اليوناني الفلسفي في المسلمين

كانت أنطاكية مدينة رومانية قديمة وقد ازدهر فيها مركز للثقافة اليونانية العلمية والفلسفية وقد عانت أنطاكية في القرون السابقة أحاداثاً كثيرة ، فقد غزاها الفرس ، وكادوا أن يغزووها تغريباً كاملاً ، ثم خربتها زلزال متعددة ، وفتحها أبو عبد الله الجراح عام «١٧٥هـ» وسكنها العرب ، واعتبروها «قصبة العواصم من الشعور الشامية» وكانت تمييز بطيب هوائها وعدوبه مائة وكثرة فواكهها ، وسعة الحياة فيها . «وكل شيء عند العرب من قبل الشام ، فهو أنطاكى<sup>(١)</sup> » وهذا يبين تماماً أهمية هذه المدينة وإقبال العرب على السكنى فيها .

ومن المؤكد أنه بقيت عناصرها الرومانية وأثار سكانها في المدينة ، كما كان النصارى يعيشون بجانب المسلمين فيها ، وفيما حولها من قرى . كما كانت الكنائس والبيع تنتشر في أرجائها .

وكانت حياة «الإسكندرية» في العهد الأول الإسلامي غير مستقرة ، إذ حاول الروم ماراً الاستيلاء على المدينة ، وكان أن تدواها أيدي البيزنطيين والمسلمين ماراً ثم استقرت بين أيدي المسلمين نهائياً . ورأى أصحاب المجلس التعليم الفلسفي والطبي من اليونانيين في الإسكندرية أن حياتهم العلمية في ثغر الإسكندرية مهددة . إذ انقطع الاتصال العلمي بينهم وبين القسطنطينية عن طريق البحر ولذلك قرروا الانتقال من الإسكندرية - في خلافة عمر بن عبد العزيز ، وقد اختاروا الانتقال إلى أنطاكية ، حقاً كانت حياة أنطاكية غير مستقرة أيضاً ، فقد كان البيزنطيون يحاولون الانقضاض عليها ثانية ولكن كانت المدينة - في العصر الأموي - في أيدي حكام أقوباء استطاعوا المحافظة عليها . ورأى أصحاب المجلس التعليم الفلسفي الإسكندرى أنهم يستطيعون في أنطاكية الاتصال ببيزنطة خلال طريق القوافل ، وأن يتداولوا الكتب ، وأن يكونوا على صلة ما بموطن العلم اليوناني حيثئذ . ولم يكن غاية أصحاب المجلس التعليم الطبي الإسكندرى - الهجرة إلى بيزنطة ، ذلك لأن المدرسة بقية في أنطاكية . منذ انتقالها في عهد الخليفة عمر بن عبد العزيز إلى عهد المتوكل (٢٣٢هـ - ٢٤٧هـ) . أى أن المدرسة بقية في أنطاكية حوالي مائة وعشرين أو مائة وأربعين عاماً تقريباً ثم

(١) ياقوت : معجم البلدان ج ١ ص ٣٥٣ - ٣٥٩ .

انتقلت إلى حران . وكان عمل المدرسة الأساسية في أنطاكية هو البحث عن المخطوطات واستيرادها في أوقات السلم بين الدولة العربية والإمبراطورية البيزنطية ، علاوة على أنها كانت تعنى بالترجمة من اليونانية إلى السوريانية<sup>(١)</sup> .

كانت أنطاكية إذن موطنًا علميًّا خطيرًا ، في العهد الإسلامي ، كما كان موقعها الجغرافي من حدود الدولتين ، أهمية حربية كبيرة ، أو بمعنى أدق كانت ثغرًا ينبع منها الجهاد ، ورباطًا للغزو ، ومن هنا أقبل الزهاد عليها مجاهدين ... ، كما نشأ في أراضيها وفي قراها زهاد شاميون .

## ١ - أحمد بن عاصم الأنطاكي فيلسوف التصوف الأول :

وإذا كان الغموض يحيط بتاريخ أنطاكية العلمي في تلك الفترة ، فإنه أيضًا يحيط بتاريخ أول رجال الزهد فيها ، غير أنها خلال النقد الداخلي للنصوص - ستحاول أن تلقي نظرة تركيبية على هذه الشخصية الغربية التي ظهرت في أنطاكية ، وسرى إلى أي حد انعكست ثقافة أنطاكية الفلسفية فيها ... وهذا الزاهد الأول أو رجل الروح الأول من رجال أنطاكية هو أحمد بن عاصم الأنطاكي<sup>(٢)</sup> . مع اختلاف في كنيته: يقول السلمي «كنته أبو علي ويقال أبو عبد الله وهو الأصح» ثم يصفه بأنه من أقران بشر بن الحارث والسرى (السقطي) والحارث الحاسي ثم يقول في دقة «إنه رأى الفضيل بن عياض<sup>(٣)</sup> » «أى أنه أخذ عنه ، ويتأيد هذا فعلاً أنه ينقل - فيما أورده صاحب الخلية - عن الفضيل بن عياض بعض أقواله<sup>(٤)</sup> . ويبدو أيضًا أنه كان معاصرًا لأبي سليمان الداراني ، فقد كان الداراني يسميه جاسوس القلوب<sup>(٥)</sup> . كما كان أكبر رواهه ومن أخذوا عنه تلميذ أبي سليمان الداراني الكبير - أى الزاهد أحمد بن أبي الحواري . والدلائل ناطقة على أنه قابله واستمع إليه<sup>(٦)</sup> . كما أخذ عنه أيضًا عبد العزيز بن محمد بن الختار الدمشقي (ويقال له أيضًا الأنطاكي) ، وابنه أحمد بن عبد العزيز الأنطاكي ومحمد بن يوسف ، وأحمد بن محمد بن موسى الأنطاكي . كما نقل لنا قصيده: عبد الله بن القاسم القرشي . ويدرك هذا القرشى أن أحمد بن عاصم أنشأه هذه القصيدة .

(١) الدكتور بدوى : التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية ص ٦٣ - ٦٧ .

(٢) الكلبافى : التعرف ... ج ١٢ .

(٣) السلمي : طبقات ص ١٣٧ ، الشعراوى : طبقات ج ١ ص ٧١ .

(٤) أبو نعيم : حلية ج ٩ ص ٢٨١ - ٢٨٣ .

(٥) الشعراوى : طبقات ج ١ ، والشيشري : الرسالة ج ١ ص ١٠٠ .

(٦) أبو نعيم : حلية ج ٩ ص ٢٨٠ - ٢٩٧ .

كما روى عنه أيضاً على بن عبد الرحمن الزاهد» وكذلك ابن مسروق الجريري<sup>(١)</sup> . أما ابن الجوزي فيقول إنه «من متقدمي مشايخ الشغور»<sup>(٢)</sup> إن من الأرجح إذن أن أحمد بن عاصم كان من طبقة أبي سليمان الداراني وكان معاصرًا له.

أما عن أساتذته ، فلا نعرف - فيما يين أيدينا من مصادر أنه تلمند على أحد من المشايخ من قبله اللهم إلا ذكره مرة واحدة للفضيل بن عياض - كما قلنا - كما أنه ليس لدينا أيضاً معلومات عن رحلاته وأسفاره ، اللهم إلا إذا كان قد قام بالحج وأنه قابل الفضيل بن عياض هناك في مكة ، وسياق حديث الفضيل بن عياض الذي ينقله أحمد بن عاصم يثبت هذا ، إذ كان كلام الفضيل بن عياض موجهاً لابنه على . وتخيل نعلم أن الفضيل بن عياض قد استقر هو وابنه وأسرته في مكة . ولذلك أكاد أجزم بأن أحمد بن عاصم الأنطاكي كان من رجال القرن الثاني وأنه توفى في أواخره . وإن أشك كل الشك فيما رواه السلمي - ونقله إلينا القشيري من أنه أخذ عن سهل بن عبد الله<sup>(٣)</sup> . وهذا تقابلنا مشكلة ثقافته . إن ابن الجوزي يذكر أنها «لا نعلم له مسندًا»<sup>(٤)</sup> . ويعني هذا أنه لم يشتغل بالرواية ولكنه لا يعني أنه جهل الحديث ، حقاً إنه لا يذكر عنه أنه درس على إمام من أئمة الحديث ، كما لا يذكر أنه تلقى علم الزهد أو العبادة أو القلوب ، عن شيخ من الشيوخ . ولكن يذكر في قصيده الوحيدة التي بقىت لنا أن لديه علمًا إلهامياً - وهو علم القلوب - أو علم التصوف - كما سيرف فيها بعد . وعلمه سعياً : وهو الفقه والحديث . يقول :

هل إلى الآن إن كنت طالباً سبيلاً هدى أو كنت للحق باغيا  
فعندي من الأنبياء علم مغرب فنه ياطام ومنه سعياً<sup>(٥)</sup>

وهنا نتساءل هل أثرت ثقافة أنطاكية الفلسفية في ثقافته ودخلت فيها . إن علينا أن نرجع إلى ما ترك من أقوال ، لتفحص ما فيها من آثار خارجية .

إن أول ما نلقاء عن تلك الآثار الخارجية أو بمعنى أدق معرفته بالتراث الفلسفي هو ما ذكره بنفسه «إني تبحرت العلوم وجربت الأصول ، وأدمنت الفكر وألهمت الاعتبار . وعنيت بالأذكار وطالعت الحكمة ، ودارست الموعظة وتدبّرت القول بالعقل . وصرفت المعافي بالذهن»<sup>(٦)</sup> » وهذا يدل

(١) السلمي : طبقات ص ١٣٧ % ١٣٨ .

(٢) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ٢٥٢ .

(٣) القشيري : الرسالة : ج ١ ص ٢٧٨ .

(٤) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ٢٥٣ .

(٥) أبو نعيم : حلية ج ٩ ص ٢٩٦ .

(٦) أبو نعيم : حلية ج ٩ ص ٢٨٩ .

دلالة واضحة على سعة ثقافة الرجل ، ودراسته «للحكمة» وبحره في مختلف العلوم ، «أو بمعنى أدق لم يكن الرجل بمنأى عن الثقافة العامة المنتشرة في الشام عامّة . وفي أنطاكية على وجه الخصوص . ثم نراه في قصيده يذكر أن لديه «حكمة النفس . والعلم العقل» و «علم تقادم عهده<sup>(١)</sup>» .

ولكن ليس هذا كل ما نراه في تراثه<sup>(٢)</sup> ، إننا نرى نوعاً من المصطلح الفلسفي يظهر فيه ، حقاً إن هذا المصطلح باهت ، ولكن لا شك أنه موجود . ومن الأدلة على هذا :

(أ) يذكر كلمة «الجوهر». فيقول : جوهرك ... جوهر الفضائح . كما يقول في قصيده : ومن بعد ذا عندي من العلم جوهر يفيدك علمًا إن وعيت كلامياً ونحن نعلم أن كلمة الجوهر دخلت إلى التراث الإسلامي الأول في المرحلة الثانية من الترجمة عرف الترجمة أولًا كلمة عين ترجمة لكلمة أوسيا اليونانية ، ثم أبدلت كلمة عين بكلمة جوهر في الترجمة التالية . وكلمة جوهر ... كما نعلم فارسية الأصل .

(ب) يستخدم أحمد بن عاصم مصطلح الحكماء «إن الحكماء نظروا إلى الدنيا بعين القلا ، إذ صاح عندهم أن شهوات الدنيا تفسد عليهم كلّهم» وفي موضع آخر يذكر «جملة العلم والقرآن ودعاة الحكمة» وفي موضع ثالث يقول «من تآخى الحكماء شغل عما سواها»<sup>(٣)</sup> . وقد يقال : ما هو المقصود بالحكماء والحكمة ... إن السياق واضح أنه لا يقصد بهم أبداً ، العباد السابقين من المسلمين ، بل نوعاً معيناً من الناس . ونحن نعلم كيف صور سocrates وأفلاطون وغيرهما من فلاسفة اليونان وحكايتهما في صورة قديسين وأصنfiاء أقرب إلى قدسيي المسيحية وأصنfiائهم . وفي عبارته «من تآخى الحكماء شغل عما سواها» مساحة سocrاطية أفلاطونية .

(ج) ويؤيد هذا عبارة لأحمد بن عاصم الأنطاكي هي «لا معرفة كمعرفة نفسك»<sup>(٤)</sup> . وهي تشبه قول سocrates «إعرف نفسك» وقد انتشر هذا القول ، ووضع أحياناً ك الحديث ، وأحياناً أخرى كأثر عن الإمام علي .

(د) ظهرت كلمة المعرفة عنده ، وأعطها معنى «التذوق» أو الغنوص «أشتهي أن لا أموت حتى أعرفه معرفة العارفين» الذين يستحبونه ، لا معرفة التصديق<sup>(٥)</sup> . «وسأعود إلى هذا النص فيما بعد . كما

(١) نفس المصدر: ج ٩ ص ٢٩٦.

(٢) نفس المصدر: ج ٩ ص ٢٨٥ - ٢٨٦ - ٢٩٠.

(٣) أبو نعيم : حلية ج ٩ ص ٢٨٥ ، ٢٨٦ ، ٢٩٠ .

(٤) نفس المصدر: ج ٩ ص ٢٨٩ .

(٥) المصدر السابق : ج ٩ ص ٢٨٢ .

أنه في نص آخر يكاد يكون في نمط فلسفى يقول «أن تخرج معرفة الله وإخلاص توحيده من صحة التركيب وحجة المعقود ، وفضيلة الإلهام في الملكوت ودلالة العلم »<sup>(١)</sup> .

(هـ) يتكلم عن العقل فيقول «جعل للعقل شكلا هو العلم ، والموى والباطل شكلا مُوْتَفَانٌ قريباً»<sup>(٢)</sup> . وهذا تعبير فلسفى واضح . كما أنه يضع تقسيماً منطقياً فيقول «حركات الخير والشر من الطاعات والمعاصي جعلها الله أضداداً»<sup>(٣)</sup> والتقسيم المنطقي تسيطر على أغلب كلامه ، مما يرجح اطلاعه على بعض ترجمات المتن.

(و) يذكر الحواس الخمس فيقول «الحواس خمس وسادسها الملك ، وهو القلب » ولكن ما يثبت أن يضع مصطلحاً منطقياً واضحاً فيقول : وإنما يصل إلى فهم المعرفة أجناسها . ويرجح من كل هذه النصوص أن أحمد بن عاصم الأنطاكي كان على إمام بالفلسفة التي بدت بوأكيرها في أنطاكية ، حين انتقل مجلس التعليم الطبى والفلسفى إليها : ولا شك أنه كان على صلات ببعض رجالها ، كما كان عليه - وهو شيخ الشر - أنطاكية - أن يخالط بالمسيحيين من أهل أنطاكية ، وأن يعرف الكثير منهم عن ثقافة الأوائل وعلومهم . وسنعرض لذاته طبقاً لما ترك لنا عنه من شذرات متفرقة أحياناً ، ومن فقرات متجمعة أحياناً .

### النفس الإنسانية :

شغل أحمد بن عاصم بالنفس الإنسانية : فالنفس الإنسانية هي موطن الشرور والأهواء . فلا بد من الاستعانة بالله على مخالفة أهوائها وبمحاجتها «هذا العدو». وكل نفس مسؤولة : وهي مرتهنة أو مخلصة «وفكاك الرهون بعد قضاء الديون ، فإذا أغلقت الرهون ، أكدت الديون ، وإذا أكدت الديون ، استوجبوا السجون» فالإنسان إذن حبيس لنفسه الشيرية إذا سيطرت على الإنسان سجن السجن النهائي ولا فكاك . ولذلك يتطلب أحمد بن عاصم من المربي أن يشغل بالله مضطراً إليه - في رحاب الجبرية المطلق ، في محظ الخوف من عقابه ، في محظ الرجاء لثوابه . وأن يقطع الدنيا ، لا ديون ولا رهون ، مخلصة خالصة من أدران البشرية ، قاطعاً لعقبة الكذب «بالخوف الحاجز وبصدق المناجاة للأضطرار بقلب موجع» وأن يأخذ الإنسان في المحاسبة . ونحن نتساءل هل أخذ فكرة المحاسبة عن الحاسبي . وقد قيل إنه من أقرانه ، إنه يحددنا بأن يعقل الإنسان درجته ولا يزهو عند

(١) المصدر السابق : ج ٩ ص ٢٤٢ .

(٢) المصدر السابق : ج ٩ ص ٢٨٧ .

(٣) المصدر السابق : ج ٩ ص ٢٨٨ .

الخلائق بكثرة تقياته . إن جوهر الإنسان هو جوهر الفضائح وسياه سياه الأبرار . وفي المخاسبة أن تستحب من الله . . . وأن تستحب من قبولك من نفسك دعوى الصدق . إنها مفترضة عنك ، وأنت تنكر ، لقد بان لك جوهرها من خالص ضميرها ، من خالص مكتونها الداخلي يأثيرها حجة الكذب على حجة الصدق . لا بد لك حينئذ من عداوتك لها ، وأن يكون حظك ونصيحتك الكامل الحق ، هنا ينبغي في خلواتك مع الله أن تقر عليها بالكذب ، وأن تبكي بدموع سخين على ما ظهر منها ، وعليك أنت باستدراجها - فتكون هي من المستدرجين لا أنت . وبؤيد هذا . . . بنص إسرائيل عن عزير . . . إله البرية : إنني لأعد نفسي مع الكاذبين الظالمين ، وروحي مع أرواح الملوك ، وبدني مع أبدان المعذبين «إذن ماذا بقى للإنسان - يقول أحمد بن عاصم «إذا صارت المعاملة إلى القلوب ، استراحت الجوارح» .

والقلب . . . هو الملك ، الخاسة السادسة ؛ فإذا أحس كل شيء ، بهذا القلب الموجع ، صفا وكثير تيقظه ، وتسورت عليه طوارق الأحزان ، وقللت فيه الغفلة ، وتملكه اليقين الذي يتغير منه الحروف والشكير . ولكن من يستطيع هذا «إن مخرج الشكير من اليقين عزيز غير موجود»<sup>(١)</sup> ولكن لا بد من المحاولة : لكي تنتقل إلى صفاء القلب : أن تزوي عنك الدنيا ، وأن يمن عليك بالقنوع ، ويصرف عنك وجوه الناس ، ويمن عليك بالرضا . وهو في هذا يتطلب أن يصل الإنسان إلى حالة السلب المطلق - ألا تختزن بالدنيا بعد - أى لا تتعرض لها .

وهنا تتوالى الدرجات على قلب الإنسان : اليقين : وهو ما عظم في عينك ما به قد أيقنت ، وصغر في عينك ما دون ذلك<sup>(٢)</sup> . والحروف : وهو ما حجزك عن المعاصي وأطال منك الحزن على ما قد فات ، وألزمك الفكر في بقية حياتك . والرجاء وهو ما سهل عليك العمل لإدراك ما ترجو ، والحق : وهو إنصافك للناس من نفسك ، وقبولك الحق من هو أدنى منك . والصدق : وهو أن تقر الله بعيوب نفسك وأن تبني عنك الكذب في مواطن الصدق . والإخلاص وهو : ما يبني عنك الرياء والتزيين والتصنع<sup>(٣)</sup> . والحياء : وهو أن تستحب أن تسأله ما تحت ، وتأتي ما يكره ، والشكير : وهو أن تعرف منه ما ستر عليك من مساوئك ، فلم يطلع أحد من الخلقين عليك . والتوكيل : هو الوثق بضمائه وإحسان طلبه . والغنى : وهو ما يبني عنك الفقر وخوف الفقر . والفقير هو ما يتجلب به المريد ويرضى ، والصبر هو أن تقوى على خلاف هواك ، ولم يجد الجزع فيه مساغاً .

(١) أبو نعيم : حلية ج ٩ ص ٢٨٠ ، ٢٨١ .

(٢) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ٢٥٢ .

(٣) السلمي : طبقات ص ١٣٨ .

فينبغى على المريد أن يعاني كل هذه الدرجات ، وهي ما عرف في تاريخ التصوف بعد المقامات ، لكي يصل إلى تصفية القلب . ولذلك كان ينادي بأن أفضل ما يتقرب به العبد إلى الله هو ترك معاصيه الباطنة ، وإذا اجتنب الباطنة ، بطلت الظاهرة والباطنة معاً : وأضر المعاصي عنده ؟ ما لا يعلم أنها معصية ، وأضر من هذه ما يعلم أنها طاعة ، وهي لله معصية . ومع ذلك فإن للمعاصي نفقاً : وهي أن يطيل البكاء عليها إلى مفارقه للدنيا . . . وفي موضع آخر لشخصه - وهو صومعته وداخل بيته<sup>(١)</sup> ، وهؤلاء أهل الطاعة « قد قدموا بين يدي الأعمال يصف المعرفة بالأسباب التي يستدیون بها صالح الأعمال . ويسهل عليهم مأخذها » هؤلاء جعلوا أيامهم في الدنيا يوماً واحداً وليلة واحدة ، كلما مضت استأنفوا النية ، على أن تعود كما هي « إنهم طلبوا من أنفسهم حسن الصحبة ليومهم وليلتهم » كلما مضى يوم وليلة راقبوا أنفسهم ، خوفاً من أن تميل عن الطاعة ، فإذا صحت المراقبة ، كانت غنماً ، وتذكروا اليوم الماضي ، فأفعهم سروراً . وصبروا أنفسهم على المستقبل لانقضاء الأجل فيه أوفى ليلته . فاطرحو شغل القلب بانقضاء تذكر غد ، وأعملوا أجسادهم وجوارحهم ، وفرغوا له قلوبهم . هؤلاء أهل الطاعة ، قصرت الآمال عندهم بل انعدمت ، وقربت منهم الآجال ، فلموت دائماً نصب أعينهم . بعدت عن قلوبهم أسباب سواس الدنيا ، ولم يعد في صدورهم سوى شغل الآخرة . ونظروا إلى الآخرة بعين البصيرة ، وتقرروا إلى الله بأذكى الأعمال ، فاستقامت سيرتهم على المحجة ، حين عاونهم الزيادة في التقوى . هؤلاء أهل الطاعة قررت أعينهم بالخوف ، وتنعموا بالحزن في عبادتهم<sup>(٢)</sup> ، نحلت أجسامهم ، وبليت أجسادهم ، وبيست على العظام جلودهم . ولم يعد بهم حاجة لكلام مع الخلوقات . . . لأنهم في لذادة النجوى مع خالقهم « قلوبهم بملكت السماء متعلقة » وذكرهم بأحوال القيامة قبلة مدبرة . عريت أجسادهم بين الخلوقات ، فعموا عن دنيا هؤلاء ، وأصابهم الصمم فما عادوا يسمعون أهل الدنيا ، ولا من فيها وما فيها ، الآخرة أمام عيونهم كأنهم ينظرونها دائماً ، ألقى الله في قلوبهم باليقين « وهو نور يجعله الله في قلب العبد حتى يشاهد به أمور آخرته . ويفرق بقوته كل حجاب بينه وبين ما في الآخرة ، حتى يطالع تلك الأمور كالمشاهد لها<sup>(٣)</sup> . بل إن أقل اليقين إذا وصل إلى القلب ملأه نوراً ، ونفي عنه كل ريب وشك وامتلاه القلب به شكرأ ، ومن الله خوفاً<sup>(٤)</sup> .

(١) أبو نعيم : الحلية ج ٩ ص ٢٨٢ ، ٤٨٤ .

(٢) أبو نعيم : الحلية ج ٩ ص ٢٨٤ ، ٢٨٥ .

(٣) السلمي : طبقات ص ١٣٩ .

(٤) السلمي : طبقات ص ١٣٧ .

وهو لاء عنده هم الحكماء «نظروا إلى الدنيا» بعين اليقين ، إذ صبح عندهم أن شهوات الدنيا تفسد عليهم حكمتهم ونظروا إلى الآخرة «بأعين قلوبهم» فصيروا الدنيا عندهم معتبراً يجوزون عليها ، لا حاجة لهم في الإقامة فيها ، والآخرة متلا لا يريدون بها بدلا ، ولا عنها حولا ، فسرحت أحواهم في ملوكوت السماء ، واتخذوا للمكروره في جنب الله تعالى جنة». هؤلاء رحلوا إلى قرة العين وسعة الصدر وطيب النفس وروح القلب . . . من أمور أربعة استبانت لهم الحجة ، وأنسوا بالآحة ، وونقووا بالعدة ، وعاينوا للغاية<sup>(١)</sup> .

وهنا يعود ثانية إلى القلب . إن هموم هؤلاء الحكماء في قلوبهم وقلوبهم ساكنة عند الله . ثم يكرر ثانية أعين لقلوبهم . فيقول «نظروا بأعين القلوب واسترجعوا دلالات العقول على جلب الهوى ، نظروا بأعين قلوبهم إلى الآخرة فأيقنوا واستبصروا ، ونظروا بأعين الوجه إلى الدنيا ، فاعتبروا وانزجروا فاستصرغوا ما أحاطت به أعين الوجه من الدنيا» واستعظاموا ما أحاطت به أعين القلوب من ملك الآخرة<sup>(٢)</sup> .

وهكذا نراه دائمًا يلغى البصر ليقي البصيرة ، وينكر عن الوجه ، متوجهًا نحو عين القلب ، ناظراً فقط إلى الحكم : هل هو العابد المسلم القديم ، أم سocrates الأفلاطوني ، أم الحكم الرواق ، أم الحكم الجيمنوفيست - الحكم الهندى العارى - أم هؤلاء جميعاً . إنه يجمعهم جميعاً في قوله : «تخلص إلى ذلك قوم من طريق الاجتهد لتذلل النفس ، وتختضع لهم الجوارح ، فاجتهد قوم في الصلاة لدوام الخشوع عليهم ، واجتهد قوم في الصوم لهدو الجوارح عنهم ، واجتهد قوم في ترك الشهوات وطلب الفوز» وكل ذلك «من رياضة النفس حتى أفضوا بالأنفس إلى الجوع ونحوه الجسم» وكلهم معلقون في ملوكوت السماء<sup>(٣)</sup> ، كما قال .

رأينا إذن أن أحمد بن عاصم كان حقاً جاسوس القلوب ، وهو الذي يقول «إذا جالست أهل الصدق ، فجالبواهم بالصدق ، فإنهم جواسيس القلوب . يدخلون في قلوبكم ويخرون منها من حيث لا تخ松ون<sup>(٤)</sup> ». وجهد أن يعلم مربيه علاجها ، فأكثر وأكثر من التكلم فيها ، بل وضع القلب مركز كل شيء في طريقه ، فالزهد ينتهي إلى القلب «استجلب حلاوة الرهد بقصر الأمل وقطع أسباب الطمع بصحبة الأیاس» حيث تخلص إلى راحة القلب بصحبة التفويض . وراحة البدن لن تكون إلا «باحتمام القلب» ويخلص السالك إلى إنجام القلب بقلة الخطأ وترك الطلب . وإن «بحالس

(١) القشيري : الرسالة ج من ٣٩٠ .

(٢) أبو نعيم : الحلبة ج ٨ ص ٢٨٥ ، ٢٨٩ .

(٣) القشيري : الرسالة من ٣٩٠ والكلاباذى : التعرف ص ٨ .

الذكر» إنما غايتها «رقه القلب» ولن يصل المريد إلى استجلاب نور القلب «إلا بدوام الحزن واستفتاح باب الحزن إنما هو بطول الفكر ، وال manus وجود الفكر في مواطن الخلوات<sup>(١)</sup> . مواطن الخلوات : إنه يصبح صيحة رهيبة : اعمل على أن ليس في الأرض أحد غيرك ، ولا في السماء أحد غيره<sup>(٢)</sup> .

### المعرفة :

والغاية من تصفية القلب هي التوصل إلى علم «المعرفة» إنها نور اليقين ، بها يعرف الإنسان نفسه ، ثم يعرف ربه . وقد رأينا من قبل مما ذكره من خاض العلوم المختلفة ، وطالع الحكمة ، ودرس المعمول والمقال فلم يجد «من العلم علما ، ولا للصدر أشنى ، ولا للهم أتنى ، ولا بالعبد أولى من علم معرفة العبود ، وتوحيده ، واليقين باخرته» . ومهم جهد السالك نفسه فلن يصل إلى نهاية هذا العلم «والفكر ليست لها غاية ، والإلهام لا نهاية له<sup>(٣)</sup> » ، وبدون هذا العلم يصبح الارتياب أى الشك ، إنه هو الطريق الوحيد اليقيني لمعرفة الله . ولذلك يقول لأحمد بن أبي الحواري : «ما أغبط أحداً إلا من عرف مولاه ، وأشتئ أن لا أموت حتى أعرفه معرفة العارفين الذي يستحبونه لا معرفة التصديق . ومرة أخرى يقول له : «أحب أن لا أموت حتى أعرف مولاي . يا أحمد ، ليس المعرفة الإقرار به ، ولكن المعرفة التي إذا عرفت ، استحببت<sup>(٤)</sup> وإذا ما توصلت النفس إلى معرفة الله ، المعرفة الذوقية الانفادية ، وتوضحت لهاحقيقة لفظة الجلاله «تلذذت الجوارح بذكرها ، وهشت الأبدان لاستياعها ، ووضاحت العقول حقائقها ، وهان على المسامع وعيها ، مستأنسة إليها أرواح الموقنين ، مطمئنة إليها أنفس المتقين ، وألمة عليها أبصار المتفكرین ، قنعة بها قلوب المستبصرين ، متناهية إليها أوهام المتهوبيين ، ساكتة إليها فكر الناظرين ، مستبشرة بها إخلاص الصديقين ، كلمة خف على القلوب محملها . ولأن على الجوارح ملقطها ، وسلس على الألسن تردادها ، وعدب على اللهوات مقاليتها ، وبرد على الأكباد لذاذتها<sup>(٥)</sup> » وتلك هي غاية الزاهد . . . .

وبعد : فتلك صورة تركيبية لأفكار الشيخ القديم من زهاد المسلمين ، وأول زاهد في أنطاكية ، الثغر الشهالي الغريب . ولكن ما لم يثبت أن ظهر في أنطاكية مدرسة زهد تختلف أشد الاختلاف عن منهج أحمد بن عاصم . كانت تستند أولاً على الفقه والحديث ، وإن أنكرتها حين بلغ الزهد بهم مدة؟!

(١) أبو نعيم : الحلية ج ٩ ص ٢٨٨ .

(٢) السلمي : طبقات ص ١٣٩ .

(٣) أبو نعيم : حلية ج ٩ ص ٢٨٩ .

(٤) نفس المصدر : ج ٩ ص ٢٨٢ ، وابن الجوزي صفة : ج ٤ ص ٢٥٢ .

(٥) نفس المصدر : ج ٩ ص ٢٨١ .

## ٢ - يوسف بن أسباط :

وكان أبرز هؤلاء الزهاد من أهلها - وكما قلت من قبل - هو يوسف بن أسباط (المتوفى عام ١٩٩) الزاهد والفقير والمحدث الشامي المشهور. وتميز مدرسة أنطاكية ، وبخاصة في يوسف بن أسباط ، ميزان زهاد التغور والعواصم : اجتماع الفقه والحديث والزهد في شخص العابد أو الزاهد أو المرابط . ولقد كان يوسف بن أسباط من كبار المحدثين . إذ تلقى الحديث والفقه عن إمامه الكبير سفيان الثوري . وهذا يعني أن يوسف بن أسباط عاش في الكوفة فترة ، وانتقل مع سفيان الثوري وصاحبه في رحلاته المتعددة . ثم ما لبث أن عاد إلى شيخ موطنه حيث استقر فيه ، وكان شيخ قرية من قرى أنطاكية<sup>(١)</sup> .

كان يوسف بن أسباط أكبر تلامذة الثوري بلا شك ، وقد حمل فقهه وعلمه ، كما حمل تردداته وعبادته إلى الشام ، بل حاكاه حتى في أسلوب حياته . وقد اتخذ قاعدة أستاذة «كان لا يقبل من الإخوان ولا من السلطان شيئاً» بل زاد أنه ورث عن أبيه سبعين ألف درهم ، ولم يأخذ منها شيئاً ، وكان يتكسب من صنع الخوص بيده<sup>(٢)</sup> . وقد نأى بهذا عن الأمراء والحكام ، وازدراهم كما ازدراهم سفيان من قبل «ويذكر تلميذه عبد الله بن ضيق أنه كان لديه حين حضر أمير أنطاكية - عليه «فلسفة شاشية» يسأله في مسألة فقهية . فرد عليه يوسف «إن أستاذى سفيان كان لا يفتقى من على رأسه مثل هذا» ، فأطاع الأمير وخلع قلنسوته . فأفتاه سفيان<sup>(٣)</sup> . . . وأطلق صيحة أستاذة الرهيبة - في الشام كما أطلقها سفيان من قبل في الكوفة «الزهد في الرياسة أشد من الزهد في الدنيا»<sup>(٤)</sup> ، ثم انقض يوسف على القراء ، كما انقض أستاذه من قبل «والله لقد أدركك أقواماً فساقاً ، كانوا أشد إبقاءً على مرؤوئتهم من قراء أهل هذا الزمان على أدبائهم» ثم يردد «إياك أن تكون من قراء السوء» . . . . ويردد أقوال سابقيه في هؤلاء القراء : الحسن البصري وأبا زرين والثوري بل خشى يوسف على الأمة كلها من هؤلاء القراء «إني أحاف أن يعبد الله الناس بذنوب العلماء»<sup>(٥)</sup> وهو ينهى صديقه العابد أبا إسحاق الفزارى عن الحديث «بلغنى أنك صرت آنساً بأهل الجفاء» . فرد عليه

(١) الدكتور عبد الرحمن بدوى : التراث اليبانى في الحضارة الإسلامية .

ماكس ماير صوف : انتقال التراث ص ٦٧ - ٧٣ .

(٢) القشيري : الرسالة ج ٢ ص ٥٤٣ . وأنظر أيضاً قول القلوب لأبي طالب المكي ج ١ ص ٥٢٣ ، ج ٢ ص ٤٦ . ٤٢١ .

(٣) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٢٤٣ - ٢٤٤ .

(٤) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٢٣٨ ، ابن الجوزي ، صفة ج ٤ ص ٢٣٦ .

(٥) نفس المصدر : ج ٨ ص ٢٣٩ ، ابن الجوزي ، صفة ج ٤ ص ٢٣٦ .

أبو إسحاق الفزارى - كيف أصنع بهذا الجرب - يعنى الحديث » فكتب إليه يوسف : « لا تحكمه حتى لا يحكك<sup>(١)</sup> ». وهذا يدل أيضاً على أن يوسف - كسفيان الثورى تماماً - انتهى إلى كراهية التحدث - حين رأى القراء يتذمرون عليه سلماً للخلافاء ، وطريقاً للفني وللثروة . وهذا ما دعا سفيان الثورى من قبل أن يلعن هؤلاء القراء - وأن يقول لأحد هم وقد ترين : « تزينا بما شئتم ، فلن يزيدكم إلا اتضاعاً » وعاد أيضاً إلى كراهية حلقة أبي حنيفة ، وقد رأها ترجو وصال الخلافاء ، ثم تضع الحيل للناس ، وقد أدى هذا إلى محاربة فقهه . ونشر فقهه أبي حنيفة ، فات الفقه الأول ، وعاش الفقه الثاني . وكذلك فعل يوسف بن أسباط في الشام . وكان يقول : إذا رأيت الرجل قد حدثنا ، فلا تعظه ، فليس للموعظة فيه موضع ، وإذا رأيت الرجل منهم قد أشر وبطر ، فلا تعظه فليس للعظة فيه موضع » وزراه دائمًا يتكلم عن داود الطائى<sup>(٢)</sup> ، ويذكر أخباره ، وقد كان داود من تلاميذه أبي حنيفة ، ثم كره الفقه والحديث .

وعاش يوسف بن أسباط في ضواحي أنطاكية - كما قلت - حاملاً « طريقة الثورى » الزهد الذي يحكمه الفقه - أو بمعنى أدق ما أسميه « بالزهد السنى » فيقرر أن الزهد هو في حلال الله ، أما الزهد فيما حرم الله ، فليس زهداً ، إنه واجب المسلمين جميعاً . ولا سthal عن غاية الزهد ، أي الزهد في كل ما أجاب : بأن لا تفرح بما أقبل ، ولا تأسف على ما أدبر . وأما التواضع فهو كالله فهو عنده « أن تخرج من بيتك ، فلا تلق أحداً إلا رأيت أنه خير منك » . . . « والدنيا دار نعم الظالبين » ويتمثل بقول الإمام على « الدنيا جيفة ، فمن أرادها فليصبر على مخالطة الكلاب<sup>(٣)</sup> .

وكان أمامة - كما قلت - حب الرياسة وشهوتها . وهي - كما قال - أشد من حب الدنيا نفسها . وهنا يقول . لي أربعون سنة ، ما حك في صدري شيء إلا تركته ». وهذا بلا شك من أعظم المعاناة في التصفية ، ولذلك لم يتمكن من أن يميز بين صحة العمل إلا بعد علاج نفسي استمر لمدة عشرين عاماً » تعلموا صحة العمل من سقمه ، فإني تعلمته في اثنين وعشرين سنة<sup>(٤)</sup> » وهكذا كان يوسف بن أسباط المعلم الكبير لطريقة الثورى في أرباض الشام فقيه من ناحية ، وزاهد من ناحية أخرى . . .

وكانت مشكلة الحلال والحرام في الأرザق مشكلة الزهاد . ووقف يوسف في حلقته يقول كفقيه

(١) نفس المصدر : ج ٨ ص ٢٣٩ .

(٢) القشيري : الرسالة ج ١ ص ٧٤ .

(٣) أبو نعيم : الحلية ج ٨ ص ٢٣٧ ، ٢٣٨ .

(٤) ابن الجوزى : صفة ج ٤ ص ٢٣٦ ، وأبو طالب المكي : قوت ج ٢ ص ٥٩٢ .

ويتكلم يوسف بن أسباط في خطوطات القلوب . . . خلق الله تعالى القلوب مساكن للذكر، فصارت مساكن الشهوات ، ولا يفسد القلوب سوى الشهوات والطريق نحو الشهوة هو خوف مزعج أو شوق مقلق « فهو إذن يضع الزاهد بين درجتين ، أو مقامين مقام الخوف ؛ أو مقام الشوق »<sup>(٢)</sup> وكان هو يدعوا الله « اللهم عرفني نفسي ، ولا تقطع رجاءك من قلبي » . . . ولكن يعرف نفسه يدعو في رسالة له إلى حديفة المرعشى « أن يعمل بما علمه الله » وهو هنا يشير إلى العلم اللدنى ، والمراقبة « حيث لا يرام أحد إلا الله » والمراقبة هنا تعنى مراقبة النفس . . . ويخذره التشاغل بالوصف وترك العمل بالوصوف وأن يراعى « الدقيق الحق والجليل الجاف » . . . ويخذره « وساوس الصدور » . . . ولحظات العيون » وإصغاء الأسماع . . . ويرزق الصادق في كل هذا ثلاثة خصال : الحلاوة والملاحة والملهاة<sup>(٣)</sup> .

وكان يتكلّم عن استكمال الإيمان ، ويذكر أن لا بد من ثلاث خصال لتحقيق هذا : من إذا رضى ، لم يخرج رضاه إلى باطل . وإذا غضب ، لم يخرج غضبه عن حق . وإذا قدر ، لم يأخذ ما ليس له <sup>(٤)</sup> .

وحيث أراد الذهبي أن يؤرخ بين الحدثين في ميزان الاعتدال وصفه بالوعظ والزهد فقال: «يوسف بن أسباط الشيباني الزاهد الواعظ» وذكر أنه أخذ عن سفيان الثوري وغيره، وأخذ عنه عبد الله بن خبيق الأنطاكي. ثم ذكر أن البعض عدلوه، والبعض جرحوه. وذكر قول البخاري فيه «كان قد دفن كتبه، فكان لا يجيئ بمحديشه كما ينبغي»<sup>(٥)</sup> «ونحن نعلم أن الرجل كان قد ترك الحديث حين تزهد، بل امتنع عنه، ونهى أصحابه عنه. ولم يكن هذا ضعفاً أو داعياً لوضعه في الضعفاء، وإنما هي سنة اتخذها كبار القراء وفي مقدمتهم سفيان، حتى تزهدوا، وحيث رأوا كبار القراء والفقهاء يتخلدون الحديث سلماً للدنيا والمنصب».

(١) أبو نعم: حلية ج ٨ ص ٢٣٨ - ٢٣٩ ، وأبو طالب: قوت ج ١ ص ٥٤٥.

(٢) ابن الجوزي: صفة ج ٤ ص ٢٣٦.

(٣) نفس المصدر: صفة ج ٤ ص ٢٣٧ - ٢٣٨.

(٤) أبى طالب المكى : قوت القلوب ج ١ ص ١٥٩ .

(٥) الذهبي : ميزان الاعتلال ج ٤ ص ٤٦٢ .

هذا كل ما ذكر لنا عن يوسف بن أسباط - فيما ينأينا من مصادر - ولا شك أن هناك المزيد ، لم نكشف عنه . ومن العجيب أننا لم نلحظ - فيما ترك لنا من نصوص أنه اعتنق نظرية الخلة ، ونظرية الحب ونظرية الروحانية ، وهي كلها نظريات تبناها الثوري في نهاية حياته ، وتحت تأثير مدرسة البصرة .

### ٣ - أبو محمد عبدالله بن خبيق :

وافتربت مدرسة أنطاكية من التصوف على يد تلميذ يوسف بن أسباط وهو أبو محمد عبدالله بن خبيق الأنطاكي . ويعتبره الكلاباذى « أول من صنف في علم المعاملات »<sup>(١)</sup> وأما السلمى فقد وضعه في الطبقة الأولى من الصوفية ووصفه بأنه من « زهاد الصوفية ، والآكلين من الحلال ، والورعين في جميع أحواله »<sup>(٢)</sup> وكذلك القشيرى فإنه يذكره بأنه كان من زهاد المتصوفة »<sup>(٣)</sup> نرى من هذا كله أننا أمام بذء التصوف الحقيقى ، كعلم من علوم المعاملات ، بين الإنسان وربه . وتجمع المصادر على أنه أخذ عن يوسف بن أسباط واستفاد به . ويذكر أن أصله من الكوفة ، ولكنه من الناقلة إلى أنطاكية وأن طريقة في التصوف هي « طريقة الثوري فإنه صحب أصحابه »<sup>(٤)</sup> ولا شك أن الرجل - وقد عاش حياته في الكوفة ، وعلم بعظامه سفيان الثوري الفكرية والروحية فسعى إلى أصحابه ، ولزم يوسف بن أسباط ، وغيره من أصحاب سفيان ، فدرس الفقه والحديث ، ثم تردد وتصوف ، كما أنه تردد على كثرين من رجال الزهد في الشام والعراق والمجاز ، حتى انتهت إليه رئاسة مدرسة أنطاكية الروحية .

وقد عانى الرجل نفس التجربة التي عاناهما أستاذه يوسف بن أسباط مع القراء وقد ناهه أستاذه يوسف ، عن أن يكون « من قراء السوق » ويقول هو نفسه حاصلا القراء على عدم ارتكاب المعاصى ، « إذا دنا الرجل القارئ من معصية ، يقول القرآن في جوفه ، ما لهذا حملتني »<sup>(٥)</sup> . كما نهاه شيخه الآخر حذيفة المرعشى عن حب الدنيا والناس ، وعلمه الفضيل بن عياض عن زيارة النفس فقال له « رأس الأدب عندنا أن يعرف الرجل قدره » واتجه إلى القلب . . . كما اتجه الزهاد من قبله ، يحاول أن

(١) الكلاباذى : التعرف . . . ص ١٢ .

(٢) السلمى : طبقات ص ١٤١ .

(٣) القشيرى : الرسالة . . . ج ١ ص ٩٩ .

(٤) السلمى : طبقات ص ١٤١ ، والقشيرى : الرسالة ج ١ ص ٩٩ ، والشعرانى : طبقات ج ١ ص ٧١ .

(٥) السلمى : طبقات ص ١٤٣ .

ينقيه ، و يجعله باب المعاملات و نهايتها مع الله<sup>(١)</sup> . فيتكلم عن محور «الشهوات من القلوب» و وحشة العباد عن الحق ، أوحشت منهم القلوب ، ولو أنسوا بربهم ، ولزموا الحق ، لاستأنس بهم كل أحد» و طول الاستماع إلى الباطل ، يطوي حلاوة الطاعة من القلب . وهو يرى أن الغنى هو لأن يسكن الطمع القلب .

ولقد خاض الزهاد من قبله في كل تلك المعانى ، ولكن ما هو الداعى لاعتباره من زهاد المتصوفة و تخصيصه بهذا الاسم دون أساتذته . . . إن أكثر ما تركه عبد الله بن خبيق من آراء هى آراء يوسف بن أسباط و حذيفة بلغظتها . . . ولكن عبد الله بن خبيق تميز - وكما قال الكلباذى - بأنه من أوائل من تكلموا في معاملات القلوب ، و اختص بالتحدث في الأحوال ، والنصول قليلة . . . ولكن من المؤكد أنه تكلم في الأحوال ونظمها وهو بصدد التكلم عن الصدق . يقول «لا يستغني حال من الأحوال عن الصدق ، والصدق مستغن عن الأحوال كلها ، ولو صدق العبد فيما بينه وبين الله ، حقيقة الصدق ، لأطلع على خزانة الغيب ، ولكن أميناً في السموات والأرض»<sup>(٢)</sup> . . . وهو هنا يستخدم كلمة الأحوال كمصطلح ، ويتين هذا من نص آخر ، يسأله فيه أحد المربيين «بماذا أزم الحق في أحوالى ، فيجيب عبد الله بن خبيق «بانصاف الناس من نفسك ، وقبول الحق من هو دونك»<sup>(٣)</sup> . . . ولعل هذا مما دعا الكلباذى إلى اعتباره أول من صنف في علم المعاملات ، أي معاملات القلوب على الإطلاق .

ولكن إذا كانت فكرة الأحوال قد انتظمت له ، فإنه أيضاً خاض في فكرة السلوك . . . وهو يتكلم عن العمل ، فيرى أن «إخلاص العمل أشد من العمل ، والعمل يعجز عنه الرجال» ويربط الرجاء بالعمل ، فأنفع الرجاء ما سهل على المربي العمل ، لإدراك ما يرجو . . . وقد اهتم عبد الله بن خبيق بالرجاء . ونحن نعلم أن مفهوم الرجاء قد «أخذ مكانه لدى الصوفية من بعده» ، واعتبر الرجاء «تعلق القلب بمحبوب سيحصل في المستقبل ، وهو حياة القلوب واستقلالها بالأجر الأخرى». وفرق الصوفية بين الرجاء والتفى ، إن التفى أمنية تتردد ، خاطر يرد ، فهو مرتبط بالكسيل ، أما الرجاء فهو سلوك طريق الجهد والجهد . . . وكان ابن خبيق من أوائل من تكلموا في الرجاء وقسمه إلى ثلاثة - رجل عمل حسنة ، فهو يرجو قبولها ، ورجل عمل سيئة ، ثم تاب ، فهو يرجو المغفرة . ورجل كاذب

(١) أبو نعيم : حلية ج ١٠ ص ١٦٨ .

(٢) السلمي : طبقات ١٤٤ أبو نعيم : حلية ج ١٠ ص ١٦٩ .

(٣) السلمي : طبقات ١٤٥ .

يتادي في الذنوب ويقول أرجو المغفرة <sup>(١)</sup> . والرجاء يرتبط بالإيثار عنده ، وهو يصرح « إن استطعت  
ألا يسبقك أحد إلا مولاك فافعل » .

كانت آراء عبد الله بن خبيق اقتراباً من مفهوم التصوف كما قلنا . ولكن لم تكن أنطاكية وحدها  
تقترب من مفهوم التصوف ، كانت مراكز أخرى للزهد الضارب نحو التصوف في ثغور الشام .

---

(١) القشيري : الرسالة ج ١ ص ٢١٨ .

## الفصل الخامس

### الزهد الضارب للتصوف في ثغور الشام

#### ١- سليمان الخواص : فكرة الظلمة :

كان الزهد في ثغور الشام يقترب شيئاً من التصوف ، ويبدأ تظهر لمحات صوفية تكاد تكون مذهبًا على أيدي زهاد متفرقين هنا وهناك في الثغور والعواصم . حقيقةً كانت التجربة الروحية لدى كل واحد من هؤلاء تعبّر عن حياة الأنماط الداخلية ، ولكن ثمة رباط كان يجمع بين هؤلاء جميعاً هو البحث في إرادات القلوب ، في علم إرادة النفس ، كما كان يجمعهم جميعاً ، التغنى « بالحب الإلهي » والغناه في الذات الإلهية ، وقد رأينا من قبل ، كيف ابتعد بعض العباد عن ظواهر العبادات ، لكنّي ينظروا في بواطن القلوب ، وينعكسون على الداخلي فقط . بل كان البعض منهم ينظر إلى ما يفعله كبار الزهاد - نظرة السخرية لما يفعلون . وهذا سليمان الخواص - وكان من يحضر حلقة الأوزاعي أحياناً يتأيّد عن المجلس في صمت ، حين يعلن سعيد بن عبد العزيز العابد الشامي في المجلس أنه لم ير أزهد من سليمان . ويرى سليمان الخواص ياibrاء بن أدهم وهو شيخ الزهاد في هذا العصر - على الإطلاق - وهو عند قوم أضافوه وأكرمه . ويصبح سليمان الخواص معتاباً « نعم الشيء هذا ياibrاء بن أدهم ، إن لم تكن تكرمه على دين ... وير الناس به ، فلا يسلم . ولا يأبه بآنسان (١) .

ويدخل عليه سعيد بن عبد العزيز ، ويراه في الظلمة ، وستكون الظلمة ستة للصوفية من بعده . . . ويقول له سعيد : أراك في ظلمة . ويرد سليمان الخواص « ظلمة القبر أشد من هذا . وينعرض عليه سعيد صرة فيها بعض المال فيرفض أشد الرفض . فيطلب منه الدعاء . فيصرخ سليمان صرحة رهيبة « مالك - ياسعيد - فتنتي بالدنيا ، وفتنتي بالدين ، مالي والدعاء . . . من أنا » وحين يضخم التصوف ، سرى الصوفية يسخرون من الدعاء . إنه لن يغير الجبرية الإلهية المطلقة ، لادعاء ولا دعاؤون ، لقد نزل الحكم المطلق . . . قدّيماً ، ونحن أشباح ، وظلال ، على مسرح الوجود العظيم . . .

(١) السلمي : طبقات ص ١٤٤ ، ٤١٥ الفشيري : الرسالة ج ١ ص ٩٩ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٢٧٤ آنف ٢٧٧ .

ويسمع الأوزاعي - عالم الفقه - فيقول « دعوا سليمان ، لو كان سليمان من الصحابة ، كان مثلاً » وقد تلمند مضاء بن عيسى الزاهد المشهور على سليمان وأخذ عنه... <sup>(١)</sup>.

## ٢ - سلم بن ميمون الخواص : المعراج الروحي :

وتفهر فكرة صوفية خطيرة على سلم بن ميمون الخواص من زهاد طبرية وهي معراج النفس إلى الرسول ، ثم إلى جبريل ثم إلى الله... حيث يقرأ القرآن على كل <sup>(٢)</sup> . وسيتضح في صوفية القرن الثالث والرابع فكرة المعراج هذا ، ثم ستظهر لدى السالمية فكرة تجلّى الله على لسان كل قارئ للقرآن.

## ٣ - أبو عبيدة الخواص : الحب الإلهي :

ولكن مالبثت الفكرة الصوفية أن ظهرت في صورة أوضح على يد خواص آخر ، هو أبو عبيدة الخواص - أو عبيدة الساحلي - عباد بن عباد ، وقيل أيضاً أن كنيته أبو عتبة . ويبدو أن موطنـه كان مدينة صور ، ولكنه كان ينتقل على الساحل ؛ كذلك ظهر إلى البصرة وعاش فيها ، كما تلمند هو على الأوزاعي وأبي بكر بن مرير وقد روى أخباره أحمد بن أبي الحواري وبشر بن الحارث الصوفي البغدادي المشهور <sup>(٣)</sup> .

ويبدو أن أبي عبيدة الخواص كون مدرسة ، وكان له أتباع .

وقد تركت لنا رسالة كتبها إلى إخوانه يعظهم ، وهو يطلب فيها أن « يتعلّموا » والعقل نعمة ، ولكنه يخشى عليهم أن « يتعمّقوا فيها هو عليهم ضرر » فيسهوـن عن الحق كأنهم لا يعلـموه... والحق واضح ». ويختلف عليهم زلات العلماء ، حملوا العلم ، ففسدوا به ، كانت غايتـهم أن يعرفوا بحمله ، وكرهـوا أن يعرفوا بإضاعة العمل ، والعمل أهم في رأيه من العلم وهذا نطق هؤلاء العلماء بالهوى ، أخذـوا يحملـون ويحرمون « لزيـنـوا ما دخلـوا فيه من الخطأ ». ويقرر أن ذنوب هؤلاء ذنوب لا يستغـرـفـ منها ، وتقصـيرـهم فاقـ كل تقصـيرـ . كيف يهـنـىءـ هؤـلـاءـ « وكيف يهـنـىءـ السـائـلـ ، إذا كان الدـلـيلـ حـائـراـ ، أحـبـوا الدـنـيـاـ ، وكرـهـوا مـنـزـلـةـ أـهـلـهاـ . فشارـكـوهـمـ فـيـ العـيشـ ، وزـايـلـوـهـمـ بالـقـولـ <sup>(٤)</sup> » .

ويبدو أن التـرـاعـ بين الزـاهـدـ وـالـفـقـهـاءـ كان قد بلـغـ أـشـدـهـ ، وأـخـذـ أـبـوـ عـبـيـدـةـ الخـواـصـ ، كـماـ أـخـذـ غـيـرـهـ

(١) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٢٨٦ % ٢٧٧ ، وابن الجوزي : صفة ح ٤ ص ٢٤٧ % ٢٤٨ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٢٧٧ % ٢٧٧ ، وابن الجوزي صفة ٤ ص ٢٤٩ % ٢٤٨ .

(٣) ابن الجوزي صفة ح ٤ ص ٢٤٩ - ٢٥٠ .

(٤) أبو نعيم : الحلية ج ٨ ص ٢٨١ ، ٢٨٢ ، ابن الجوزي : صفة ح ٤ ص ٢٤٩ .

من الزهاد ، ينهون عن سؤال هؤلاء العلماء ، إنهم حيارى ، لا دليل لدعيم على طريق إلى الله . أما الطريق إلى الله عنده ... فهو طريق الزهاد ، وجواهره الحزن « الحزن جلاء القلوب ، به لبست مواضع الفكر » ... وكان يبكي ، إنه لم يضحك أربعين سنة ، بل قيل « إنه منذ سبعين سنة ، لم يرفع رأسه إلى السماء حياء من الله » .

كان هذا هو الجانب الزهدى في حياة أبي عبيدة الخواص ، فما هو الجانب الصوفى لديه :  
كان بشر بن الحارث على جبال عرفة ، فرأه ، وقد بلغ به الوله ينشد :

سبحان من لو سجدنا بالعيون له  
على شبا الشوك والمحمى من الإبر  
ولا العشير ولا عشرة من العشر  
سبحانه من مليك نافذ القدر  
وفي جوف ليلي وفي الظلام والسحر  
من لي سواك ومن أرجوه يا ذخري

لم نبلغ العشر من معشار نعمته  
هو الرفيع فلا الأ بصار تدركه  
سبحان من هو أنسى إذ خلوت به  
أنت الحبيب وأنت الحب يا أمل

ثم سمعه ينشد أيضاً :

كم قد زلت ، فلم أذكرك في زلل  
وأنت ياسىدى في الغيب تذكرنى  
وأنت تلطف بي حقاً وتسترنى  
لأبكين بكاء الواله الحزن

كم أكشف الستر جهلاً عند معصيني  
لأبدع بدموع العين من أسف

ثم غاص في غمار الناس ...

إن من الواضح إذن أن الآيات في الحب الإلهي ، وهى حديث هادئ بينه وبين محبوه على جبال عرفات ... يتضمن فيها روح الجذبة الصوفية لدى المحبين من متأخرى الصوفية .

ولكن ما يليث أبو عبيدة الساحلى ، أن يذهب للبصرة ، وهناك ، في بلد الحب ، وفي صورة سيعلنها الحلاج من بعد ، يمشى في طريق البصرة ، وعلى سرته خرقه ، وعلى رقبته خرقه ... فكان إذن من أوائل من لبسوا الخرقة الصوفية ، ثم يصبح : واشقاوه - إلى من يراهى ولا أراه ... ثم ما هو وقد كبر - يأخذ بلحبيته ويرى في الطرقات صائحاً « قد كبرت فأعتفني<sup>(١)</sup> » وسنجد هذه الصورة أيضاً تتردد في أعماق الحلاج في أسواق بغداد .

(١) ابن الجوزى : صنعة ج ٤ ص ٢٥٠ ، ٢٥١ .

٤ - أبو عبد الله الصورى : محمد بن المبارك : علم طريق الآخرة :  
 ويبدو الزهد الضارب إلى التصور مرة أخرى في زاهد من زهاد إحدى الشغور - وهي مدينة صور  
 - في شخص أبي عبد الله الصورى - محمد بن المبارك عن علم « طريق الآخرة » وهو عنده وعند  
 أصحابه من بعده طريق محمد ، وهو ممدود لأهل الإيمان بالله من الدنيا إلى الآخرة . والإيمان نوعان :  
 إيمان ظاهر وقع به الستر الظاهر ، وإيمان باطن - وقعت به الخشية الباطنة أما الإيمان الظاهر فهو « إقرار  
 اللسان بالتوحيد ، وموافقة جوارح الأبدان فرائض التوحيد ». وهذا الإيمان لا بد منه لحياة المرء في  
 مجتمعه وبه يتحقق الإنسان دمه وما له وهذا ما يقصد بالستر الظاهر به . أما الإيمان الباطن الذي تقع به  
 الخشية الباطنة ، فهو عند محمد بن المبارك عند أصحابه هو « إيمان القلب » ويقسمه إلى ثلاثة :  
 الأولى : التصديق لله فيما وقع به وعده ووعيده - الثاني : حسن الظن بالله تعالى من غير المعرفة .  
 الثالث : إلقاء التهم عن الله من عقد الثقة به .

أما التصديق الأول ، وهو التصديق لله ، فإنما هو من عين المعرفة بالله . وشرطه صحة المعرفة ،  
 فإن صحت ، سقط الارتباط عنه لسقوط الجهل به عن قلبه فلما سقط الجهل ، اعتقاد القلب  
 تصدقياً ، قد دلت المعرفة على تصدقه فإذا وصلت القلوب إلى هذه الدرجة ، يمكن التصديق في  
 عقائدها ، اتفق من هذا « نور فيه دلالة النفس على مكونها ، فإذا صبح العلم فيها بأنها مكونة لا من  
 شيء كونت ، وما وجود ما علمنته من خلقها ، على الشيء المغيب عنها ، أنها أعجب مما قد شاهدته  
 بنظر ، فههنا سكن القلب إلى تصديق رب عز وجل فيما وقع الوعد به ، وينصرف الهم إلى تجريد العناية  
 إلى ما وقع به أمر الله ونهيه .

والإيمان الثاني : وهو حسن الظن بالله من غير المعرفة . ويشرحه بأن علم المعرفة بالله أن الله عز  
 وجل أحسن إلى الإنسان في خلقه تفضلاً منه عليه ، لا باستحقاق عمل متقدم كان منه إليه . وابتدأه  
 تفضل الله عليه بنعمة الخلقة ، فيقيم النظر من العقل الباطن في الأشياء ، فينظر إلى كل ما منعه الجهل  
 من معرفته وإلى طلب الزيادة في التصديق بالله وحسن ظنه بما جرى فيه تدبره ، فيصل إلى العلم بأن  
 وهن تصدقه وضعف حسن ظنه من جهله بربه . وهنا تنتقل إلى المقام الثالث :

والإيمان الثالث : هو مقام المعرفة ، وأن تلقى التهم عن الله ، وتعقد الثقة به . هنا « مقام تنتبه  
 فيه ستور الجهل ، وتقع البصيرة من النظر ، والتأمل ، الذي يكشف عن أضرار الجهل » فإذا أثبتت  
 القلب هذا معرفة ، علم أن الله قد نقله من التراب إلى حسن خلقته ، وزين خلقته بمستواء العافية في  
 خلقته ستراً يتقلب فيه ، وتطيب بهذه الستر معيشته » فإذا صبح العلم بهذا ، كان الله غير جائز في رحمته

حين نقله من التراب إلى حسن خلقته وسوأه رجالاً ، وهو أيضاً غير جائز في حكم يوقعه برحمته ... هنا يعرف سر القضاء التنازل ، أحكام الله كلها رحمة . هنا يعبر محمد بن المبارك هو وأصحابه وخلقته عن تلك الأحكام الإلهية ، الحكم النافذ من الله - وهي كلها رحمة من الله ... وسرى هذا المعنى يضخم ويكتبر لدى المروي الأنباري الصوف المشهور وغيره ، فيما بعد . ويرى محمد بن المبارك أن الخروج من اتهام الله إنما سببه « ضعف المعرفة وقلة تصديق القلب بالعزّة ، واجتاع القلب من الجهل بالمعروفة على حب الدنيا دون الآخرة ، فلن لم يصدق الخبر تصديقاً يؤدى إلى ثقة ، بما وقع به الخبر ، كان الله عنده غير وفي ، فيما وعد ». فحسن الطن ، رأوا المرحلة الثانية من الإيمان مرحلة هامة ، هي أصل ، ولكن لا بد لها من فروع وهي السكوت والثقة والطمأنينة والرضا . والسكوت إنما يحدث من يقين المعرفة لامن يقين الإيمان ، حقاً لقد مسته شعبة من يقين الإيمان ، ولكن لا بد له من أنوار المعرفة . ويشبه المعرفة بمثال الماء السائل في حدوره ، إذا حملته السيل إلى مغيبه ، إنه يكون متحركاً جارياً في مسليه ، وكذلك المعرفة في سيلها إلى القلب ، تكون وهي متوجهة إليه ، محاولة الحصول عليه ، متحركة غير ساكنة فإذا وافت مغيبها من القلب ، سكنت ، إنها تشبه تماماً سكون الماء في مغيبه ، وهذا يصفو القلب ، يصفو نوره خالياً من كل شائبة ... انظر قرار الماء تجده قد تخلى عن الطين ، لقد سقط الطين في أرض المغيب ، فسد خروقه ، وصفا الماء... وسكن « وكذلك المعرفة إذا سكنت في القلب ، وتُكَنِّت بالتصديق والثقة منه تراحت منها علوم مؤكدة ، فسدت خروق القلب التي كانت الآفات الوساوس » فتخلاصت المعرفة منها ، وكما كان الماء لا يصلح للبشر في وقت انحداره وسيله إلى مغيبه - كذلك المعرفة ، إذا لم تكن متيقنة صافية ، لم تصلح لشرب العقول منها . لذلك كان علم العلامة ، لا يصلح لعطش العقلاه ، إنهم مزجوا علمهم بحب الدنيا ... أما معرفة الزاهد ، فلا تتوحد عن هؤلاء بالعلم والتلقين ، إنها هبة ، أو إنها هي التي تصفي نفسها بنفسها ، كالماء « هو استقل بنفسه عن الذي كان مازحه » فصفا وراق « وهكذا العالم الدليل ، إذا علم ودل ، لم يدله على مولاه غيره بل علمه ، فإذا ترك دلالته نفسه ، لم تصلح دلالته كغيره<sup>(١)</sup> ». وإذا صح أن هذا النص لحمد بن المبارك ولأصحابه فيكون أول محاولة في هذا القرن - أى القرن الثاني - لوضع مذهب في التصوف ، وأول محاولة لتبيين أنواع الإيمان ، كما أنه صرح تمام التصريح بالمعرفة ، النور الملقي في القلب كطريق للمنج الصوفية . ولذلك خشي دعوى الكثرين المعرفة واتحالفهم لها . لذلك يقول « ما ترى إلا متغيراً بشهوة من نفسه ، وما خوداً بيواقي دنيا غيره ، كذب مؤمن ادعى المعرفة بالله ، ويداه ترعى في قصاص المستكثرين ، ومن وضع يده في قصبة غيره ، ذلت رقبته » بل إنه ينكر محبة الله

(١) أبو نعيم : الحلية ج ٩ ص ٢٩٩ - ٣٠٣ .

على هؤلاء « وما أثبت لأحد ، ادعى معرفة الله ، وهو يلف الثيد بثلاثة أصبع » . ثم يكرر ثانية « ليس من المعرفة بالله ، أن تجعلها - يعني النفس - مطية لها غيرك ، وطريقاً لطلب دنيا مخلوق غيرك ». ويقول : « ما آمن بالله من رجاء مخلوقاً ، فِيَا ضَمَنَ اللَّهُ لَهُ (١) » كان هذا كله لكي يبعد المربيين عن العلماء الذين رجوا الدنيا بالتقرب للخلفاء ، وتردد على قصور الأغنياء . ولذلك أخذ يعالج القلوب ، ويطلب أن تكون الأعمال صادرة عنها لا عن الجوارح « أعمال الصادقين الله بالقلوب ، وأعمال المراتين بالجوارح للناس ، فلنصدق فليقف موقف العمل الله ، ولعلم الله به ، لا لعلم الناس لمكان عمله » .

وينتهي طريق الزهد عنده أو هذا الزهد المتصوف إلى الحب الإلهي : « إن في قلبك وجماً لا يبريه إلا حبه ، ولا يستطيعه إلا الأنس به ، وجماً لا يشبعك إلا طعمت من ذكره ، وعطاشاً لا يرويه إلا ما وردت عليه لذاته للذادة مناجاته (٢) » ... إذن فالآلام والأوجاع ، والجوع والعطش ... ليست هي أشياء مادية ، إنما هي معانٍ فقط للحب الإلهي ... والأنس بالمحبوب ومناجاته .

ولذلك يقص علينا محمد بن المبارك قصة مقابلته في جبال بيت المقدس لامرأة عليها مدرعة من صوف ، ونخار من صوف - ولعل القصة مفتعلة كعادة الكثير من الزهاد والصوفية فيما بعد ليقصوا خلالها أحواهم ومواجدهم ... على أية حال ، إنه يذكر أنها سألته : من أين أنت ، فأجاب بأنه رجل غريب : وتعجبت المرأة وقالت : « سبحان الله - فهل تجد مع سيدك وحشة الغربة ، وهو مؤسس الغرباء ، ومحدث القراء » فبكى محمد بن المبارك : فقالت « أولاً يكى العليل ، إذا وجد طعم العافية » فلما سألها عن السبب أجابت ، لأنه ما خدم القلب خادم هو أحب إليه من البكاء ، ولا خدم البكاء خادم هو أحب إليه من الزفير والشهيق في البكاء ... فلما طلب منها أن تعلمه الحكمة وأن تفضي في حديثها : قالت : سبحان الله - أو ما كان في موقفنا هذا ما أغناك من الفوائد عن طلب الزوائد : قال : لاغنى بي عن طلب الزوائد : وهنا قالت : حب ربك ، شوقاً إلى لقائه ، فإن له يوماً يتجل في لأوليائه (٣) . إذن هي غاية الصوف ، سواء ذكرتها له هذه الصوفية المائمة في جبال ، أو وضعها هو على لسانها « الحب الإلهي والشوق العارم لرؤيته ، متجلياً في بهائه لأوليائه ... ومن العجب أيضاً أن يذكر محمد بن المبارك هذين المصطلحين الصوفيين : الفوائد والزوائد . ولكن من هو الوالى : هل يسير محمد بن المبارك خطوة جريئة سرتها في القرنين الثالث والرابع ،

(١) أبو نعيم : الحلية ج ٩ ص ٢٩٨ ، ٢٩٩ .

(٢) نفس المصدر : ج ٩ ص ٢٩٨ ، والشعراني : طبقات ج ١ ص ٥٥ .

(٣) أبو النعيم : الحلية ج ٩ ص ٢٩٩ .

فيخلع صفات الربوبية على الولي الكامل . إننا ننظر منه بهذا النص : « من ادعى أنه من أهل الطريق ، ضعف عن فعل آدابها ، ولم يمت حتى يفتخض ، ومن محبه من أهلها ، لم يمت حتى تشد إليه الرجال ». عجباً... هل يتكلم هنا عن الغوث ، من محبه اسمه من بين الرجال - رجال الله... فلجا إليه الرجال ، ولجا إليه الجمورو هل هو السر الإلهي ، وظهور عليه أوصاف الربوبية إنه يصرح بهذا... « كم من يضرم دعوى العبودية ، ولا تظهر عليه إلا أوصاف الربوبية<sup>(١)</sup> » ... وهذا هو الولي الكامل . وحقاً... كان أبو عبد الله الصوري - محمد بن المبارك - سلفاً كبيراً لصوفية القرنين الثالث والرابع ، بل مبشرًا بمناديهم .

٥- أبو عبد الله الساجي : سعيد بن زيد : بدايات الطريق الصوف المقيق :  
وما لبث أن نجد بواكيير التصوف في إحدى التغور - ثغر طرطوس - في شخص أبي عبد الله النباجي - أو الساجي - سعيد بن زيد - وسنجد في هذا الزاهد ظاهرة جديدة ، وهي استخدام الآيات القرآنية - كمواقف الصوفية . وسيكون بهذا أيضاً سلفاً للحسين بن منصور الحلاج ، كما سجد له أول محاولة لتفسير القرآن أو تفسير بعض الآيات تفسيراً صوفياً . ولقد تلمذ هذا الزاهد الكبير على يد سفيان الثوري والفضيل بن عياض وتلمذ عليه عدد كبير من الزاهد الشوام كأحمد بن أبي الحواري وعبد الله بن خبيق ، ومن صوفية بغداد كأبي عبد الله - عمرو بن عثمان المكي (المتوفى عام ٢٩١) وأبي سعيد أحمد بن عيسى الخراز (المتوفى عام ٢٧٧ هـ)<sup>(٢)</sup>

أما مذهبه : فقد بدأ زاهداً بحثاً يسير في نسق أستاذه الثوري ، فينطلق بكلمات هي أقرب إلى مذهب الثوري . فيقرر أن هناك خمس خصال ينبغي للمؤمن أن يعرفها : الأولى : معرفة الله . والثانية : معرفة الحق . والثالثة : إخلاص العمل لله . والرابعة : العمل بالسنة . والخامسة : أكل الحلال . ويشرح هذه الخصال ، فيذكر أن من عرف الله ، ولم يرَ الحق ، فلا ينتفع بالمعرفة ، وإن عرف ولم يخلص العمل لله ، لم ينتفع بمعرفة الله ، وإن عرف ولم يكن على السنة ، لم تتفعه المعرفة ، وإن عرف ، ولم يكن مأكله من حلال لم ينتفع بالخصال الخمسة أما إذا كان مأكله من حلال ، صفا له القلب ، فأبصِر به أمور الدنيا والآخرة ، وأما إذا كان المأكل من شبهة ، فإن الأمور تشتبه عليه بقدر مأكله . أما إذا كان مأكله من حرام ، فإن أمور الدنيا والآخرة تظلم عليه ، وإن كان مبصراً . إنه أعنى حتى يتوب .

(١) الشرافي : طبقات ج ١ ص ٥٥.

(٢) القشيري : الرسالة ج ١ ص ١٢١ ، ١٢٩ .

هـ . . . أبو عبد الله الساجي زاهد من زهاد المسلمين التقليديين ، ولكن ما يليث أن يتجاوز هذا الزهد الحالص ، فيرى أن القلب هو كل شيء ، وأن الأمر ليس أمر جوارح – والصلوة والصيام خلقت لها ، إنها أمر قلوب ، ويوضح هذا النص الخطير «القصد إلى الله بالقلوب ، أبلغ من حركات الأفعال كالصلوة والصيام ونحوها» .

أما بعد : أليس هذا بده رفع التكاليف ، أو اعتبار حركات الصلاة والصيام . . . في محل الثاني ، إذا كان يسكن على عرشه الحقيق ، وهو قلب الإنسان . إنه يذكر «من وثق بالله فقد أحرز قوته ، ومن حبي قلبه ، فلقد لقى الله ولا يشك في نظره (١)» .

إذا وثق الإنسان بالله ، واستوى عنده منعه وعطاؤه . وهو يستشهد هنا بشيخه الفضيل بن عياض ، تمنى لقاءه – تمنى انتهاء الحياة الأرضية . فيقول لأحمد بن أبي الحواري «تدرى أى شيء : قلت البارحة والبارح الأول ؟ قلت : قبيح بعد ذليل مثل يعلم عظيمًا مثلك ، لا يعلم ، إنك لتعلم أنى لو خيرتني بين أن يكون لي الدنيا – منذ يوم خلقت ، أتعنم فيها حلالاً لأسأل عنها يوم القيمة ، وبين أن تخرج نفسي الساعة ، لا خترت أن تخرج نفسي الساعة . . . أما تحب أن تلقى من يطيع . . . » إنه يسمع نداء الله لموسى ، يا موسى إذا انقطعت إلى فقد وصلت « وقد انقطع له ، ولكنه يخشى . . . الثالثة . فيصبح «واخطره (٢)» .

وهنا وضع أبو عبد الله الساجي . . . كل شيء ين يدى الله ، محترقاً بالحب الإلهي ، لا يكره الموت . . . بل يحبه . . . بل يستخدم هنا الكلمة الأبدال . . . ويحدد الأبدال إياهم أحبووا الله ما يشاء الله ، فإنه من أحب الله ، لم يتزل به شيء من مقادير الله وأحكامه إلا أحبه . والموت هو السبيل إلى الحبيب إلا كان آباءاً . . . ومن خطرت الدنيا بياليه حجب عن الله (٣) .

إذا لم تكن الأفعال – الأفعال الظاهرة من الشريعة هي أساس زهد أبي عبد الله الساجي . إن مقامات التصوف وأحواله أهم بكثير في الوصول إلى الله من هذه الحركات الظاهرة – فالرضا أهم من كل هذه الحركات والأفعال وكذلك المعرفة بل المعرفة هي النعيم ، وهي في هذه الدنيا ، ثم تمتد بعد الموت يقول «أطليوا بالنظر في الرضا عن الله ، وتساءلوا عنه يبنكم ، فإنكم إن ظفرتم به شيء علوم به الأفعال كلها» . أما المعرفة فإنه يستخرجها بتأويل من القرآن ، فيفسر الآية القرآنية «وتعيها أذن واعية » أي أذن عقلت عن الله . ويفسر «تعرف في وجوههم نصرة النعيم » بأنها المعرفة بالله ، وفي هذه

(١) أبو نعيم : الحلية ج – ص =xx ، =xx .

(٢) أبو نعيم : الحلية ج ٩ ص ٣١١ .

(٣) نفس المصدر : ج ٩ ص ٣١٢ ، ٣١٣ .

المعرفة النعيم . ويفسر «يسقون من رحىن» بأن الله قد عجل لهم في الحياة الدنيا ، الحلاوة في عبادة الله ، ويتصل ذلك إلى يوم القيمة ، ثم ينتهي بهم الأمر إلى الجنة ، لأن أول العطية كان ابتداؤها في دنيانا هذه .

وليست الجنة - بالمعنى الديني هي الغاية ، ولكن حب الله هو جنة الراهد ، ويستشهد بقول موسى : « وعلجت إليك ربى لترضى » ، وهي صيحة سلطتها الحلاج ، والسياف يتقدم إليه ليقتله - بعد أن قطعت يدها ورجلاه . ولقد سبق أبو عبد الله الساجي في إطلاقها وعندها « ينتظم الثواب والعقاب » . ولا يأبه الراهد إذن جنة ولا نار ، ولا وعد ولا وعيد . ولا يستشعر الصوف بالخوف إن الخوف متصل بالأعمال « إن من عبد الله على حبه أشرف عند الله من عمل على خوفه » وقد ذكر الله درجة الخائفين ، وأمسك عن درجة الخرين ، لأن القلوب لا تتحمل ذلك ، كما أمسك عن درجة النبيين ، وأظهر ثواب المتقين .

ثم يعود إلى القرآن .. ويحاول تفسيره ، فذكر الله - عبدنا وعبادنا - هذا وهذا وذاك ، وأنثى عليهم « شاكراً لأنعمه اجتباه وهداه » « أخلصناهم بخالصه ، ذكري الدار ، وأنهم عندنا لمن المصطفين الأخيار » وقال : « هذا ذكر ، وإن للمتقين حسن مآب ، جنات عدن ». فهنا يقرر الله أن ذكره وثناءه عليهم أى على الأنبياء أثواب من صواب المتقين . إنه ذكر صغار الأمور الجنة ، ولكن لم يذكر ثوابه العظيم ، إنه أخفاه ولم يبينه حيث لا تتحتمله القلوب . فقال : « ولا تعلم نفس ما أخفى لهم من قرة أعين » ولم يبين ما هي قرة العيون هذه . ثم قال « ولدينا مزيد » ... وهي للمحبين ، وستكون المزيد فيما بعد - عند مفسرى الصوفية ، تجلى الله لهم ورؤيته - وذلك حين يفسرون مزيداً - أو الآية الأخرى « للذين أحسنوا الحسنى وزيادة » .

ولذلك يقول أبو عبد الله الساجي : إنه لو كانت له دعوة مستجابة لما سأله الفردوس ، ولكن يسأل الرضا - إن الرضا هو « تعجيل الفردوس الأرضي » وهو هناك أيضاً أعده لهم في الآخرة . إنه ملك أفالله على من أصطنع و هوؤلاء هم المصطفون . لم تكن هناك أعمال تقدمت شكرهم عليها ، ولا شغفأً لهم عنده ، ولكنه كان ابتداء منه ، وقد انتهى الأمر... . ونزل القضاء « قد فرغ الله مما أرادوا... . أسعد بالعلم من قد عرف<sup>(١)</sup> » .

وبعد... فقد كان أيضاً أبو عبد الله الساجي من متقدمي رجال التصوف ، لقد فتح الطريق لمن بعده ، وكان أثره كبيراً فيمن تلاه من رجال التصوف الخالص .

(١) أبو نعيم : حلية ج ٩ ص ٣٤٤ ، ٣١٧ .



البَابُ السَّادسُ

الحياة الروحية في مدرسة الموصل



## الفصل الأول

### سمات الحياة الروحية في الموصل

كانت منطقة الموصل في شمال العراق - موطنًا قد يأْدِي قدرًا قد تعرض لثقافات متعددة قبل الإسلام . كان شمال العراق مسرحًا لدول متعددة . أولها الدولة الأشورية . وقد أسست الدولة الأشورية ، نينوى وهي تقع بمحاورة للموصل . ثم أعقبتها المملكة الكلدانية الجديدة . . . وقد كان للأشوريين أو الكلدان الجدد بقايا في العصر الإسلامي ، ثم تناولت المنطقة الأحداث وأنى إليها الفرس ، كما كان يعيش بمحوارها الأكراد . وفي الموصل . . . قبر يونس بن متى ، وكان المسيحيون يحجون إليه . . . وانتشر المسيحيون فيها ، وكثُرت الأديرة ، وظهر في نينوى إسحاق النبي - كما كان لتعاليم القديس إفرايم أثر فيها .

كما كان بالقرب من الموصل جبل القاف ، وعليه هيكل لشهيدين مسيحيين أسطوريين هما بهنام وسارة . كما أن يجوار البصرة أيضًا قبر ناحوم النبي اليهودي . وكان أيضًا في هذه المنطقة وبالقرب من تكريت جنوب الموصل قبائل عربية أقْتَلَت وسكنت الحضر ، والحضر هي حضر الأشورية . كانت المنطقة إذن عاصمة بالديانات المختلفة والأجناس المتعددة ، وقد عاد الأشوريون أيضًا إلى نينوى قبل الإسلام ، كما يذكر أيضًا أن المُسيحيين من الآراميين أقبلوا إليها ، لخصب المنطقة ولوجود قبر النبي يوحنان ، كما قلت .

أما عن الموصل نفسها فقد سميت باسم - الحصن العبورى - حسنة عربايا ، وقد أنشأها - أول الأمر الفرس تحت اسم ، نوارد شير .

وأنى خالد بن الوليد عام (٢٠ هـ) ففتح الحصن العبورى ونوارد شير ، ولم يجد فيها سوى محلتين : واحدة للفرس والأخرى للجرامقة النصارى . وأسكن فيها خالد قبيلة الخزرج الأنصارية ، ثم أنى إليها بنو أزد ثم بنو تميم . وما زال الموصليون حتى الآن يتكلمون لغة بنو تميم . وحين استقر العرب في تلك الديار ، أصبح أغلب أهل الموصل من تلك القبائل العربية النازحة ، ثم بقايا الأمم السابقة ، وبخاصة الآراميين ، وكانت يُكونون متحفًا حضاريًّا عجيبًا . ثم الأكراد ، وفي عصر متأخر أنى اليزيدية . . . والتركمان ثم الشبك والباجوران . . . وهم فرس ، ولكن لغتهم مزيج من الفارسية والكردية والتركية .

وгин فتح العرب الموصل كانت يد الروم لا يد الفرس . ثم سكنا العرب - كما قلت - وعاشت الموصل حياتها في عصر الخلفاء الراشدين ، ثم قامت الفتنة بين على ومعاوية ، وظهر الخوارج - وكانت الموصل قبلة للخوارج - يأتون إليها كثيراً . ولست هنا بنتيج تاريخ الموصل السياسي . وإنما نلاحظ ظاهرة غريبة ، فلم يأت للموصل صحابي كبير من ذوى العزم ، ليقيم فيها مدرسة دينية كبرى ، كما حدث في الكوفة والبصرة ودمشق والفسطاط . فلم يظهر عبد الله بن مسعود آخر ، كما ظهر في الكوفة ، أو أبو موسى الأشعري ، كما في البصرة ، أو أبو الدرداء في الشام ... . ويبدو أن الموصل اتصلت اتصالاً روحياً بالمدينتين البصرة ، والكوفة أول الأمر ، فكان لعطاء السليمي البصري أثر كبير في عبادها ، وبخاصة أن كثيرين من السليميين سكنوا الموصل ، وكانوا على صلة ببني عمومتهم في البصرة ، كما اتصلوا بسفيان الثوري ، محمد الكوفة وزاهدها وتلمندو عليه ، كما اتصلوا بمدرسة الشام وشيخها الداراني وابن أبي الحواري ، وكان لعبادها الصلات الكبيرة بهما ، ثم انتهى بهم الأمر - بعد إنشاء بغداد - إلى الاتصال بعبادها وزاهدها - كبشر بن الحارق وغيره . وتميزت الموصل أيضاً بعباد جبل « قاف » وقد قلنا إنه كان على هذا الجبل دير مسيحي ، هو دير مار بنهان ، كما أنه يوجد أيضاً دير مار متى ... نسبة إلى الشيخ متى الناسك القديم ، والذي اعتنق بنهان وساره المسيحية على يديه ، فقلتها أبوهما سنحاريب ، في قصة أسطورية اعتبرت من قصص الشهداء .

كما كان في الموصل مدارس متعددة . ومن أهمها مدرسة ماركوريل . وهي مدرسة ديرية وكانت على دجلة ، بالقرب من باشطائية - وقد اشتهرت هذه المدرسة بتدرس الفلسفة واللغات . وقد ذكر هذه المدرسة يوحنا بن خلدون الموصلى في كتابه المسمي يوسف البابونسى<sup>(١)</sup> .

وأول من نجد اسمه من عباد البصرة هو معروف بن أبي معروف (قتل عام ١٣٣ هـ) وقد ذكرته المصادر بأنه كان عابداً وناسكا<sup>(٢)</sup> . وقد قتل في ملحمة الموصل المشهورة ، على يد يحيى بن محمد العباسى . وقد ذكر أنه كان من تلامذة الحسن البصري ، وقد دعت ملحمة الموصل إلى القول بأن الموصل بلد « الأبدال » ويدرك الأزدى : إن أبا بكر بن عباس الزاهد المشهور يقول « ابتداء الأبدال من أهل الموصل<sup>(٣)</sup> كانت النكبات تحمل إذن بالموصل ، ولكنها وصلت أوجها في عهد أول خلفائهم السفاح . وكان لا بد للزهاد أن يشعروا بأسى مقتلة المسلمين ، وأن يعلموا أن الموصل بلد « الأبدال » وكانت كلمة الأبدال عرفت ونحن نعلم أنها ستأخذ المصطلح الفنى بعد ذلك في دوائر الصوفية مع مصطلح الغوث والقطب .

(١) سليمان الصالحي : تاريخ الموصل ج ١ ص ٩٣ .

(٢) أبو القاسم الأزدي : تاريخ الموصل ص ١٤٧ - ١٥٣ .

(٣)

## الفصل السادس

### المعاف بن عمران ومدرسته

وما لبشت حياة الزهد أن ظهرت في الموصى على يد أول زاهد رسمي ، أو بمعنى أدق أول زاهد أرخت له كتب الطبقات ، وهو المعاف بن عمران وكان يكنى أبو مسعود . وقد توفي سنة خمس وثمانين ومائة .

وكان المعاف بن عمران فقيهاً ومحدثاً وقد روى عنه عبد الله بن المبارك محدث خراسان المشهور وكان يقول عنه « حدثني ذلك الرجل الصالح »<sup>(١)</sup> . وروى عنه الصوف المشهور بشر الحافي أيضاً وكان يتعشقه<sup>(٢)</sup> . وقد سأله رجل بشراً الحافي « مالى أراك عاشقاً للمعاف بن عمران . فقال : مالى لأعشقه ، وكان الثوري يسميه : ياقوتة العلماء ... وقد اشتهر المعاف بن عمران بالفقه والحديث ، كما يذكر الأزدي ، كما يذكر أيضاً أن سفيان الثوري كان يقول : امتحنوا أهل الموصى بالمعاف بن عمران ، فن ذكره بخير قلت : هؤلاء أصحاب ستة وجماعة ، ومن عابه قلت : هؤلاء أصحاب بدع » .

اما عن حياة هذا الفقيه النايسك الورع ، فقد كانت حياة زهد تامة ، ويدرك بشر بن الحارث الحافي أنه قتل للمعاف ولدان في وقعة الموصى ( عام ١٦٨ هـ ) فلم يظهر الجزع ، ولا سمع من داره صوت ولا بكاء ، بحيث كان يوصف بأنه « صاحب كمد » وحين أخذ الذين قتلوا ابنه ، ووضعوا في قصر . كان المعاف فيه ، قال لهم « تدلوا من هذا القصر ولا يشعرون بكم أحداً وامضوا لشأنكم »<sup>(٣)</sup> وهي صورة من العفو قلما تحدث للبشر .

وقد كان المعاف بن عمران يمثل الثوري تمام التثليل ، فهو محدث ، وفقيه وزاهد . وقد تلمند على الثوري وأكثر ملازمته والتأدب بآدابه . ويدرك الخطيب البغدادي وابن الجوزي أنه صنف كتاباً في السنن والزهد والأداب ، ولم يصل إلينا هذا الكتاب ، كما أن الأخبار التي وصلت إلينا عنه قليلة ، وكذلك أقواله - فيها عز المؤمن ، استثناؤه عن الناس وشرفه قيام الليل ، ويدرك الأزدي أن ثبت زاهداً آخر كان

(١) الخطيب البغدادي : تاريخ بغداد .. ج ١٣ ص ٢٢٧ - ٢٢٨ .

(٢) الأزدي :أخبار الموصى ص ٨١ ، ٨٢ ، ٣٠١ .

(٣) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ١٥٢ ، ١٥٣ ، ١٥٤ ، أبو نعيم : الحلية ج ٨ ص ٢٨٧ ، ٢٨٩ ، والخطيب البغدادي : تاريخ بغداد ج ١٣ ص ٢٢٦ .

معاصراً للمعافى بن عمران وهو القاسم بن يزيد الجرمي الموصلى . ويقارن بينه وبين المعافى بن عمران فيقول كان المعافى أسمع الرجلين صوتاً ، وكان القاسم الجرمي صالحاً ، وكان على بن حرب (الزاهد المتوفى عام ١٦٥ هـ) يدخل عليه ، فيجده على قطعة بارية وتحت رأسه لبنة . . . وكان جيرانه يقولون «جارنا من عشرين سنة ما اقتضانا حاجة قط<sup>(١)</sup>» .

هكذا كان أولى الزهد في الموصى - فيها أرجح - يمثل مدرسة الزهد ، فقيه من مدرسة الثورى ، يدخل في أعماق حياة العبادة والزهد ، ولا نجد أثراً لمسيحية أو يهودية أو غنوصية . وجاءت مرحلة السياحة لدى زهاد الموصى ، فزى الزاهد الموصى أحمد الموصى يرحل إلى الرقة مقابل أحمد الميموني - من ولد عابد الرقة المشهور ميمون بن مهران فيقول له : يا أحمد : أن تعمل ، قد عمل العاملون قبلك ، وأن تبعد فقد تبع المتعبدون قبلك ، أولئك الذين قربوا الآخرة وباعدوا الدنيا ، أولئك الذين ولـى الله إقامتهم على الطريق ، فلم يأخذوا يميناً ولا شهلاً ، ولو سمعت نفمة من نفاثهم المختمرة في صدورهم المتغرغرة في حلوقهم ، يغيب عليك عيشك ، ولطردت عنك البطالة - أيام حياتك » . . . ويدركه أحمد الميموني يقول أبو العالية الرياحى « يامعشر الربانين من أمة محمد ﷺ ، انتدوا للدار . . . » ويعشى على أحمد الموصى<sup>(٢)</sup> . وكذلك يفعل الزاهد سبع الموصى فإنه يرحل إلى الشام ، ويقابلها زاهدها المشهور مضاء بن عيسى . . . ويسأله مضاء . . . إلى أي شيء أفضى بهم الزهد : فيجيب سبع : إلى الأنس به<sup>(٣)</sup> . وقد تلمسه مضاء بن عيسى وأحمد بن أبي الحوارى على سبع وينقل ابن أبي الحوارى عنه أيضاً بعض الإسراطيليات<sup>(٤)</sup> .

وفي الموصى أيضاً - كما قلنا - ازدهرت فكرة الأبدال ، وظهور الخضر ، الشخصية القرآنية المشهورة لمؤلاء الأبدال . وتتضح صورة البطل هذه في الزاهد فتح بن محمد بن وشاح الأزدي البلدى الموصى وبكتى أبي محمد (توفى عام ١٦٥ هـ) فيما يقول الأزدي<sup>(٥)</sup> و١٧٠ فيما يقول ابن الجوزى ، وابن تغري بردى<sup>(٦)</sup> . وقد كان فتح هنا من معاصرى المعافى بن عمران ومن أصدقائه .

ويذكر الأزدي صاحب تاريخ الموصى : أن ولـى الموصى الأمير العباسى أحمد بن إسماعيل ذهب

(١) الأزدي : تاريخ الموصى ص ٣١٦ .

(٢) ابن الجوزى : صفة ج ٤ ص ١٦١ ، ١٦٢ ، وأبو نعيم : الحلية ج ٨ ص ٢٨٨ ، وج ١٠ ص ١٣٤ .

(٣) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٢٩٢ ، وابن الجوزى صفة ج ٤ ص ١٦١ .

(٤) الأزدي : تاريخ الموصى ص ٢٥١ .

(٥) نفس المصدر .

(٦) ابن تغري بردى : التلجم الزاهرة ج ٢ ص ٦٥ .

إلى منزل فتح بن وشاح الموصلي ، وسلم عليه ، فلم يخرج له فتح . فخرج ابنه ليعتذر للأمير وقال له إنه نائم : فقال فتح من داخل البيت : ما أنا بناائم مالي وما لدك . فقال له الأمير : هذه عشرة آلاف درهم خذها فضعها حيث شئت . فقال له : ضعها أنت في موضعها . مالي وما لدك يا هذا « وأبى أن يخرج إليه ولم يقبل منه مالاً<sup>(١)</sup> .

وحيث مات فتح ، غلقت الأسواق ، وخرج الناس مزدحدين – ييكونون ويصرخون . وجاء الأمير أحمد بن إسماعيل وصل إلى عليه ، وكان أهل القرى يأخذون من تراب قبره فيذهبون به إلى منازلهم يتبركون به .

وبينما أنه اشتهر « بالبكاء » يقول الأزدي : « وكان الغالب عليه البكاء<sup>(٢)</sup> ». أما صاحب النجوم الظاهرة فيقول « كان صاحب كرامات وأحوال<sup>(٣)</sup> ». كما اتخد أيضاً طريق الجوع كعبد الشام ويفضل العري : وكان يقول في جوف الليل « رب أجيتنى وأعيرتني ، وفي ظلم الليل أجلسنی فبأى وسيلة أكرهتني هذه الكرامة » ثم يندفع في البكاء ساعة ، وفي الفزع ساعة ... صورة غامضة يختلط فيها الرهد الشامي بزهد البصرة ... بعرى الحكيم الهندي العاري . ويدخل عليه المعاف بن عمران ، قبه الموصل وناسكها ، فيرى ابنته وعليها خرقه وابنه وهو مريض ، فيطلب من فتح بكسوة الصبي ، فنأى بـ ويقول دعها حتى يرى الله عز وجل ضرها وصبرى عليها ، فيرحمنى ، فلما تجاوز إلى الصبي المريض ، وقعد عند رأسه وسألة : حببى ألا تشهى شيئاً حتى أحمله : فسألته الصبي من أنت . فقال : المعاف ابن عمران ... فرفع الصبي رأسه وقال : مني الصبر وإليك البلاء ...

ثم هو البطل الأكبر – وزميل الخضر – وقد اعتبرت الموصل – كما قلت – بلد الأبدال . وينذكر ابن الجوزي قضية أبي غسان المؤذن الموصلي وخروجه للحج ... وفي مكة قابل رجلاً فارسياً من أهل الصلاح ، يغسل للناس ثيابهم ويتجهز على الضعفاء ، فيغسل ثيابهم بغير أجر . فلما علم أنهم من الموصل ، سأله عن فتح الموصل ، فلما عرف بوفاته ، بكى وأظهر الحزن . فلم استوضحه أمره ، أخبرهم أنه كان يعيش في فارس ، فراوده حلم عدة ليالٍ : أن ائته فتحاً الموصل ، فإنه من أهل الجنة ، فخرج من فارس حتى أتاه في الموصل . فأخذته إلى المسجد حيث أكلاء ... ثم قاما إلى الصلاة ، وتفرق الناس ، وساد المسجد الظلام ، فأتاهم رجل إلى المسجد ، وصل إلى ركعتين ثم تحدث إلى فتح وسألة عن العابد أبي المسرى جمزة الحولاني وكان يعيش في قرية بالقرب من الموصل ، فأخبره

(١) الأزدي : تاريخ الموصل ص ٢٤٦ . ٢٤٧ .

(٢) نفس المصدر : ص ٢٤٧ .

(٣) ابن تفري يردى : النجوم الظاهرة ج ٢ ص ٦٥ .

الرجل الغريب أنه مريض ، وطلب منه أن يصاحبه في زيارته . وقام الاثنان ومضيا إلى دجلة ، فإذا بالرجلين يمشيان على الماء... والفارسي ينظر... وف الصباح أخبره الفارسي وحاول فتح أن ينكر ، ولكن الفارسي أكد له ما رأى . فأخذ عليه العهد ألا يقص هذا لإنسان طلما كان هو حيا . ثم أخبره أن الرجل الغريب هو المخصر<sup>(١)</sup> .

ولا نبحث في افتتاح القصة ، إن التجربة الصوفية هي ملك لصاحبها ، وإنما أوردتها لكي أقر أن فكرة الأبدال كانت متمكنة في نفوس زهاد المسلمين ، وأنهم أضافوها إلى بلدان متعددة ، وفي مقدمتها الموصى .

بل تظهر فكرة «الأقطاب السبعة» لدى صوفيين موصليين ، وصلت إلينا أخبارها غامضة وهما «سعدون الموصلى» و«عبد الله اليوناني» . وقد كان «سعدون الموصلى» فيما يقول محمد بن أبي الحواري (شقيق أحمد بن أبي الحواري الزاهد الدمشقي المشهور، وقد كان زاهداً مثل أخيه)، رجلاً موهماً ، وكان يحسن إليه ، وكان سائحاً... وقد ذكر سعدون لحمد بن أبي الحواري قصة هذا القطب الكبير . وقد قابله في سياحته ، وقد سأله عن الطريق إلى الله - فأجابه : أجعل الدنيا لك سجنًا ، والآخرة سكناً وحصناً ، وعود عينيك البكاء والسرير ، والزم الخدمة في السحر ، وكمن منه على حذر... وإذا عرفك الطريق إليه ، سخر لك الوجود ، وأذل لك الأسود... ثم يسير معًا ، ثم يعبر النهر على ردائه... وذهب إلى رجل يجود بنفسه ، فسأله... من يكون هذا الرجل فأجابه بأن اسمه عبد الوهاب... وهو من السبعة الأقطاب... ومات عبد الوهاب . ثم علم أن هذا القطب الكبير هو صاحب العلم الرباني ، عبد الله اليوناني... وقبل أن يودع سعدون عبد الله اليوناني سأله... أن يزوده بشيء ينتفع به في الدنيا والآخرة... فقال له : اسلك سبيل المدى ، وجانب أهل المعنى والردي ، واقع برقك اليوم ولا تهم بزرق غد ، وعامل مولاك بالرضا ، والصبر على البلاء والقضاء<sup>(٢)</sup> . والقصة... بلاشك في معظمها أسطورية ، ولكن يظهر فيها اسم «اليوناني» وأنه صاحب المعرفة وصاحب الحبة . ونحن نتساءل : هل ثبت أثر خارجي في تلك القصص ، وفي ظهور مصطلح الأقطاب السبعة ، بالإضافة إلى انتشار فكرة الأبدال في الموصى .

ولقد رأينا أن فتح بن وشاح الموصى كان يمثل العبادة وأوائل الزهد ، إن صاحب تاريخ الموصى يسميه بفتح العابد<sup>(٣)</sup> . ويسميه صاحب النجوم الظاهرة «الزاهد العابد»<sup>(٤)</sup> ، وما يليث أن يظهر الزهد

(١) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ١٥٣ - ١٥٥ .

(٢) الحريفيش : الروض الفائق ص ١٩٢ - ١٩٣ .

(٣) الأزدي : تاريخ الموصى ص ٢٤٦ .

(٤) ابن تغري بردي : النجوم الظاهرة ج ٢ ص ٦٥ .

كاماً ، بل الزهد الضارب للتصوف على يد فتح آخر ، وهو أبو نصیر فتح بن سعید الموصلى (المتوفى سنة ٢٢٠هـ). ويقرر ابن الجوزى أنه «قد يشتبه هذا بالذى قبله إذا قيل فتح الموصلى وهم اثنان معروفان عند أهل العلم ، وإذا فرق بينهما بالكتبة أو باسم الأب ، تباينا»<sup>(١)</sup> ويدرك الشعرانى بأنه «كان من أقران بشر بن الحارث والسرى السقطى ، وكان كبير الشأن فى باب الورع والمعاملات»<sup>(٢)</sup> . وسرى أنه كان على صلات وثيقة ببشر بن الحارث ، وقد وصلت إلينا أقواله وكثير من أخباره عند بشر ابن الحارث.

أما عن أسرته ونشأته ، فليس لدينا الكثير عنها : سوى أنه كان شريفاً عريضاً ، ولا تزهد ترك دنياه ، وكان «يوقد بالأجر» لكسب معاشه . كما كان له بضاعة عند آخر له ، يعمل بها في البر والبحر - وهذا يدل على يسر أسرته وثرائها - ثم بعث فتح فاستردها وأنفقها - ويعلق هو على هذا - على طريقة الزهاد «رأيت قلبي يميل إليها ، فكرهت أن تكون ثقى سواه»<sup>(٣)</sup> أما عن أستاذته فيذكر ابن الجوزى أيضاً أنه أدرك عيسى بن يونس ، وأسند عنه ، وكان زميلاً في سماع الحديث بشر بن الحارث أما عن أستاذته في الزهد ، فيذكر بعض الزهاد أنهم رأوه في حانوت سالم الدورق في الموصى ، ولم يذكر أحد من مؤرخي طبقات الصوفية تفصيلاً لحياة سالم أو تلمذة فتح عليه . ولكن الأزدي صاحب تاريخ الموصى يذكر في وفيات أربع وثمانين ومائة وفاة «سالم الدورق الموصى» ويقرر أن «فتح الموصى» كان يجلس إليه فيما يذكر . حدثني ابن مغيرة عن بعض رجاله : كان سالم يخرج إلى الجبودى ، فيعتبر بما يرى ويذكر بكاء كثيراً . فرأته هناك عجوز نبطية ثم دخلت الموصى ، فرأته قافعاً في السوق ، فقالت له : ياشيخ . تلك القرحة التي بك - برأته بعد<sup>(٤)</sup> فكان هناك إذن زاهد بكاء ، وكان يتبعه خارج الموصى ، وكان على صلات بالنبط ، ثم يأتى سالم الدورق إلى الموصى ، إلى حانوته ، فيقبل عليه العباد ، ومنهم فتح ، فسلم إذن أستاذ فتح أو صديقه : وسرى أن فتحاً سيعيشى عليه في حانوت سالم الدورق في مشهد مثير انتشر بين العباد . ويدرك فتح أنه صاحب ثلاثين شيئاً - كانوا يدعون من الأبدال - كلهم أوصوه عند فراقه أيامهم ، أن يتقي معاشرة الأحداث ومخالطتهم<sup>(٥)</sup> . ولكن من هم هؤلاء الأبدال... لم تترك لنا المصادر أسماء أحد منهم .

وكانت طريقة فتح بن سعيد في التعبد ، طريقة سلفه فتح بن محمد بن وشاح ، بل طريقة عباد

(١) ابن الجوزى : صفة ج ٤ ص ١٥٥ .

(٢) الشعرانى : طبقات ج ١ ص ٦٨ .

(٣) ابن الجوزى : صفة ج ٤ ص ١٥٨ .

(٤) الأزدي : تاريخ الموصى ص ٣٠٠ .

(٥) الشيرى : الرسالة ج ٢ ص ٧٤٥ .

المسلمين جمِيعاً وزهادهم : الجوع والعرى . ويدرك بشر بن الحارث عنه قصصاً وأحاديث تشبه قصص فتح الوشاحي ، وتحتليط به يقول بشر «بلغني أن بنتاً لفتح الموصلى عريت : فقيل له : ألا تطلب من يكسوها فقال : لا ، ادعها ، حتى يرى الله عزوجل عريها وصبرى عليها» وهذا نهاية مقام الصبر عند العباد . ويدرك بشر أيضاً «فكان إذا كان ليالي الشتاء ، جمع عياله ، وقام بكساءه عليهم ، ثم قال : اللهم أفترنني وأفرقنني وجوتنى وجوتنى عيالى ، وأعيرننى وأعيرن عيالى ، بأى وسيلة توسلتها إيلك ، وإنما تفعل هذا بأولياتك وأحبابك ، فهل أنا منهم حتى أفرج» وإذا أصيب بالفرح . قال «يا رب . ابتليتني بيلاء الأنبياء ، فشكراً لهذا أن أصلى الليلة أربعاء ركعة» وحين يعود إلى منزله ، وهو صائم ، فإذا بأهله جلوس في الظلام ، لاسراح لديهم ، ولا طعام . . . فيики من الفرح ويقول : «إلهي مثل يترك بلا عشاء ولا سراح ، بأى يد كانت مني» وما زال يبكي حتى الصباح «إذا حصل على أقل القليل من المال ، اشتري خالة ، يتعيش بها هو وأهله<sup>(١)</sup>» .

كان هذا هو طريق افتخار الجوع والعرى ، للوصول إلى درجات أو مقامات الصبر والحب . . . واصطفاء للمزيد وحبه له . وكثيراً ما كان الزهاد يقومون بهذا الدور تصفية لنفسهم ، ولكننا نرى فتحاً هنا يمارسه حتى على ابنته وأهل بيته .

وهو في هذا كله يتعدد على سالم الدورق ، ولم يكتمل نضجه الصوفي بعد . ويدرك عثمان بن عمارة الراهد البصري ، أنه غاب غيبة ، فلما قدم لـ فتح الموصلى في حانوت سالم الدورق : فقال له : يا بصرى : أى شئ رأيت في غيتك . فأجابه : بأنه رأى عجائب كثيرة » وأخبار مختلفة . فصاح فتح صبيحة ، فقال عثمان : أنت تصبيع من الخبر ، فكيف لو شاهدت القيامة ، وصاحب القيامة ، فشهق شهقة ، ووتب من الحانوت ، خر مغشياً عليه . . . فحمله حمزة وسلم وأصحابها ، وأدخلوه الحانوت فازال مغشياً عليه إلى العصر . ثم لما فتح عينيه قال لعثمان : كيف قلت ، فصاح به : أن اسكت . فلما سئل عثمان : لم أمرته بالسكت . فأجاب : مخافة إن ردت عليه القول أن أقتله<sup>(٢)</sup> » .

كان فتح إذن في هذا الوقت ، لم ينضج بعد النضوج الكامل ، لتقبل الواردات والأحوال والهواجس . . . ليكون قطب الموصلى وإمام زهادها . . . كان في حالة من اليأس دائمة ، حالة عرفت بعد باسم القبض . . . وصيغة دعائه ثبتت هذا «كبرت على خطاياي وكثرت ، حتى لقد آيسني من عظيم عفو الله . . . وإن آيس منك ، وأنت الذي جدت على السحر بعد أن غدوا كفراً فجرة ، وإن آيس منك ، وأنت ول كل نعمة ، وإن آيس منك ، وأنت المؤمل لكل فضل ومعروف ، وإن آيس

(١) القشيري : الرسالة ج ٢ ص ٧٤٥ .

(٢) أبو نعيم : الحلبة ج ٨ ص ٢٩٣ ، وابن الجوزى : صفة ج ٤ ص ١٥٩ .

منك ، وأنت المغيث عند الكرب . . . ولم يزل يقول «آيس منك» حتى سقط مغشياً عليه<sup>(١)</sup> . وكان فتح يكثُر من البكاء ، حتى تمع عيناه بالدماء . وقد سُئل عن بكائه الدموع والدم فأجاب «بأن بيكيت الدموع على تخلي عن واجب حق الله عز وجل . وبكيت الدم على الدموع ، خوفاً أن تكون ما صحت لـ الدموع<sup>(٢)</sup> .

ولكن ما يليث أن يسيطر على تقلبات نفسه وتلويناتها ، ويرهده في طرقات الموصل بصياغتين مع أحدهما كسرة عليها عسل ، ومع الآخر كسرة عليها كامنخ . فقال الصبي الثاني للأول متذلاً «أطعني من خبزك» فقال الأول : إن كنت لي كلباً أطعمتك . قال نعم . فأطعمه من خبزه وعسله ، وجعل في فمه خيطاً يقوده . فقال : فتح لو رضيت بخبزك . ما كنت كلباً لهذا<sup>(٣)</sup> وهي قصة رمزية يعلق عليها الزاهد الطرطوسى عمران بن موسى : «فهكذا الدنيا<sup>(٤)</sup> » إنما نحن كلاب لها . لقد كان فتح هنا في مقام الرضا ، فوق الدنيا وزينتها . ويعبر أدق تعبير عن هذا ، حين يرى الناس في يوم عيد وعليهم الطيالس والعمام «إنما ترى ثوباً بيلي ؛ وجسداً يأكله الدود هؤلاء أنفقوا خزائنهم على بطونهم وظهورهم ، ويقدمون على ربهم مفاليس» ولم يعد في هذه المرحلة غشية ولا صرخات ، إنما هي عين الحكيم الزاهد ترى وتنتظر .

وفي هذه المرحلة كان هو معلم الموصل الكبير . . . واتصل بصورة بغداد وبخاصة بشر بن الحارث الحافى ، وقد كان تلمذ معه على عيسى بن يونس في رواية الحديث . وقد أتى إليه مواراً وكان عليه جبة من صوف وعلى رأسه مترز من صوف وبيده ركرة . جاءه مرة يسأله عن حديث استمعا إليه سوياً عن عيسى بن يونس ، وشك فتح الموصلى في سماعه هول الحديث . وهذا يدل على عناية الرجل بالحديث . وأتاه مرة أخرى «وكان ثائر الشعر ملتفاً بالباء» ولا علم بشر بعقدمه ، خرج مسرعاً فصافحه وعانقه . . . وطلب أطيب الطعام . . . فأتوا إليه به . . . فأكل ، ثم حمل بقية الطعام ، وودع بشرا وأصحابه ثم خرج . وقد علق بشر على هذا . . . وقال : إن طيب الطعام يستخرج خالص الشكر لله «ويتعلل سبب حمله للباقي من الطعام» عندهم فإذا صبح التوكل لا يضرير الحمل . . .<sup>(٥)</sup> ويقول : «وهذا فتح الموصلى . . . جاءنا زائراً<sup>(٦)</sup> » ، وهي دروس في دقيق التصوف ، أراد الشيخان إظهارها لهؤلاء المربيدين .

(١) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ١٥٨ .

(٢) المصدر السابق : ج ٤ ص ١٦١ ، والمرفيقين : الروض الفالق ص ٦٠ ، ٦١ .

(٣) المصدر السابق : ج ٤ ص ١٥٨ .

(٤) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٣٩٤ .

(٥) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ١٥٧ ، والطرطوسى : اللمع ص ٢٤٤ .

وأخذ فتح الموصلى يلقي بلمحات فى التصوف رائعة فاتنة ، وينقل عنه بشربن الحارث حديثه فى الحب ، وأن طريقة إدامة النظر بقلبه « من أadam النظر بقلبه ، ورثه ذلك الفرح بالمحبوب » ولن نصل إلى الحب إلا بالإيثار « ومن آثره على هواه ، ورثه ذلك حبه إياه . ثم الشوق إليه يتملكه ، والزهد فيها سواه » ومن اشتاق إليه ، وزهد فيها سواه ، ورعى حقه وخافه بالغيب ، ورثه ذلك النظر إلى وجهه الكريم <sup>(١)</sup> « فغاية الزاهد إذن الرؤبة السعيدة ، النظر إلى وجه الله متجلياً في بهائه .

وإذن لقد استهل فتح فى الحب الإلهي : وقد أورد صاحب اللمع أيضاً القصة الشائعة عن كثير من الصوفية ، أنه أخذ صبياً له فقبله . فسمع هاتناً يقول : يا فتح : ألا تستحي أن تحب معنا غيرنا <sup>(٢)</sup> » فلم يقبل له ولداً بعد ذلك . ونحن نعلم أن رابعة العدوية قد هتفت من قبل لرياح القيسى بنفس المحتف ...

وأدلى فتح الموصلى بدلوه فى بعض المعانى الصوفية ، فقد نقل إلينا أنه سئل عن الصدق : فأدخل به فى كير الحداد... وأنخرج الحديدية الحمأة ، ووضعها على كفه . وقال : هذا هو الصدق <sup>(٣)</sup> . وأخيراً... وصل الرجل إلى أوج الاستهلاك فى مقام الحب . ويقصى تلميذه أبو إسماعيل - وكان من نصارى الموصلى وأسلم على يديه... أنه : « كان والله - كهيئة الروحانين ، معلق القلب بما هناك ، ليست له في الدنيا راحة » .

وأخيراً نراه يسبق الخلاج فى مواقفه الصوفية النادرة . يقصى أبو إسماعيل أنه شهد العيد الأضحى ذات يوم بالموصلى ، فنظر إلى الدخان يغور من نواحي المدينة... فبكى ثم قال : ... قد قرب الناس قربانهم ، فلبت شعرى ما فعلت في قربانى عندك أيها المحبوب... ثم سقط مغشياً عليه... فلما أفاق ، مضى إلى بعض أزقة المدينة... وصاح مرة ثانية « تقرب المتقربون بقربانهم وأنا أقرب إليك بطول حزنى - يا محبوب ، تركني في أزقة الدنيا محبوساً... <sup>(٤)</sup> » ، ثم غشى عليه... وحمل إلى بيته... ومات بعد ثلاثة سنوات .

وذلك صورة حلاجية - حدثت قبل الخلاج ونادى بها بعض الصوفية ، ومنهم فتح الموصلى . وهى صورة التصوف الإسلامى الحقيقى ، أن يكون قربان الذبيح ، قربان إبراهيم لإسماعيل... قربان روحي ، يقوم به الصوفى المسلم فداء له... هنا تم تصحيحية إبراهيم . وكم أراد الصوفية أن يتحققوا هذا

(١) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٢٩٣ ، والشعراني ج ١ ص ٦٨ .

(٢) الطوسي : اللمع : ص ٢٦٥ .

(٣) القشيري : الرسالة : ج ٢ ص ٤٥٢ .

(٤) ابن الجوزى : صفة ج ٤ ص ١٦٠ .

بالموت المادى على أيدي الفقه . ولكن الفقه لم يتناول سوى الحلاج ، حين شطح وحين باح ، وحين أوغل في تحدى الفقه تحدياً صارخاً لكي تقتل نفسه اللعينة ، فيتحقق مقام القريان الإسلامي الأول . ويموت في مقام إبراهيم لم يتحقق ، وفي عنقه صوفة القريان الأول . خرقة الصوفية العديدة . لقد أوصل هؤلاء الصوفية جميعاً صوفيتهم بمصدر إسلامي بحت ، هو ضحية الإسلام في عبد فطر لا يكبش من الأكباش ، وإنما بالجسد نفسه ، حاملاً رمز الكبش .

لقد كان فتح ، كما كان غيره من زهاد أواخر القرن الثاني مقدمة لظهور التصوف - كعلم له أصوله وقواعد .



## البَابُ السَّابِعُ

الحياة الروحية في خراسان

في القرنين الأول والثاني الهجريين



## الفصل الأول

### سمات الحياة الروحية في خراسان

كانت القادسية - كما نعلم - الحادثة الكبرى الخامسة في سقوط دولة فارس القدية ، واندفع العرب - وهم يحملون رسالة الإسلام - في عهد عمر بن الخطاب إلى ما عرف - فيما بعد - باسم عجم العراق - وافتتحوه . . . واحتلوا المدن فيه . ونحن نعلم أن من أهم هذه المدن الجديدة والتي بنيت على آثار مدن قدية «المدائن» . وقد أقى المدائن الصحابي القديم سليمان الفارسي . وحذيفة بن اليهان . ومن ثم أصبحت المدائن موطنًا كبيراً لحركات روحية في الإسلام ، صدر البعض منها عن التشيع عامة ، والتشيع الغالب على وجه الخصوص . أما عن تشيع المدائن وزميلتها قم - ظاهر من إقامة سليمان وحذيفة وهما من أركان الشيعة فيها . ثم نرى أيضاً أن عبد الله بن سبأ في بعض الأقوال قد نهى إليها ، ثم نزلت فيها أيضاً قبيلة عبد قيس الشيعية ، وهي القبيلة التي احتضنت التشيع الغالب . ثم صارت المدائن موطنًا للإسحاقية أتباع إسحق بن محمد النخعي الأحرر وكان لإسحاق كتاب في «التوحيد» ذهب فيه إلى قداسة علي . . . وقد انتشر الكتاب في المدائن في أوساط الشيعة الغالية ثم كانت المدائن موطنًا للحارثية . وهي الفرقة التي التفت حولها عبد الله بن معاوية بن جعفر (المتوفى ١٣٠ هـ) . وكانت أيضاً من فرق الشيعة الغلاة ، وقد خرجت من هذه الفرقة فكرة «النور» أي أن الله نور ، وأن هذا النور في عبد الله بن معاوية ، كما ابتدعت أيضاً أفكار التناسخ والأظلة الدور . كذلك ظهرت في المدائن فرقه الذمية ، وهي فرقه تفضل علياً على النبي ﷺ .

أود من هذا أن أقول إنه كانت في المدائن حركات روحية شيعية... كما كان في زميلاها قم واصطخر . وقد شاركت الحركات الشيعية بلا شك في إقامة الحياة الروحية في الجزء الجنوبي من عجم العراق . لكن هل شارك غير الشيعة من المسلمين في هذه الحياة . لقد ظهر في المدائن عابد ، بل زاهد من أكبر زهاد المسلمين هو شعيب بن حرب (توفي عام ١٩٧ هـ) وقد تلمذ شعيب على سفيان الثوري وغيره من كبار المحدثين ، ثم نزل المدائن واعتل بها ويقول ابن الجوزي : كان أحد المفردین بالزهد

(١) اللهي : ميزان الاعتدال ج ١ ص ١٩٦ - ١٩٨ .

والتعبد<sup>(١)</sup> . أما الذهبي فيوثقه كمحدث فيقول : شعيب بن حرب المدائني ، فوثقه<sup>(٢)</sup> » . وقد اعزل شعيب بالمدائني . . . وأقبل عليه الزهاد يأخذن عنه . وقد ذهبت إليه جماعة من تلامذته من العباد إلى المدائني - فرأوه - وكان جلداً وعظماً . . . ويعيش في كوخ بناه بيده وخizer له معلق بشرط ومطهرة . . . يأخذ كل ليلة رغيفاً يبله في المطهرة ويأكله . . . ونظر إليهم وقال : أترى ها هنا بعد لحماً والله لأعملن في ذوبانه . . . حتى أدخل القبر ، وأنا عظام أتقمع ، أريد أتسمن للدود والحيات . . . . وقد سمع أحمد بن حنبل بهذا فقال : « شعيب بن حرب حمل على نفسه في الورع . . . . » ، بل إنه يقول لعبد الله بن خبیق الزاهد الأنطاكي : « أكلت في عشرة أيام أكلة ، وشربت شربة » . فقد اتخذ الجوع أيضاً سنة له . . . كما كان يتخذ الوحدة قاعدة له ، بحسب سأله أحد أصحابه - وقد جاءه إلى مكة حيث استقر آخر الأمر « ما جاء بك » فقال الرجل « حيث أؤنسك » فقال : جئت تؤنسني ، وأنا أعالج الوحدة منذ أربعين سنة ، وهو ينصح الحسن بن صالح الزاهد الكوفزي - وقد تلمذ عليه الحسن أيضاً « لا تجلس إلا مع أحد رجلين ، رجل جلس إليه يعلمك خيراً ، فتقبل منه ، أو رجل تعلمك خيراً ، فيقبل منك ، والثالث اهرب منه . والإسلام خير جليس ، بل إن دخلت القبر ومعك الإسلام ، فأبشر - » وفيها يروى عنه أحمد بن أبي الحواري ، وقد صحبه أيضاً وأخذ عنـه . . . أنه كان يرى أن آفة الدنيا الرياسة « من طلب الرياسة ، ناطحته الكباش . ومن رضى أن يكون ذئباً ، أبى الله إلا أن يجعله رأساً » وأراد للناس الكسب الحلال ، وأن يكسبوا عيشهم في طاعة الله ، ولذلك يذكره السري بن المغلس السقطي الصوف البغدادي فيقول : « أربعة كانوا في الدنيا ، أعملوا أنفسهم في طلب الحلال ، ولم يدخلوا أجوافهم إلا الحلال ، وهب ابن الورد ، وشعيب بن حرب ، ويوسف بن أسباط وسلمان الحفراوس » كما ذكر حوادثه أيضاً بشر ابن الحارث الحاف . . .

وانتهى الأمر بشعيب بن حرب إلى مكة ، وهي سنة اتخاذها بعض الزهاد كأمثال الفضل بن عياض ، كما سرى بعد ، وكرهها البعض الآخر - كسفيان الثوري .  
وفي مكة عاش فقيراً . . . وكان يعيش في طرقاتها « وعليه جبة صوف رقيقة نظيفة . . . وهو حاف » وهو يبكي حتى تسيل دموعه على لحيته<sup>(٣)</sup> .

أود أن أنتهي من هذا إلى أن في الجزء الجنوبي من فارس ، كان هناك التشيع العادي ، والتشيع

(١) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٢ .

(٢) الذهبي : ميزان ج ٢ ص ١٧٦ .

(٣) ابن الجوزي : صفة ج ٣ ص ٢ - ٤ .

الغالى ، كما كان هناك التسنين . . . وكان الجميع يقيمون حياة روحية إسلامية . . . ولكن ماذا كان يحدث في خراسان . وقد كانت بعيدة عن البصرة . وعن الكوفة ، كما كانت أشد بعدها عن المدينة ، وعن دمشق وعن غيرها من العواصم الإسلامية الكبرى . يذكر يا قوت خراسان فيقول « بلاد واسعة : بلاد واسعة حدودها ما يلي العراق ازادرار قصبة جوين وهيق . وأخر حدودها ما يلي الهند - طخارستان وغزنة وسجستان وكرمان . وليس ذلك منها ، إنما هو أطراف حدودها . وتشتمل على أمهات من البلاد - منها نيسابور وهراء ومردو . وهي كانت قصبتها ، وبلغ وطالقان ونيسا وأبيورد وسرخس - وما يتخلل ذلك من المدن التي دون نهر جيرون - ومن الناس من يدخل أعمال خوارزم فيها ، وبعد ما وراء النهر منها وليس الأمر كذلك <sup>(١)</sup> . ولكننا نرى أبا الحسن النيسابوري يقرر أن مدينة « بخارى من جملة مدن خراسان ، ولو أن نهر جيرون يقع بينها » <sup>(٢)</sup>

فهناك إذن اختلاف في التحديد الجغرافي لخراسان . غير أننا نفضل أن نقول مع الدكتور كامل الشيبى - إن خراسان هي المنطقة التي تستعرق بمجموع مدن بلغ ونيسابور ومردو والروز وبيرود ونسا . وهي المنطقة التي تقع في الشمال الشرقي من إيران الحالية . وكان سكانها من الفرس وبعض الأتراك . وسرى أن عبد الله بن المبارك عالم خراسان الكبير وزاهد ها كان . تركيا . وقد قاومت خراسان الفتح العربي أشد مقاومة ، ولم تفتح إلا في عهد عثمان صلحها عام (٣٠ هـ) . ولكنها عادت إلى الثورة ، ولم تستقر أمورها في عهد الأمويين . وقاوم أهلها العرب أشد المقاومة . ولم يعتنقوا الإسلام بسهولة ، بل كانوا يعلنون الإسلام ، ثم يرتدون ، . . . وأخيراً استقر الإسلام فيهم ، وأخذت الأديان القديمة - المنشورة هناك تحطم يوماً بعد يوم . . . وكانت أهم هذه الأديان القديمة - أديان الفرس المتعددة - الزرادشتية والمانوية والديسانية والمرقونية والمزدكية . وسفرخ هذه المزدكية فراخاً هائلاً في القرن الثاني المجرى . . . أحياناً باسم الخرمية ، وأحياناً أخرى باسم الروندية أو فرق من الروندية وبخاصة الأبي مسلمية ، وانتشرت بيوت النار ، وبيوت النار هذه كانت عنواناً على هذه الأديان الفارسية الثانية ، كما انتشرت أيضاً أديان الهند ، من برهية وبوذية . . . <sup>(٣)</sup> فانتشرت بيوت الأصنام . لست أود أن أعرض لهذه الأديان المختلفة - وقد تكلمت عنها بالتفصيل في الجزأين الأول والثانى من نشأة الفكر الفلسفى فى الإسلام . ولقد قضى الإسلام على الجزء الأكبر من هذه الأديان ، ولكن بقيت

(١) ياقوت الحموى : معجم البلدان ج ٧ ص ٣٥٠ .

(٢) أبو بكر محمد بن جعفر الرشخى : تاريخ بخارى . . . ص ٢٧ .

(٣) الرشخى : تاريخ بخارى : المقدمة ص ٩ .

منها جيوب خطيرة مختفية أطلت برأسها أحياناً : وأنزلت بالإسلام وال المسلمين أفح الأضرار . ولقد كثرت الأحاديث الموضوعة عن أهمية خراسان . وقد وضع الوضاعون هذه الأحاديث - رواية عن سليمان . ومن أهلهـا « بالشرق بقعة يقال لها خراسان . وثلاث مدن خراسان وهذه تزین يوم القيمة بالياقوت والمرجان ، ويصعد منها نور ، ويكون حول هذه المدن ملائكة كثيرة تسجع وتحمد وتکبر . ويؤتى بهذه المدن إلى العرشات ، بالعز والدلال كالعروض التي ترف إلى بيت زوجها . ويكون لكل مدينة من هذه المدن ، سبعون ألف علم ، وتحت كل علم سبعون ألف شهيد ، وبشفاعة كل شهيد ينجو سبعون ألف موحد من المتكلمين بالفارسية ، ويكل ناحية من هذه المدن عن اليدين واليسار ، ومن الأمام والخلف ، طريق طوها عشرة أيام ، كلها يوم القيمة شهداء <sup>(١)</sup> . والحديث الآخر « خراسان كناثة الله إذا غضب على أحد رما هم بها » وحديث آخر « ما خرجت من خراسان رأية في جاهلية وإسلام ، فردت ، حتى تبلغ منهاها . . . » وكانت كلها أحاديث موضوعة من دعاة العباسين - انتظاراً للزحف الخراساني العباسى . وقد وضعت الأحاديث المتعددة عن خروج العباسين منها . . . والرأيات السود . . . والمهدى . . . وكل هذا من خراسان . وقد انتشرت هذه الأحاديث في أواخر القرن الأول وأوائل القرن الثاني . وقد كانت أقدم حركة سرية في الإسلام ، وهي حركة أبي هاشم بن محمد بن الحنفية في خراسان . . . وحين أعلن خداش « ارتداده عن الإسلام - باسم الإمام العباسى ، سرعان ما صدقه أتباع بنى العباس . . . ولكن الإمام العباسى سرعان ما أعلن غضبه على خداش ، وقتل خداش وانتهى أمره . . . »

لم يكن من السهولة إذن تحويل الخراسانين إلى الإسلام ، لقد دافعوا - كما رأى مختلف الباحثين - عن أديانهم القديمة ، كما دافعوا عن قوميّتهم الفارسية ، واندفع ترك التيار من أهل المنطقة في نفس تيار الفارسرين . كان هذا كله في زمن المقاومة - وهذا شيء طبيعي - ولكن حين تحولت المجموعة إلى الإسلام ، هل يبقى في المجموعة الإسلامية الجديدة أو ضار من أديانهم القديمة أو هل كان لهم تعبير معين عن مقاومة إيجابية أو سلبية تجاه الدين الجديد . ذهب براون المستشرق الإنجليزي المشهور إلى أن « التشيع والتتصوف كانوا من الأسلحة التي حارب بها الفرس العرب للقضاء عليهم » ونحن نعلم أن براون كان مستشرقاً سياسياً ينفذ سياسة إنجليزية أو صليبية معلومة كان غايتها القضاء على الروح الإسلامية في إيران ، وفصلها سياسياً عن المجموعة العربية ، وكان ضالعاً مع حركة الباية للقضاء على المذهب الالئي عشرى نفسه . ولكن نجد أن بعض الباحثين الإيرانيين المعاصرين يذهبون إلى نفس الأمر ، وليس الأمر كذلك على الإطلاق <sup>(٢)</sup> .

(١) الترشخي : تاريخ بخارى : الصلة ج ١ ص ٣٤٧ - ٣٤٩ .

(٢) الدكتور الشيبى : تاريخ بخارى : ص ٣٩ .

إن الروح الإسلامية قد استقرت في خراسان استقرارها النهائي في الجموعة الكبرى من أهلها في أوائل القرن الثاني . حقاً . لقد تأثرت الحياة الروحية والعلقانية الإسلامية في مدن خراسان بن غيرها من المدن الإسلامية ، والسبب في هذا أنها لم تعاصر - كما قلنا الخلفاء الراشدين ، وهي على دين الإسلام ، فلم يرحل إليها صحابي كبير - ينشئ فيها تقاليد معينة . وقد لاحظت هذا في الموصى من قبل . ولكن حين تمكّن الإسلام في قلوب الفرس عامة ، والخراسانيين خاصة ، ظهر على المسرح الإسلامي العقلي والتلقى والروحي المولى الكبار - وهم الذين أنشأوا فلسفة الإسلام الحقيقة . كان هناك المعتلة - فلسفة الإسلام على الحقيقة ، ومعظمهم من الفرس . وكان عملهم الأول الكبير - صوغ الإسلام فلسفياً تجاه فلسفات الأديان الأخرى ، وبخاصة الموسى - المانوية والمزدكية وغيرها - ثم كان الكبار من أهل السنة والجماعة - وكانت فلسفه الإسلام الحقيقيين صاغوه في أكمل الصور - وهم أيضاً فرس - الباقيانى - والغزالى والرازى . . . إلخ . ثم ظهر علماء التقليل وعلماء الفقه . أبو حنيفة والبخارى . . . وهم أيضاً فرس . أما علماء الروح فكان الحسن البصري وهو سيد القوم - فارسياً . ثم يأتي التشيع - وقد انتشر أولاً لدى المغاربة - وأقصد بالغاربة هنا غرب خراسان - كانت الكوفة موطنها ، وكانت المدينة . وقام التشيع أولاً على يد عرب ، ثم شارك فيه العرب والعجم - في الكوفة - وكان في الكوفة المختارية - عربية - والكيسانية فارسية . كان الشعور الإسلامي واحداً - في الاثنين ، فاتفقوا واختلفوا فرساً وعرباً كمسلمين - لا كطوائف تتسمى إلى جنسيات مختلفة . . . أما أنه كانت هناك جيوب خفية ، حافظت على فارسيتها ، وضفت على الإسلام أشد الضيق ، فلا شك في هذا ، ولكن هذه الجيوب كانت لدى العرب أيضاً ، حتى قضى عليها . ولقد وجد عبد الله بن مسعود بقايا دين مسيلمة في الكوفة . كما ستوجد هذه الطوائف في كل مكان وفي كل زمان .

. . . ثم إننا حين نورن للحركة الروحية في خراسان ، نجد نفس الظاهرة التي وجدناها في الموصى من قبل ، وهي أن خراسان بدأت بدراسة الحديث ، وظهر منهم محدثون من أكبر محدثي الإسلام من أمثال عبد الله بن المبارك وإسحق بن راهوية (٢٣٨) ، ويحيى بن يحيى (٢٢٦) بل سيكون الحديث سمة مؤكدة للزهد . وللزهد المتوجهين نحو التصوف من أمثال الفضل بن عياض وإبراهيم بن أدهم . وكان الحديث - عاصماً للزهد - إلى أكبر حد - من انزلاقهم نحو الأفكار غير الإسلامية . ثم نجد أيضاً في خراسان - الزهد الصوفي يظهر مباشرة ، فلم تتعان خراسان الزهد الإسلامي البسيط الأول . وقد لاحظ هذا بحق الدكتور كامل الشبيبي<sup>(١)</sup> . والسبب واضح ، أن الإسلام لم يستقر في خراسان اللهم إلا في أواخر القرن الأول ، وكان الزهد الإسلامي البسيط قد انتهى أمره ، وحل محله الزهد

(١) الدكتور الشبيبي : الصلة ج ١ ص ٣٥١ .

الصوفى ، ومع هذا تستطيع أن تجد في حياة بعض المحدثين من أهل خراسان آثاراً وبقية من هذا الزهد الإسلامي البسيط . ومن الأمثلة على هذا يحيى بن يحيى وإسحق بن راهويه وغيرهما .

غير أننا نجد في خراسان وفي قارس عاملاً - فكرة السياحة لدى الزهاد أكثر منها في بلد آخر من بلاد الإسلام . وإن على يقين من أن المستشرقين الأوبيين الحاذقين على الإسلام - سرعان ما يتلقون مثل هذه الفكرة ، ويحاولون ردها إلى مصدر أجنبى ، وبخاصة المصدر الهندى . وسيضعونها في موازاة السائح الهندى العارى . والأمر أبسط من هذا بكثير . إن مصدر السياحة دعوة قرآنية - وقد ذكر القرآن التائبين والعايدين والساخرين والركع السجود . . . إلخ . ثم إن أول السائحين في الإسلام لم يكونوا زهاداً ، بل كانوا محدثين ، تقليشاً وراء الحديث ، وتحرياً لوطنه ولصحة رواته . وقد فعلها سفيان الثورى أولاً ، ثم قام بها البخارى - صاحب الصحيح وهو خراسانى - على نطاق واسع ، وكان أول سائح في النظرية الإسلامية الدينية - الفارسى القديم - سليمان وكان اتجاهه سليمان - كما نعلم - من أصبهان إلى أرض الغرب ، حيث مهجر النبي الجديد ، وإشارة الوحي الأخير . . . وكان لا بد للسائحين الفرس أن يختطوا نفس الطريق . . . وقد قام بأول سياحة له من أرض العجم ، ومن أصفهان بالذات ، ببلد سليمان ، سائح أصبهان هو محمد بن يوسف بن معدان الأصبهانى (المتوفى سنة ١٨٤ هـ) حقاً - لم يكن محمد بن يوسف بن معدان خراسانياً ، ولكنه أتى من أصبهان ، البلد الفارسى القديم ، وكان مثلاً لصوفية خراسان جميعاً بحيث كان عبد الله بن المبارك يدعوه «بعروس الزهاد»<sup>(١)</sup> وقد نشأ محمد بن يوسف الأصبهانى في أسرة غنية في خراسان ، وأخذ في تعلم الفقه والحديث ثم زهد في كل هذا . . . فدفن كتبه . - وهو يقول «هب أنك قاض ، فكان ماذا . هب أنك مفتى - فكان ماذا ، هب أنك محدث فكان ماذا» ثم تخلى عن أملاكه . وأخذ في التعبد ، ثم بدأ سياحاته ، إلى عبدالان ، والمصيصة ، ومكة ، وكان على صلات بالفضيل بن عياض بل يقال إن الفضيل هو الذي كان ينفق عليه<sup>(٢)</sup> . وقد كان على صلات أيضاً بعد الله بن المبارك . وكان ابن المبارك يسعى لمقابلته يقول أبو طالب المكي «وكان محمد بن يوسف الأصبهانى عالماً زاهداً . . . ومن الناس من كان يفضل له على الثورى رحمها الله تعالى - إلا أنه كان يؤثر الخمول ، فلم يكن يعرفه إلا العلماء ، وكان من حسن رعياته وشدة يقطنه ، يعمل في كل وقت أفضل ما يقدر عليه في ذلك الوقت . فلما طلبه ابن المبارك بالمصيصة قال له بعض من يعرف حاله : إن ذاك لا يكون في المصر إلا في أفضل موضع فيه . . . قال : فهو إذن في الجامع فطلبـه ، فقيل له : إنه لا يقدر إلا في أفضل

(١) ابن الجوزى : صفة ج ٢ ص ٦٣ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٢٢٥ .

مكان . . . قال فطلبه عند الفقراء ، فإذا هو دس رأسه وأحمل نفسه مع المساكين . فكان عنده أن أفضل وطن في مصر الجامع ، لأنه يقال : إن الصلاة فيه بخمسين صلاة أو أفضل الأماكن موضع الفقراء من الجامع ، وأن أفضل الأحوال الخمول ، فلذلك أحمل نفسه - فيا ين الفقراء في الجامع ليحوز فوائض الأعمال<sup>(١)</sup> . ويدو أنه كان يرحل في مجموعة من أصحابه إذ يقول أبو نعيم « كان محمد ابن يوسف وأصحابه إذا استراحوا قاموا إلى الصلاة <sup>(٢)</sup> » وقد تتساءل من هم أصحابه . ويدو أنه صحب أبي إسحق الفزارى ومحنل بن الحسين . أو بمعنى أدق كان محمد بن يوسف من حلقة تتصل بابراهيم بن أدهم . صدرروا جميعاً - بعد سياحتهم - عن البصرة - ثم نزلوا الشغور - وقد مات هؤلاء جميعاً قبله . فكان يقول « ذهب فلان . . . وفلان وبقيت أنا أتردى في حشوش هذه الدنيا » . كانت السياحة - منذ خرج من أصفهان دأب محمد بن يوسف ، يمضى على السواحل - حتى مكة ، ثم يعود إما إلى المصيصة وإما إلى عبдан . وكان يعيش في درجة من الصمت . . . وكان مثله الأكبر « سفيان الثورى » فلما ذكر له رجل « متنطع » أو مبتدع قال « هلك المتطعون . . . علم هذا ما جهل سفيان الثورى علمه ، علم هذا ما جهل مكحول علمه . . . علم هذا ما جهل سليمان بن موسى علمه . . . فالرجل إذن سائح وزاهد ، يعيش في مقام الصمت ، ولكن على طريقة الثورى تماماً . وكما كره سفيان الثورى لبس الصوف كرهه هو أيضاً ، فكان يلبس « القطن » وحينئذ هو سفيان الثورى عن التحدث ، امتنع وقال « نهانى محمد بن يوسف » كان للرجل إذن مقام كبير لدى المحدثين الزهاد ، فكان عبد الله بن المبارك « كالعاشق له » وكان سفيان يتأمر بأمره . وأخيراً . . . نرى أحمد ابن حنبل يذكره فيقول « . . . هذا الرجل الذى يكثر ذكره . . . علماً وفضلاً » .

كانت لمات محمد بن يوسف في كراهة الدنيا تقترب من التصوف فكان يصرخ « الدنيا غنية عن الله . . . أو الملائكة ، والآخرة عفو الله . أو النار . ويردد :

ومر بدار المترفين وقل لهم ألا أين أرباب المدائن والقرى  
ومر بدار العابدين وقل لهم ألا قطع الموت التنصب والأذى  
وكم كره الدنيا « لقد خاب من كان حظه من الله الدنيا » ويردد « خذ من دنياك القوت الذى لا بد  
لك منه ، وباذر القوت ، واستعد للموت . . . » ويطلب . . . قتل الأمل والإغرار في العمل . . .  
فلم يكن ينام شناعاً ولا صيفاً . وكراه التجارة ونهى أخيه عنها .

(١) أبو طالب المكي : قوت ج ١ ص ٥٣٩ - ٥٤٠ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٢٢٧ .

(٣) المصدر السابق : ج ٨ ص ٢٢٩ .

ويقول لنا جريرا في الحرم « انظر، أن لا يراك الله ، وأنت تخدع الناس في حرمك فيمقتك » . . .  
وأخيراً . . . إنه من أحباء الله ، كره الناس ولقاءهم لحبه . فقال « من أحب الله ، أحب أن لا يعرفه  
أحد (١) ». .

تلك صورة موجزة لحياة الرجل أثرت في معاصريه كما أثرت فيمن بعده غير أن تأثيرها الكبير إنما يتضح في زهاد خراسان المشهورين : عبد الله بن المبارك والفضيل بن عياض وإبراهيم بن أدهم .

---

(١) أبو نعيم : الحلية ج. ٨. ص ٢٣٤ .

## الفصل الثاني

### البيئة الخراسانية والزهد

مدرسية عبد الله بن المبارك

لقد ذكرنا من قبل أن بيته خراسان قبل الإسلام كانت بيته فارسية بحثة - مع مجاورة للترك المتاشرين في أطرافها - وأضيف هنا أيضاً أن الثقافة الصينية كانت أيضاً منتشرة في تلك البلاد . وقد نبه الباحث العراقي الدكتور كامل الشيباني إلى وجود نساك في الجيش الفارسي الذي قاوم الفتح الإسلامي . ونعن لا ننكر أبداً كل هذا ، ولا أنكر وجود الفلسفة اليونانية في مراكزها الكبير في جند يسابور . . . كانت بيته خراسان بيته « الغنوش » الغنوش على أشد ما يكون الغنوش . كما أنها لا تنكر واقعة تاريخية هامة وهي : أن مجلس التعليم الإسكندرى - الطبى والفلسفى - انتقل إلى أنطاكية ثم منها إلى جند يسابور ومرو وحران - ويتقى في كل منها سنوات طويلة - قبل أن ينتقل إلى بغداد . . . ولابد أن يكون لكل هذا أثر في الحياة العقلية والروحية والفقهية الإسلامية . ولكن حدث هذا في الشام ، كما حدث في البصرة وفي الكوفة . كان هناك من يمثل الروح الإسلامية الحالص وهناك من يمثل الاتجاهات الغنوصية والأجنبية - أو على الأقل من تأثيرها فالحسن البصري وأبو حبيب العجمي - وما فارسيان ، وفرقد السنجي - وهو أرمني كانوا يمثلون الروح الإسلامية أصدق تمثيل ، بينما كان هناك من الفرس ومن العرب من يلغون في الدنيا ويأخذون بروح الغنوش . وينجذبون الفرصة السانحة للانقضاض على الإسلام . وكان هؤلاء - غلاة الشيعة - في البصرة وفي الكوفة ، بل في المدينة نفسها . أما خراسان ، فلم تظهر فيها الآراء الناشزة - وكما لاحظ ياقوت - في معجم البلدان إلا متأخراً . . . حين جاءها رسول العباسين ، فأثاروا كوا من الغنوش فيها . ولقد ظهر من البدء في خراسان مجموعة من الحمدين والمفسرين - كان البعض منهم يمثل الإسلام أدق تمثيل . من أمثال مقاتل بن حيان (توفي عام ١٥٠ هـ) - و« أبو بسطام النبطي البلخي الخراساني - كما يدعوه الذهبي . . . أحد الأعلام » . وكان عابداً كبيراً للقدر . . . صاحب ستة وصدق . . . هرب أيام أبي مسلم الخراساني إلى كابل ، ودعا خلفاً إلى الإسلام ، فأسلموا <sup>(١)</sup> . والبعض الآخر - كمقاتل بن سليمان البلخي (١٥٠ هـ)

(١) الذهبي : ميزان ج ٤ ص ١٧١ / ١٧٢ .

كان يمثل في تفسيره - الإسلام - المتأثر بعوامل خارجية ، فأدخل التجسيم في قلب التفسير ، ووضع الأحاديث الجسمة التي انتشرت في العالم الإسلامي<sup>(١)</sup> .

وأعقب هؤلاء محدثون خلص من أمثال إبراهيم بن طهان (توفى عام ١٦٣هـ) وأبو عبيد قاسم بن سلام (توفى عام ٢٢٣هـ) ويحيى بن يحيى النسابوري (توفى عام ٢٢٦هـ) وإسحق بن راهويه (توفى عام ٢٣٨هـ) ومحمد بن رافع بن أبي يزيد أبو عبد الله النسابوري القشيري (توفى عام ٢٤٥هـ) ومحمد ابن أسلم أبو الحسن الطوسي (توفى عام ٢٤٦هـ) وقد مثل هؤلاء - يجانب عناتهم بالفقه والحديث - الزهد الإسلامي البسيط أو ما سمي في هذا العهد « بالورع » بل كان محمد بن أسلم من البكائيين . فلم تكن خراسان إذن بداعياً بين البلاد والمناطق العربية الأخرى . سادها - ولو متأنراً - كل العوامل التي مرت بغيرها من المناطق . وقد يقال : لقد كان فيها النساك الفرس الأقدمون ، من أتباع زرادشت وما ذكر . . . كما كانت قريبة من الهند ومدخلها . . . ولكن كان أيضاً في الكوفة وفي البصرة مختلف الثقافات ، وكذلك كان في الشام ، وفي مصر ، ولكن كان في خراسان ، كما كان في كل البلاد الأخرى حياة روحية إسلامية ، صدرت عن الإسلام وجده .

وأول المصطفين - فيما يقول مؤرخهم ابن الجوزي . . . هو أبو القاسم الصحاك بن مزاحم الملالي (المتوفى عام ١٥٠هـ) وكان من أهل الكوفة ، ولكنه وفدي إلى بلخ ، وقد حمل من الكوفة ، كما حمل من أختها البصرة « البكاء . . . فكان إذا أمسى بكى . فقيل له : ما يبكيك . فيقول لا أدرى ما صعد اليوم من عمل<sup>(٢)</sup> .

انتقل البكاء إذن في أواخر القرن الأول وأوائل القرن الثاني إلى خراسان فالكوفة والبصرة كانتا هي المصدر لأول الحياة الروحية . وسرى - فيما بعد - أن عبد الله بن المبارك وإبراهيم بن أدهم يأخذان طريقهما أو رحلتهما الأولى إلى عباد البصرة ، حيث يلتسانان منهم وفهم حياة الروح . . . ولكن ما يثبت أن يظهر في « بلخ » وستكون بلخ - من دون مدن خراسان - بلد العبادة الأول ، وسيخرج منها الرواد الأول للتصوف - أقول - ظهر خراساني أصيل هو عطاء بن مسلم أو ابن أبي مسلم الخراساني (المتوفى عام ١٣٥هـ) وأعطي عطاء للخراسانيين فكرة قيام الليل . كان يحيى الليل كله صلاة ، فإذا ذهب من الليل ثالثة نادى - وهو في فسطاطه صحابته « قوموا قتوضاوا وصلوا » فإن قيام هذا الليل وصيام هذا النهار ، أيسر من شرب الصنديد ومقطعات الحديد . . . الوجه . . . النجا . . . النجا . . . ثم يقبل على صلاته . وكان يعظ أصحابه . . . يقول « إني لا أوصيكم

(١) التهبي : ميزان ج ٤ ص ١٧٣ / ١٧٥ .

(٢) ابن الجوزي : صفة ج ٤ من ١٢٤ ، ١٤٥ .

بدنياكم أنت بها مستوصون ، وأنت عليها حراص . وإنما أوصيكم بأخر لكم ، فخذلوا من دار الفنان لدار  
البقاء ، واجعلوا الدنيا كثيء فارقته ، فوالله لتقاربونها ، واجعلوا الموت كثيء ذقتهمه ، فوالله  
لتذوقه ، واجعلوا الآخرة كثيء ترకتموه ، فوالله لتزكيها وهي دار الناس كلهم ، ليس من الناس  
أحد يخرج لسفر ، إلا أخذ له أهبه ، فمن أخذ لسفره الذي يصلحه ، اغتبط ، ومن خرج إلى سفر لم  
يأخذ له أهبه ، ندم ، فإذا ضحي لم يجد ظلا ، وإذا ظمئ لم يجد ماء يتزوى به ، وإنما سفر الدنيا  
منقطع ، وأكيس الناس من قام بتجهز لسفر لا ينقطع « وهو هنا يشير إلى السفر إلى الرحلة - رحلة  
الآخرة - وساري الزهاد من بعده - في خراسان - يتخلدون سنة السياحة أو الرحلة - فيخرجون من  
الدنيا كلها بلا زاد - أملاً في سفر الآخرة الذي لا ينقطع ...

وعطاء الخراساني يقيم مجالس الذكر ، وقد رأيناها يدعون في الليل - فيقول « مجالس الذكر ... هي  
مجالس الحلال والحرام » كما يدعو إلى السجود ... في كل بقعة من بقاع الكون « ما من عبد يسجد  
للله سجدة في بقعة من بقاع الأرض ، إلا شهدت له يوم القيمة ، وبكت عليه يوم يوت ...  
وصلة الأولين هي فيما بين المغرب والعشاء ، فإنها ساعة الغفلة<sup>(١)</sup> .  
وكان عطاء الخراساني أول مثال حقيق للزهد لأهل خراسان .

ولقد كانت « السياحة » إذن هي أول سمات الزهد الخراساني . وقد أعلنا عبد الله بن المبارك  
 يحدث خراسان الكبير حين قال « خرجت أنا وإبراهيم بن أدهم من خراسان ، ونحن ستون فتى نطلب  
العلم ، ما منهم آخذ غيري<sup>(٢)</sup> » خرجوا جميعاً لطلب العلم ، وحدث عبد الله بن المبارك ، ثم تزهد ،  
وحدث إبراهيم بن أدهم أيضاً ثم تزهد - وساري الفضيل بن عياض فعل نفس الشيء أيضاً .  
أما عبد الله بن المبارك ( المتوفى عام ١٨١ هـ ) فكانت أمه خوارزمية ، وأبوه تركي ، وكان أبوه  
عبدآ لرجل من التجار من هذان من بني حنظلة ، ولذلك دعى عبد الله بن المبارك بموالي بني حنظلة .  
وإن هذا المولى الذي ولد - وأبوه عبدآ لرجل من الرجال - أصبح فيما بعد حدث المشرق بل المشرق  
والمغرب ودعى بأمير المؤمنين الحقيق وإمام المسلمين . بل يذكر أن هارون زار الرقة ... وحدث وقتها أن  
أقبل عبد الله بن المبارك من خراسان إلى البلدة نفسها ، فانجف الناس خلف عبد الله بن المبارك ،  
وتققطعت النعال ، وارتقت الغربة ، وأشرفت زوجة هارون الرشيد من برج من قصر الخشب - فلما  
رأت الناس ، قالت : ما هذا - قالوا : عالم من أهل خراسان قدم الرقة يقال له عبد الله بن المبارك .  
فقالت هذا والله - الملك - لا ملك هارون الذي لا يجمع الناس إلا بشرط وأعوان<sup>(٣)</sup> .

(١) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ١٢٥ ، ١٢٦ . (٢) أبو نعيم : حلية ج ٧ ص ٣٦٩ .

(٣) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ١١٢ ، والخطيب البغدادي : تاريخ بغداد ج ١٠ ص ١٥٦ .

وقد نتساءل : هل كان أخذ هذا العالم الخراساني للحديث ومهاراته فيه نوعاً أيضاً من المقاومة ضد العرب والإسلام . هل كان تميزه في هذا العلم الإسلامي البحث أيضاً مقاومة سلبية ضد الإسلام ، كما يدعى براون ومن تابعه من الكتاب المسلمين وأنه كان لدى الفرس والترك وغيرهم من الأمم المغلوبة نزعة الثأر والانتقام من الإسلام ، فأخذوا التشيع كما أخذوا التردد طريقين سلبيين لمقاومة الإسلام . ولم يكن عبد الله بن المبارك سيد المحدثين في عصره فقط ، بل كان أيضاً مرابطًا وبمحادثًا حارب أبناء جنسه من غير المسلمين ، ورابط في الشغور ، وكانت الرابطة والجهاد سنة العلماء الحقيقين ، كما كانت سنة العباد والزهاد . وسرى إبراهيم بن أدهم يفعل نفس الشيء ، فهل كان في هذا مقاومة سلبية للإسلام ، أم فناء في الإسلام واستهلاكه فيه . كان هم براون الحقيق ، هو أن يتتصيد أى فكرة يحاول بها فصل الفرس المحدثين عن العرب ، فوضع فكرته عن مقاومة الفرس المسلمين الأوائل للMuslimين خلال التصوف والتشيع ، متوجهًا له أساساً منهجية وصيغة سينكلوجية ، ويقوم خلال هذا كله بانتحال تحليل وتركيب خداعين ، ودعوى سخيفة بأن الفرس عانوا الذل والاضطهاد تحت نير العرب المسلمين . وهأنئ نرى عالماً خراسانياً تخضع له الجبهة في القرن الثاني من الهجرة .

ونحن لا نؤرخ هنا ل McKane عبد الله بن المبارك في الحديث ، فقد أجمع على هذه المكانة الكتب المختلفة ، ويلذهب صاحب تاريخ بغداد إلى أن عبد الله بن المبارك كان من الربانيين في العلم ، المصوفين بالحفظ ، ومن المذكورين بالزهد<sup>(١)</sup> . وذهب إلى هذا أيضاً جميع رجال طبقات المحدثين ولكننا نحاول أن نبين مشاركة هذا المحدث الكبير في الحياة الروحية الإسلامية .

كان عبد الله بن المبارك رجلاً واسع الثراء ، وكان يتأثر حتى في أثناء حجه ... وقد عجب الفضيل بن عياض الزاهد الخراساني المشهور وزميل مكة من هذا . فسأل عبد الله بن المبارك : أنت تأمرنا بالزهد والتعلل والمباغة وتزال تأتي بالبضائع من بلاد خراسان إلى البلد المحرام - كيف ذلك ؟ فقال ابن المبارك : يا أبا على : إنما أفعل ذلك لأصون به وجهي ، وأكرم به عرضي ، وأستعين به على طاعة ربى ، لا أرى لله حقاً إلا سارعت إليه ، حتى أقوم به . فقال له الفضيل : يا ابن المبارك ما أحسن ذا - إن تم ذا<sup>(٢)</sup> . بل إنه يقول مرة أخرى للفضيل بن عياض « لولاك وأصحابك ما اجترت » ويقول الفضيل نفسه « وكان ينفق على الفقراء في كل سنة مائة ألف درهم<sup>(٣)</sup> » أما أخبار إنفاقه على الفقراء

(١) الخطيب البغدادي : تاريخ بغداد ج ١٠ ص ١٥٢ .

(٢) نفس المصدر : ج ١٠ ص ١٦٠ .

(٣) ابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ١١٧ .

والزهاد ، فقد استفاضت بها كتب التاريخ .

وقد عاش الرجل في مروعيشة محدث ، يمتلك داره الكبير بالوافدين ، ثم حين انتقل إلى الكوفة ، رأى العزلة ، واعتبرها العافية وأكثر الجلوس في بيته ، فقيل له ألا تستوحش . قال : كيف أستوحش وأنا مع النبي ﷺ . ومن ثم بدأ يدعو إلى الوحدة « بعد من كثير من الناس ، أقرب إلى الله ، وفر من الناس كفراوك من أسد » بل يدعو إلى الخمول وعدم الاشتثار « كن محبًا للخمول ، كراهية الشهرة ، ولا تظهر من نفسك أنت تحب الخمول ، فإن دعوتك الزهد من نفسك ، هو خروجك من الزهد ، لأنك تجر إلى نفسك الثناء والمدح » . وهنا بدأت مرحلة الزهد في حياة الرجل ، فأخذ يبكي « كان ابن المبارك إذا قرأ كتاب الرقاد ، فكان يقرئ منكرة من البكاء لا يحيط أحد منها أن يدري منه أو يسأل عنه شيء<sup>(١)</sup> - ودخل في مرتبة الخوف - فكان يقول للفضل أكثركم علمًا ينبغي أن يكون أشدكم خوفاً ... واستعد للموت ولا بعد الموت . ثم امتنع - كعادة الزاهد عن النوم ، كما كان صائم الدهر . وسئل ابن المبارك : من الناس ؟ قال العلماء ، ومن الملوك ؟ قال الزهاد . ومن السفلة : قال : من يعيشون بدنيهم<sup>(٢)</sup> .

ولم ير علمًا إلا علم الزهاد وهو يقول : « قد جمعت العلماء فليس فيما جمعت أحبابي من علم الفضيل بن عياض<sup>(٣)</sup> » وكان يقول جمعنا العلم للدنيا ، فدللنا على ترك الدنيا « أى أنه أراد أن يتعلم الحديث والفقه لينشر ، فقاداه - بعد أن عرف الحقيقة إلى الزهد ، والخروج من الدنيا ، ورأى أنه لا بد من مجاهدة النفس على سلوك طريق الزهد « إن الصالحين فيها مضى كانت أنفسهم تواتهم على الخير عفوا ، وإن أنفسنا لا تواتينا إلا على كره ، ينبغي أن نكرهها<sup>(٤)</sup> » .

وأخيراً يعلن أن الغاية النهاية من الزهد هي المعرفة ، وقليا يصل إليها أهل الدنيا « أهل الدنيا خرجوا من الدنيا قبل أن يتطعموا أطيب ما فيها ... المعرفة بالله عز وجل<sup>(٥)</sup> ». عزت إذن المعرفة المباشرة الحدسية ، تندوق الله بدون حديث وبدون فقه . وأخيراً ، نسيت له معجزة نبي . وهي رد الأ بصار فقد دعى لأعمى ، فرد الله بصره<sup>(٦)</sup> وبهذا دخل عبد الله بن المبارك في قائمة الزهاد الكبار ، ولا عجب في هذا ، فقد أحبه هؤلاء جميعاً : الفضيل بن عياض وإبراهيم بن أدهم وأبو إسحق

(١) نفس المصدر: ج ٤ ص ١١١ ، ١١٢ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ١٦٧ وابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ١١٥ .

(٣) نفس المصدر: ج ٨ ص ١٦٨ .

(٤) ابن الجوزي : صفة ج ٢ ص ١٢٨ .

(٥) نفس المصدر: ج ٤ ص ١١٤ .

(٦) نفس المصدر: ج ٢ ص ١٢٠ .

الغزارى وعلي بن يكار وأحمد بن أبي الحوارى كما أحبه المحدثون من الزهاد من أمثال التورى . . . والحدثون الورعون من أمثال الأوزاعى . كان عبد الله بن المبارك فريداً في نوعه حقاً ، وقد ترك آثاره الكبيرى في الحديث ، كما احتل مكانة لدى الزهاد . وقد كان أقرب الناس إليه في مشربه هو الفضيل ابن عياض - وهو خراسانى أيضاً . ولكنها تميز عن عبد الله بن المبارك بأنه خاض الزهد خوضاً كاملاً - كما سرى بعد وترك ثروة ضخمة أمنت الحياة الروحية الإسلامية أشد غماء .

## الفصل الثالث

### الفضيل بن عياض ومدرسته الراهدة

#### ١ - حياة الفضيل بن عياض :

إن الفضيل بن عياض (المتوفى عام ١٨٧) هو صورة روحية ضخمة مليئة . وقد اعتبره السلمي في طبقات الصوفية : أول صوفية الإسلام على الإطلاق . ومع ما في هذا من تجاوز ، فما زلتنا في القرن الثاني - قرن الزهد الضارب نحو التصوف ، غير أن الرجل يمثل نظوراً كبيراً نحو تحول الزهد إلى تصوف يبحث في آفاق النفس الإنسانية ويضع مذاهب أخلاقية ونفسية ، ثم يرتقي شيئاً فشيئاً إلى مذهب فلسفى متتكامل .

وقد اختلف الناس في أصل الفضيل بن عياض ، فيبينا يذهب السلمي إلى أنه تميى ، يربوعى ، خراسانى من ناحية مرو<sup>(١)</sup> « وبنوته ابن الجوزى » وأنه أحد بنى يربوع ، يكنى أبيا على ، ولد بخراسان بكوره أبيورد ، وقدم الكوفة ، وهو كبير فسمع بها الحديث ، ثم تبعد ، وانتقل إلى مكة فمات بها ، يذهب القشيري إلى أنه « خراسانى من ناحية مرو »<sup>(٢)</sup> ويرى عبد الله بن محمد بن الحارث أن الفضيل بن عياض « بخاري الأصل » ويحسم الأمر ابنه عبيدة بن الفضيل بن عياض فيقول « أبي ، فضيل بن عياض بن مسعود بن بشر - يكنى بأبي على ، من بنى تميم ، من بنى يربوع ، من أنفسهم . ولد بسمرقند ، ونشأ بأبيورد ، والأصل من الكوفة » وكذلك يذهب إلى هذا خادمه إبراهيم بن الأشعث<sup>(٣)</sup> .

أود أن أصل من هذا إلى أن الرجل كان عربياً ، ولكنه عاش باكورة حياته في خراسان . . . في بينماها وجوها . وقد اختلف الباحثون قديماً وحديثاً حول المدرسة التي يتبعها . فالبعض يعتبره من مدرسة خراسان - والبعض الآخر يعتبره من مدرسة مكة ، ويدرجه الدكتور كامل الشيبى في مدرسة الكوفة ، غير أننى أرى أنه من مدرسة خراسان . وأن سماتها تتبثق فيه . ثم افتعلت قصة تزدهه .

(١) السلمي : طبقات ص ٨ .

(٢) الشيبى : الرسالة ج ١ ص ٥٧ .

(٣) السلمي : طبقات ص ٦ - ٨ .

وسيفعل هذا دأماً مورخو التصوف في العالم الإسلامي ، يضعون دراما معينة للزاهد والمتتصوف المشهور ، يفتعلون فيها انحرافاً عن مجدى الحياة العادية للبشر . وقد سميت في علم النفس الاجتماعي الحديث «المنحنى الشخصي لحياة ما» وقد حاول ماسينيون تطبيقها - بطريقة مضحكة على حياة الحالج ... وقد أراد ماسينيون أن يتحقق بها نظرية دينية خاصة سيطرت عليه طوال حياته - وهي مسيحية الحالج ، وأنه «مسيح حقيق» في العالم الإسلامي<sup>(١)</sup> وسرى في بحثنا عن الحالج ، إلى أى حد تغبظ ماسينيون وتسرع في استنتاجاته وتطبيقاته . وحاول من قبل جولد تسير ، حتى بدون أن يعرف أصول نظرية المنحنى الشخصي لحياة ما ، أن يثبت بذبة إبراهيم بن أدهم ، ثم تابعه نيكلسون<sup>(٢)</sup> . وسرى سريعاً وفي هذا الجزء تهافت كلام كل من جولد تسير وتابعه نيكلسون .

أما هنا - فيما يخص الفضيل بن عياض - فقد افتعل مورخو التصوف - كما قلت - المنحنى الشخصي لحياة ما ... هذه الدراما الانحرافية عن حياته العادية . أما هذه الحياة العادية ، الحياة التي كان يسير عليها - فهو أنه كان عياراً وشاطراً ... وقطع طريق ، يقول القشيري «كان الفضيل شاطراً ، يقطع الطريق بين أبيورد وسرخس ، وكان سبب توته : أنه عشق جارية ، فيينا هويرتي الحدران إليها ، سمع تالياً يتلو ألم بأن للذين آمنوا أن تخشع قلوبهم لذكر الله . فقال : يا رب : قد آن ، فرجع ... فآواه الليل إلى خربة ، فإذا فيها رقة - أى جماعة - فقال بعضهم : نرتحل . وقال قوم : حتى نصبح . فإن فضيلاً على الطريق يقطع علينا ، فتاب الفضيل . وأئمهم وجاور الحرم حتى مات<sup>(٣)</sup> . تلك هي القصة الأسطورية التي ذكرها كثيرون من مورخى الصوفية عن سبب تزهد الفضيل بن عياض . وقد كتبها الحريفيش بعد ذلك في صورة أكثر أسطورية على لسان الفضيل نفسه وأطلق على لسانه أيضاً أشعاراً ينم نفسها على تأخرها<sup>(٤)</sup> . ولقد تنبه الدكتور كامل الشيباني في براعة نادرة إلى أسطورة قصة توته فيرى أنها « هي التي تفضح أصله ، وهي أسطورة من جنس القصص التي تروى عن توته الخراسانيين التي بعدها يبدأ زدهم » - وبالرغم من أنه وضع الفضيل في سياق مدرسة الكوفة ، يتتبه إلى أن التوبة « جديدة على الزهد الكوفي ، بل لم تجد لها في الكوفة ، ولم يشر إليها أحد ، لأن الجو مشبع بروحه<sup>(٥)</sup> » فالمنحنى الشخصي والانحراف عن الحياة العادية ، سواء أكانت

(١) شخصيات قلقة في الإسلام : المنحنى الشخصي لحياة الحالج ص ٦١ - ٦٢ .

(٢) جولد تسير : العقبة والشريعة ص ١٤٣ .

(٣) القشيري : الرسالة ج ١ ص ٥٧ ، ٥٨ .

(٤) الحريفيش : الروض الفائق ص ١٥٢ .

(٥) الدكتور الشيباني : ج ١ ص ٣٠٠ .

هذه الحياة - حياة فرد عادى - من جميرة المسلمين - أم حياة قاطع طريق لم تكن موجودة ، كما سرر أنها لم توجد في حياة إبراهيم بن أدهم ، وسرى افتعال قصة بوفيته ... إنها حكايات روت لتدعم طريق الزهد والتصوف ، ودعوة إلى التوبة . إن كانت ثمت ما نستطيع أن نستنتج من هذه الأسطورة ، هي تنبه الأقدمين إلى الروح الخراسانية المبالغة في الحساسية العاطفية - كما يقول كامل الشيبى .

ولد الفضيل بن عياض إذن في سمرقند ، وقضى نشأته الأولى بأبيورد ... وهنالك تعلم الحديث ، ثم قام على عادة الحديثين بالرحالة أو كان لا بد أن يرحل إلى الكوفة موطن أجداده . فذهب إليها « وهو كبير » وسمع الحديث بها . وبهذا حقق تقاليد خراسان : الحديث والرحالة . وانتهى الأمر به إلى التبعد والتزهد . ولقد فعل هذا الكثير من قبل من زعاد الإسلام . وانتقل إلى الحرم وجاور هناك ... ولم يكن أهل الكوفة يفعلون هذا . وكان سفيان الثورى الحدث والزائد المشهورينى عن الإقامة فى مكة لغير الحج ، وذلك لأسباب نفسية وزهدية ، ولكن الشيخ الخراسانى ، أقبل إلى مكة ، وبها أقام وبها مات ، وكون حلقته الكبرى فيها ، بل أصبح - فيما يقول « الذهبي » - مؤرخ الإسلام وناقد الرجال - « شيخ الحرم ، وأحد الأئمّات » بجمع على ثقته وجلاله . بل إن الذهبي يهاجم من جرح الفضيل بن عياض وهو قطبة بن العلاء ولا عبرة بما رواه أحمد بن أبي خيّمة قال : سمعت قطبة بن العلاء يقول : تركت حدیث فضیل بن عیاض ، لأنّه روی أحادیث أزوی فیها علی عیان رضی اللہ عنہ . فن قطبة ! وما قطبة حتى يجرح . وهو هالك ... روی الفضیل رحّمه اللہ ما سمع ، فكان ماذا ؟ فالفضیل من مشايخ الإسلام ، والسلام<sup>(١)</sup> . كان الفضیل بن عیاض إذن (شيخ الحرم) والعدل الثقة الشبت ، أئمّة من خراسان إلى مكة ، فكان أكبر جوهرة في تاريخها في القرن الثاني المجري ، ودرة من جمال ، يعني في أوديتها . وفي جمالها ، وفي مواطن الوحي فيها بالتوبه ، بالزهد في الحياة ، بالبكاء ، بالخوف ، بالحب الإلهي ... في أنتى صورة ... ثم بأوائل الفتوى .

## ٢ - مفهوم التوبة عند الفضيل بن عياض :

كانت توبه الفضيل بن عياض أو فكرة التوبة عنده ذاتعة لدى الصوفية من بعده . ولعل هذه التوبة الصارمة هي التي خلقت أسطورة حياته الأولى ، حياة قاطع الطريق العيار . ولكن التوبة عند فضيل بن عياض إنما تعود إلى العاطفة الخراسانية الجياشة ، وقد كانت سمة الخراسانيين . فآتى إلى مكة ، إلى الحرم إلى أستار الكعبة ، ليتعلق بها ، رعاً على توبه كل مسلم من ذنبه وآثمه . أما هو فقد

(١) الذهبي : ميزان الاعتدال ج ٣ ص ٣٦١ .

أى ليتوب عن الحياة كلها . وبقى في مكة ، «شيخ الحرم» لعلم المسلمين في عصره ، وبعد عصره أسرار التوبية كلها .

وقد بدأ «شيخ الحرم» من فكرة التوبية الإسلامية التقليدية ، فنادى في المسلمين في الحرم : مامن ليلة اختلط ظلامها ، وأرخي الليل سر بالستراها ، إلا نادى الجليل جل جلاله ، من بطنان عرشه : أنا الجبود ومن مثل أجدود على الخلاقائق ، والخلاقيق بي عاصون ، وأنما لهم مراقب ، أكلؤهم في مصاجعهم كأنهم لم يعصوني ، وأنتم حفظهم كأنهم لم يذنبوا ، من بيني وبينهم ... أجدود بالفضل على العاصي ، وأتفضل على المسيء ، من ذا الذي دعاني ، فلم أسمع إليه ، ومن ذا الذي سألني فلم أعطه ، من ذا الذي أناخ بيابي ونجيته ، أنا الفضل ومني الفضل ، أنا الجبود ومني الجبود ، أنا الكريم ومني الكرم ، ومن كرمي أن أغفر لل العاصي بعد العاصي ، ومن كرمي أن أعطى التائب كأنه لم يعصني ، فأين عن تهرب الخلاقائق ، وأين عن بيابي يتنهى العاصون ... فيابوس القانطين من رحمتي ، وياشقوره من عصاني وتعدى حدودي أين الثائرون من أمة محمد<sup>(١)</sup> والتوبية هنا في البيت الحرام «فاحذروا تذكر الدينار والدرهم وأنت حول البيت ، إنما كان يأتيه التائب والمستجير» . . . فالتبوية إذن هي طريق العبادة ، وهي متصلة بالحزن ، بل «كل حزن يليل إلا حزن التائب»<sup>(٢)</sup> .

ولكن ما تثبت التوبية أن تأخذ معنى آخر عنده ، فت تكون هي التوبية عن الدنيا كلها ، إنما موتى فنا قيمة الحياة إذن . إنه ينظر إلى أهله فيقول «انظروا إلى وجوه موتى» ثم إنما تكل ، فعلام إذن تزاحم على الطعام ، اللهم إلا ما يقيم الأود - وهو يقول عن نفسه لابن أخيه «إن الشكلي لا تجده طعم ما تأكل»<sup>(٣)</sup> .

وتاب عن «الحديث» «إني لأسمع صوت أهل الحديث ، فيانخذنى البول فرقاً منهم» ويقول لهم وهو الحديث الثقة «لم تكرهوني على أمر تعلمون أنى كاره له ، لو أني أعلم إذا دفعت ردائى هذا لكم ، ذهبت عنى ، لدفعته إليكم»<sup>(٤)</sup> ورأى الفضيل بعض المحدثين يضحكون ويذبحون فقال : مهلا - يا ورثة الأنبياء ، إنكم أئمة يقتدى بكم» . ويقول «لو أنك تطلب مني الدراريم ، كان أحب إلى من أن تطلب مني الأحاديث» ونهى الفضيل عبد الله بن المبارك وسفيان بن عيينة عن التحدث بل إنه يأخذ بيد سفيان بن عيينة فيقول له «إن كنت تظن أنه بقي على وجه الأرض شر مني ومنك ، فليس

(١) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٩٣ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ١٠١ .

(٣) نفس المصدر : ج ٨ ص ٩٣ .

(٤) نفس المصدر : ج ٨ ص ٩٤ / ٩٥ .

ما تظن «<sup>(١)</sup>». ويقول لشعيـب بن حرب وهو يطوف بالبيـت «لو شـفـع فـي وـفـيكـ أـهـلـ السـيـاءـ ، كـنـاـ أـهـلاـ أـنـ لاـ يـشـفـعـ مـنـاـ»<sup>(٢)</sup> ثم كـرـهـ الـقـراءـ وـلـعـنـمـ أـشـدـ اللـعـنـ . «تـبـاعـدـ مـنـ الـقـراءـ فـيـهـمـ إـنـ أـحـبـوكـ مـدـحـوكـ بـمـاـ لـيـسـ فـيـكـ . . . وـإـنـ أـبـغـضـوكـ شـهـدـواـ عـلـيـكـ ، وـقـبـلـ مـنـهـ»<sup>(٣)</sup>.

ويقسم الفضـيلـ العـلـمـاءـ إـلـىـ قـسـمـيـنـ : عـالـمـ دـنـيـاـ وـعـالـمـ آـخـرـةـ ، فـاعـلـمـ الدـنـيـاـ مـنـشـورـ عـلـمـهـ ، وـعـالـمـ آـخـرـةـ مـسـتـورـ عـلـمـهـ . . . «فـاتـبـعـواـ عـالـمـ آـخـرـةـ ، وـاحـذـرـواـ عـالـمـ الدـنـيـاـ ، لـاـ يـصـدـكـمـ يـسـكـرـهـ ثـمـ تـلـاـ هـذـهـ الـآـيـةـ : إـنـ كـثـيرـاـ مـنـ الـأـحـبـارـ وـالـرـهـبـانـ لـيـأـكـلـونـ أـمـوـالـ النـاسـ بـالـبـاطـلـ» . وـيـفـسـرـ الـأـحـبـارـ بـالـعـلـمـ وـالـرـهـبـانـ بـالـعـبـادـ<sup>(٤)</sup> . ثـمـ يـقـرـرـ : إـنـ كـثـيرـاـ مـنـ عـلـائـكـ زـيـهـ أـشـبـهـ بـزـىـ كـسـرـىـ وـقـيـصـرـ مـنـهـ خـمـدـ<sup>(٥)</sup> . إـنـ مـحـمـداـ لـمـ يـضـعـ لـبـنـةـ عـلـىـ لـبـنـةـ ، وـلـاـ قـصـبـةـ عـلـىـ قـصـبـةـ ، وـلـكـ رـفـعـ لـهـ عـلـمـ ، فـسـمـحـواـ إـلـيـهـ . . . وـلـذـلـكـ اـحـتـفـرـ الـفـضـيلـ عـلـيـ الـعـلـمـاءـ . . . إـنـ الـمـرـادـ بـالـعـلـمـ الـحـكـمـ ، وـلـكـ هـؤـلـاءـ الـعـلـمـاءـ أـرـادـواـ بـلـعـمـ الدـنـيـاـ . وـلـذـلـكـ لـمـ يـكـنـ الـعـلـمـاءـ وـرـثـةـ الـأـنـيـاءـ عـنـهـ «إـنـاـ الـحـكـمـاءـ وـرـثـةـ الـأـنـيـاءـ»<sup>(٦)</sup> . ثـمـ كـرـهـ هـؤـلـاءـ الـذـينـ يـمـشـونـ فـيـ لـبـاسـ الصـوـفـ ، مـدـعـنـ التـرـهـدـ وـالـحـكـمـ ، وـهـوـ يـخـرـجـ مـنـ الـمـسـجـدـ الـحـرـامـ فـيـقـولـ «وـدـدـتـ أـنـ لـمـ أـرـكـمـ وـلـمـ تـرـوـنـ ، أـقـرـوـنـ سـلـمـتـ مـنـكـ ، أـنـ أـكـوـنـ تـرـسـالـكـ حـيـثـ رـأـيـتـكـ وـتـرـاعـيـتـكـ لـيـ . لـأـنـ أـحـلـفـ عـشـرـاـنـ أـنـ مـرـانـيـ وـأـنـ مـخـادـعـ أـحـبـ إـلـيـ مـنـ أـنـ أـحـلـفـ وـاـحـدـةـ أـنـ لـسـتـ كـذـلـكـ ، لـقـدـ يـقـنـ أـنـ لـبـاسـ الصـوـفـ مـرـاءـ وـاشـهـارـ فـكـرـهـ . وـهـوـ يـقـولـ : «تـرـيـنـتـ لـهـمـ بـالـصـوـفـ ، وـلـمـ تـرـهـمـ يـرـفـعـنـ لـكـ رـأـسـاـ ، تـرـيـنـتـ لـهـمـ بـالـقـرـآنـ ، فـلـمـ تـرـهـمـ يـرـفـعـنـ لـكـ رـأـسـاـ ، تـرـيـنـتـ لـهـمـ بـشـئـ بـعـدـ شـئـ ، كـلـ ذـلـكـ إـنـاـ هـوـ لـحـبـ الـدـنـيـاـ»<sup>(٧)</sup> . وـكـمـ كـانـ يـنـهـىـ عـنـ الشـهـرـةـ وـيـوصـيـ بـالـإـخـفـاءـ «أـخـفـ مـكـانـكـ ، لـاـ تـعـرـفـ ، فـتـكـرـ بـعـمـلـكـ ، وـاـخـزـنـ لـسـانـكـ إـلـاـ مـنـ خـيـرـ» . وـيـنـتـهـىـ بـهـ الـأـمـرـ إـلـيـ التـوـبـةـ عـنـ الـدـنـيـاـ - كـلـهـاـ - وـهـذـاـ حـلـالـ التـوـبـةـ عـنـدـيـ . . . لـوـ أـنـ الـدـنـيـاـ بـجـذـافـيـرـهـ عـرـضـتـ عـلـىـ حـلـلاـ ، لـاـ أـحـاسـبـ بـهـاـ فـيـ الـآـخـرـةـ ، لـنـكـ أـقـدـرـهـاـ كـمـ يـتـقـنـ أـحـدـكـ الـجـيـفـةـ ، إـذـمـرـ بـهـاـ أـنـ تـصـبـ ثـوـبـهـ<sup>(٨)</sup> بـلـ تـعـنىـ أـنـ لـمـ يـكـنـ قـدـ خـلـقـ «وـالـلـهـ لـأـنـ أـكـوـنـ هـذـاـ التـرـابـ أـوـ هـذـاـ الـحـاطـطـ ، أـحـبـ إـلـيـ مـنـ أـنـ أـكـوـنـ فـيـ مـسـلـخـ أـفـضـلـ أـهـلـ الـأـرـضـ الـيـوـمـ ، وـمـاـ يـسـرـيـ أـنـ أـعـرـفـ حـقـ مـعـرـفـهـ إـذـاـ لـطـاشـ عـقـلـ»<sup>(٩)</sup> ، وـيـتـمـنـيـ مـرـةـ أـخـرىـ أـنـ يـعـيـشـ كـلـبـاـ وـيـمـوتـ كـلـبـاـ ، وـلـاـ يـرـىـ الـقـيـامـةـ» . وـلـقـدـ أـفـزـعـتـهـ فـكـرـةـ

(١) نفس المصدر: ج ٨ ص ١٠١.

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٩٠.

(٣) السلمي : طبقات ص ١١.

(٤) أبو طالب المكي : قوت القلوب ج ١ ص ٢٨٧.

(٥) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٩٢.

(٦) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٩٨.

(٧) نفس المصدر: ج ٨ ص ٨٩ والشبرى : الرسالة ج ١ ص ٥٨.

القيامة أشد الفزع فمني – وهو الذى تاب عن الدنيا كلها – ألا يكون . وعجبًا – أنه كان يتشوف فى الحرم إلى اللاشية ، إلى العدم المطلق . . . . كانت المنح الإلهية تتوارد إليه ، وهو يخشى «ما يسرى أن أعرف هذا الأمر حق معرفته ، إذا لطاش عقل ، ولم أتفع بشئ». ويتطلب اللاشية «ما أغبط ملكاً مقربياً ولا نبأً مرسلاً ، يعان القيامة وأهواها ، ما أغبط إلا من لم يكن شيئاً<sup>(١)</sup> . ثم يقرأ «ولنبلونكم حتى نعلم المجاهدين منكم والصابرين ، ونبلو أخباركم . . . . وجعل يصبح في دلال «ونبلوا أخباركم ، وتبلوا أخبارنا . إن بلوت أخبارنا فضحتنا ، وهتكست أستارنا ، إنك إن بلوت أخبارنا ، أهلكتنا وعدبتنا<sup>(٢)</sup> . ويندفع في البكاء .

### ٣- الدنيا عند الفضيل بن عياض :

لقد دفعت التوبية عند الفضيل بن عياض إلى تصوير الدنيا ، تصویراً صوفياً دقيقاً وهو يمثلها بدار اشتراها صديق له فهي «تعرف بدار الغرور ، حد منها في زقاق الفناء إلى عسكر المالكين . وجمع هذه الدور حدود أربعة هي الحد الأول : ينتهي منها إلى دواعي العاهات ، والحد الثاني ينتهي إلى دواعي المصيبات ، والحد الثالث ينتهي فيها إلى دواعي الآفات ، والحد الرابع إلى الشهوات : إلى الهوى المردى والشيطان المغوى » وفيه يشرع باب هذه الدار على الخروج من عز الطاعة إلى الدخول في ذل الطلب ». ثم يأتي الموت . . . . لقد أبل أ أجسام الملوك من قبل ، وسلب نفوس الجبارية ، وأزال ملك الفراعنة والأكاسرة والقياصرة . وأشخصهم إلى موقف العرض العظيم . ويرى الفضيل بن عياض أن هذه الصريحات القليلة قد لا تؤخذ إلى أعمق ساميته فيلجاً إلى العقل ، إن العقل يؤيد ما يذهب إليه القلب في معرفة الدنيا «يشهد على ذلك العقل ، إذا خرج من أسر الهوى ، ونظر بالعيين إلى زوال الدنيا ، وسمع صارخ الرهد عن عرصاتها . ما آمن الحق الذي عينين . إن الله أَحَدُ الْيَوْمَين» . ومن العجب أن يلتجأ زاهد متوصف إلى شاهد العقل ، وقد كانوا يؤمّنوا ، بشهادة القلب . ولكن كأن يرى علماء المسلمين يتراحمون على أبواب الملوك . لقد وقفوا على باب هارون الرشيد وأخصبوا له همامتهم «ما لكم ولملوك» . ما أعظم منهم عليكم ، قد تركوا لكم طريق الآخرة ، فاركبوا طريق الآخرة ، ولكن لا ترقصون . تبعونهم بالدنيا ، ثم تراحمونهم على الدنيا ، ما ينبغي لعالم أن يفعل هذا<sup>(٣)</sup> . وهذا هو يعظ سفيان بن عيينة المحدث المشهور فيقول له «كتم عشر العلاء سرج

(١) أبو نعيم : حلية : ج ٨ ص ٩١ .

(٢) أبو نعيم : حلية الأولياء ج ٨ ص ١١١ .

(٣) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ١٤٢ .

البلاد ، يستضاء بهم ، فصرتم ظلمة ، وكنتم نجوماً يهتدى بهم ، فصرتم حيرة ، ثم لا يستحبى أحدكم أن يأخذ مال هؤلاء الظلمة ، ثم يسند ظهره يقول « حدثنا فلان عن فلان ». بل إنه يرى أن « طلب الدنيا بطل ومزمار أحب من طلبها بالعبادة <sup>(١)</sup> ». ويقرر أنه لا ينبغي لحامل القرآن ، أن يكون له إلى الخلق حاجة ، لا إلى الخلفاء ، فمن دونهم « ينبغي أن تكون حوائج الخلق كلهم إليه <sup>(٢)</sup> ». ولقد وقف هو نفسه من هارون الرشيد حين دخل على الرشيد مرة ، وسعى إليه الرشيد مرة ، موقف «شيخ الحرم » ، «شيخ الزهد» يعظه أشد الوعظ ، ثم يرفض هداياه . بل يطفئ السراج ، حتى يخرج أمير المؤمنين من بيته <sup>(٣)</sup> .

#### ٤- البكاء والحزن :

كان الفضيل أحد البكائين الكبار في الإسلام . . . يقول تلميذه إبراهيم بن الأشعث ، ما رأيت أحداً كان الله في صدره أعظم من الفضيل « الله في صدره » ما أعجب تعبيرات هؤلاء الصوفية الأوائل ، إنهم يمهدون السبيل ، خلال امتلاهم بالفكرة الإلهية ، إلى الحلول . لم يقصد الفضيل أو إبراهيم بن الأشعث هذا . ولكن سينتهي المذهب إلى هذا في القرنين الثالث والرابع الهجريين ، وحين تضخم فكرة الحب في نسق وجودي . وسينادي الصوف حديثاً : رأيتك في صدرى وفي قلبي . . . أنا أنت . ولكن كان العاصم الأكبر لزهاد القرن الثاني الهجري - الضاريين نحو التصوف - هو الحنوف ، فكانوا يذكون بكاء الخائفين ، وكانوا يخشون لقاء الله ، بينما حل الحب والاطمئنان إلى الحبيب لدى الحالج ومدرسته محل الحنوف ، فذهب بهم الوله إلى رؤيته فيهم ، فتاهوا وحاروا ، وزادوا فيه حيراناً وهما ، فقالوا بأنهم هو ، وهو هم .

كان الفضيل من الفريق الأول ، إذا ذكر الله أو سمع القرآن ، ظهر به الحنف والحزن ، وفاضت عيناه وبكي . أو كما نقل عنه ، كان دائم الحزن ، شديد الفكرة «رأى الله في كل عمله ، وعلمه وأخذه وإعطائه ومنعه وبذله وبفضله وجبه وخصاله كلها <sup>(٤)</sup> ». ولقد سأله الناس « مالنا لأنزى خائفاً؟ فقال : لو كنتم خائفين ، لرأيتم الخائفين . إن الخائف لا يراه إلا الخائفون . وإن الشكلي هي التي تحب أن ترى الشكلي <sup>(٥)</sup> . ولقد كان الفضيل يرى الحزن نعمة من الله ودليلاً على حب الله للعبد « إذا أحب

(١) ابن الجوزي : صفة ج ٢ ص ١٣٧ .

(٢) السلمي : طبقات الصوفية ص ١٠ .

(٣) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ١٠٥ ، ١٠٨ .

(٤) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٨٤ .

(٥) القشيري : الرسالة ج ١ ص ٣٠٨ .

الله عبداً، أكثر نجمه، وإذا أبغض الله عبداً وسع عليه دنياه، وحزن الدنيا يذهب بهم الآخرة، وفرح الدنيا للدنيا يذهب بحلاوة العبادة» وقد قال عبد الله بن المبارك «إذا مات الفضيل ذهب الحزن من الدنيا<sup>(١)</sup>». وكذلك ذهب أيضاً وكيع بن الجراح<sup>(٢)</sup> ولقد كان الفضيل نفسه ، يرى أنه لم يعد هناك خائف في هذه الدنيا. يقول إذا قيل لك : تخاف الله ، فاسكت . لأنك إن قلت لا . كفرت . وإن قلت نعم : فليس وصفك وصف من تخاف<sup>(٣)</sup> ومكان الحزن عند الفضيل هو القلب . ينبغي أن يفرغ من كل شيء سوى الحزن<sup>(٤)</sup> أما البكاء ، فكان سنة الفضيل بن عياض «وكان هو وسفيان الثوري يتقابلان ، ويتذاكران . ثم يبكيان سوياً... وأقى منصور بن عامر الواعظ البغدادي ، إلى البيت الحرام ووعظ فضلي على الفضيل بن عياض... وعلى عرفة والناس تدعوه ، والبكاء يحول بينه وبين الدعاء ، ثم يصرخ في المسلمين «واسأتأه» ، وافقه<sup>(٥)</sup> .

وتأتي شعوانة العابدة الإبلية المشهورة إلى البيت الحرام ، وينذهب إليها «شيخ الحرم» يطلب منها أن تدعوه الله له بدعاة . فتقول له «يافضيل : أما بينك وبين الله ، ما إن دعوته استجاب . قال : فشيق الفضيل شهقة ، فخر مغشياً عليه<sup>(٦)</sup> .

وكان يخرج في الجنائز يعظ ويدرك ويذكر حتى لكانه يودع أصحابه ذاهب إلى الآخرة ، حتى يبلغ المقابر ، فكانه بين الموت ، جلس من الحزن والبكاء حتى يقوم ، ولكن رجع من الآخرة يخبر عنها .

## ٥ - الزهد :

حدد الفضيل الزهد في الدنيا بأنه هو «القناعة» ويشرح أبو طالب المكي هذا فيقول «فكان في الدنيا عنده الشبع وأكل الشهوات<sup>(٧)</sup> ولكن أبا نعيم يورد له أقوالاً في الزهد أدق - «لا يسلم قلبك حتى لا تبالي من كل الدنيا» أي أن يسلم قلبك من كل مافي الدنيا ، فلا يأبه بك أحد : فالزهد إذن هو «القناع» وهو «الغنى الحق»... ولا يصل الإنسان إلى الإيمان حتى يزهد في الدنيا<sup>(٨)</sup> . وأخيراً

(١) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٨٧.

(٢) القشيري : الرسالة ج ١ ص ٣٣٠.

(٣) أبو طالب المكي : القوت ج ١ ص ٤٥٨.

(٤) حلية : ج ٨ ص ١٠١.

(٥) ابن الجوزي : صفة ج ٢ ص ١٣٥.

(٦) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ١١٣.

(٧) أبو طالب : القوت ج ١ ص ٥١١ ، ٥٤٢.

(٨) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٩٤.

«جعل الخير كله في باب ، وجعل مفتاحه الزهد في الدنيا<sup>(١)</sup>» وجعل الشر كله في بيت ، وجعل مفتاحه الرغبة في الدنيا<sup>(٢)</sup> . وأهم عناصر الزهد هو الزهد في الناس «عامة الزهد في الناس ، يعني إذا لم يحب ثناء الناس عليه ، ولم يبال بنعمتهم<sup>(٣)</sup> ولذلك نهى عن الاشتخار «إن قدرت أن لا تعرف ، فافعل ، وما عليك إن لم يثن عليك وما عليك أن تكون مذموماً عند الناس ، إذا كنت عند الله عموداً» ولا يمنع الزهد في الناس ، من مواخاة بعضهم في حب الله ، «نظر الأخ إلى وجه أخيه على المودة والرحمة عبادة» ولكن لا تصح الحبة في الله إلا بشروط الرحمة في الاجتماع ، والخلطة عند الافتراق بظهور التضاحية واجتذاب الغيبة ، وقامت الوفاء ، ووجود الأنس ، وفقد الجفاء ، وارتفاع الوحشة ، ووُجِد الانبساط ، وزال الاحتشام «إذا وقعت العيبة ، ارتفعت الأح韶ة<sup>(٤)</sup>». والعنصر الثاني المأمول من عناصر الزهد هو الزهد في الرياسة ، وهي آفة الناس عنده «نقل الصخور من الجبال أيسر من إزالة رياسة قد ثبتت في قلب جاهل<sup>(٥)</sup> .

#### ٦- التعبيرات الصوفية: أو المذهب الصوفي:

(١) نفس المصدر: ج ٨ ص ٩١ ، والسلمي طبقات ص ١٣ .

٢) أبو طالب: القوت ج ١ ص ٥٢٣.

(٣) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٨٨ .

(٤) أنه طالب : القوت ح ٢ ص ٤٤٩ - ٤٥٠

(٥٤) أبو طالب: قوت ٢ ص ١

<sup>٦)</sup> السلم : الطبقات ص ١١، وأنه نعم : حلقة ٢ ٨ ص ٤.

(٧) نفس المصطلح:

<sup>(٨)</sup> أبو نعيم : الحلقة ٢ - ٨ - ٩٧

بريه ، ثم بكى على خطبته<sup>(١)</sup> . ولكن أى خطبته تبقى آثارها ، حين يحل الرضا القلب « درجة الرضا عن الله عز وجل ، ودرجة المقربين ليس بينهم وبين الله إلا روح وريحان<sup>(٢)</sup> » . هو إذن من الروحانيين الذين يعاينون الآخرة ولا شك أنه عرف « الروحانية » من الكوفة ، ثم كان هو أيضاً صديقاً لروحانى كبير ، وهو سفيان الثورى . ثم انتهى إلى ترديد نهات الحب الإلهي على شرفات مكة وعرصاتها وجماها « عزته ، لو أدخلنى النار ، فصرت فيها ما أisteت<sup>(٣)</sup> » . لقد قسم الله الحبة<sup>(٤)</sup> ، وكانت قسمته . وإن الله يتزل كل ليلة إلى سماء الدنيا فيقول : « من أدعى محبتي إذا جنه الليل ، نام عنى كل حبيب يحب خلوة حبيبه ، ها أنذا مطلع على أحبابي ، إذا جنهم الليل ، مثلت نفسي بين أعينهم ، فخاطبوني على المشاهدة ، وحكموني على حضوري ، غداً أفر أعين أحبابي في جنبي<sup>(٥)</sup> » وأثر رابعة العدوية وحبا الإلهي واضح فيه تماماً . بل إنه يذهب في الدلال وهو في مرتبه فيقول « ارحمني بمحبي إياك فليس شيء أحب إلى منك<sup>(٦)</sup> » وهو يتكلّم عن آخر مراحل الحب ، وامتلاكه – حين يسأل : متى يبلغ الرجل غايته من حب الله ؟ ويجيب الفضيل « إذا كان عطاوه ومنعه إياك عندك سواء ، فقد بلغت الغاية من حبه<sup>(٧)</sup> . وأحياناً يعتبر الرضا هو استواء العطاء والمنع عند العبد . وحين وصل هو إلى الغاية من حبه ، كان في القمة الأخيرة من حياته الصوفية . فلجأ إلى جبال مكة ، وخرج مجموعة من تلامذته إلى رأس الجبل ، فلم يجدوه . فجلسوا وقرأوا القرآن ، وخرج عليهم من شعب لم يروه . وصاح فيهم : أخرجتكم من منزل ، وعتمتكم الصلاة والطواف ، أما أنكم لو أطعتم الله ، ثم شتم أن تزول الجبال معكم زالت . ثم دق الجبل بيده فرأوا الجبال اهتزت وتحركت<sup>(٨)</sup> ، يشبه قول من قال « إن من أطاع الله ، أطاعه كل شيء » ، ومن خاف من الله خاف منه كل شيء<sup>(٩)</sup> » فما بالك – وهو قد أحب الله .

(١) السلمي : طبقات ص ١٤ ، وأبو نعيم : حلية ج ٨ ص ١٠٨ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٩٧ .

(٣) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٨٨ .

(٤) نفس المصدر : ج ٨ ص ٩٩ .

(٥) نفس المصدر : ج ٨ ص ٩٨ - ١٠٠ .

(٦) نفس المصدر : ج ٨ ص ١٠٩ .

(٧) نفس المصدر : ج ٨ ص ١١٣ .

(٨) أبو طالب : قوت ج ٢ ص ٩٢ .

(٩) أبو طالب المكي : قوت ج ٢ ص ٨١ .

## ٧ - الفتوة واللامامية عند الفضيل بن عياض :

لست أريد أن أعرض هنا «ل الفتة » نشأتها وتطورها ، معناها الدينى ومعناها غير الدينى . ولقد كثرت الأبحاث فى موضوع الفتوة الإسلامية وصلاتها بالفروسيـة المسيحية . ثم نـشر المـرحوم الدكتور عـفيفـى كتابه «الملاـمية والصـوفـية وأـهلـ الفتـة» ، وحاـولـ أن يـلقـ أـصـواـءـ جـديـدةـ عـلـىـ تـلـكـ المـفـهـومـاتـ الـثـلـاثـ «الفـتـةـ» وـ«ـالـمـلاـميةـ» وـ«ـالـصـوفـيةـ» وـأنـ بـيـنـ الصـلـاتـ بـيـنـهـاـ ،ـ وـقـدـ نـجـحـ إـلـىـ أـكـبـرـ حـدـ فيـ مـعـالـجـةـ هـذـاـ الـمـوـضـوعـ الـجـدـيدـ ،ـ وـأـعـقـبـهـ الدـكـتـورـ كـامـلـ مـصـطـقـ الشـيـبـىـ ،ـ فـعـرـضـ لـلـفـتـةـ فـيـ كـتـابـهـ «ـالـصـيـلةـ بـيـنـ التـصـوـفـ وـالتـشـيـعـ» ،ـ وـيـنـ أـصـلـهـاـ الـكـوـفـ ،ـ وـصـلـتـهاـ بـالـتـشـيـعـ .ـ وـانـتـهـىـ إـلـىـ أـنـهـ اـتـصـلـتـ بـعـلـىـ .ـ وـكـانـ عـلـىـ فـقـىـ الـمـسـلـمـينـ جـمـيـعـاـ بـلـ جـدـاـ .ـ وـلـكـنـ الدـكـتـورـ كـامـلـ مـصـطـقـ الشـيـبـىـ حـاـولـ ماـ وـسـعـهـ الـجـهـدـ أـنـ يـثـبـتـ أـنـ نـشـأـ الـفـتـةـ -ـ كـنـظـامـ -ـ إـنـماـ بـدـأـ فـيـ الـكـوـفـ ،ـ وـتـطـوـرـ عـنـهـ ،ـ وـأـنـ اـزـدـهـارـ الـفـتـةـ فـيـ الـكـوـفـ إـنـماـ كـانـ بـتـأـثـيرـ كـوـفـ -ـ سـوـاءـ بـالـأـخـذـ عـنـهـ ،ـ أـوـ بـتـخـلـلـ عـنـاصـرـ كـوـفـيـةـ فـيـ الـبـيـةـ الـخـرـاسـانـيـةـ اـخـتـلـعـتـ بـهـاـ وـأـمـرـجـتـ ،ـ وـعـنـهـ نـشـأـتـ الـفـتـةـ .ـ ثـمـ ظـهـرـ أـيـضـاـ -ـ وـبـعـدـ ذـلـكـ كـتـابـ «ـالـفـتـةـ» لـابـنـ الـمـعـارـ معـ مـقـدـمةـ رـائـعةـ لـلـدـكـتـورـ مـصـطـقـ جـوـادـ ،ـ وـلـقـدـ كـشـفـ كـتـابـ الـفـتـةـ عـنـ كـثـيرـ مـنـ النـوـاـحـىـ الـغـامـضـةـ لـلـتـلـكـ الـفـرـقـةـ الـعـجـيـبـةـ .ـ

وـالـفـتـةـ هـىـ بـجـمـعـةـ مـنـ الـفـضـائـلـ أـحـقـهـاـ الـكـرـمـ وـالـسـخـاءـ وـالـمـرـوـءـ ،ـ تـمـيزـ الـمـتـصـفـ بـهـ مـنـ غـيـرـهـ مـنـ الـنـاسـ<sup>(١)</sup> .ـ وـكـانـ قـوـامـهـ «ـالـإـيـثارـ»<sup>(٢)</sup> .ـ كـانـ هـذـاـ هوـ الـمـعـنىـ الـقـدـيمـ لـكـلـمـةـ «ـفـتـىـ» ،ـ وـلـكـنـ حـيـنـ أـخـذـهـاـ الـزـهـادـ وـالـصـوفـيـةـ ،ـ وـاعـتـبـرـوـهـاـ مـبـادـهـمـ وـأـضـافـوـهـاـ إـلـيـهـاـ صـفـاتـ أـخـرىـ تـنـصـلـ كـلـهـاـ بـفـكـرـةـ الـإـيـثارـ مـثـلـ :ـ كـفـ الـأـذـىـ ،ـ وـبـذـلـ النـدـىـ ،ـ وـتـرـكـ الشـكـوـىـ ،ـ وـإـسـقـاطـ الـجـاهـ ،ـ وـمـحـارـيـةـ الـنـفـسـ ،ـ وـالـعـفـوـعـنـ زـلـاتـ الـآـخـرـينـ .ـ

أـمـاـ الـقـشـيـرـىـ :ـ فـقـدـ عـدـ تـعـرـيـفـاتـ الـفـتـةـ الـمـتـعـدـدـةـ :ـ فـيـعـرـفـهـاـ هـوـ فـيـقـولـ :ـ «ـأـصـلـ الـفـتـةـ أـنـ يـكـونـ الـعـبـدـ سـاعـيـاـ بـدـأـ فـيـ أـمـرـ غـيـرـهـ»ـ ثـمـ يـضـعـ تـعـرـيـفـاتـ الـصـوفـيـةـ الـمـخـلـفـةـ فـيـهـاـ .ـ وـسـنـعـدـ إـلـىـ كـلـ هـذـهـ الـتـعـرـيـفـاتـ فـيـ كـتـابـنـاـ عـنـ الـتـصـوـفـ فـيـ الـقـرـنـيـنـ الـثـالـثـ وـالـرـابـعـ الـهـجـرـيـ .ـ أـمـاـ مـاـ يـعـنـيـنـاـ الـآنـ هـوـ أـنـ أـوـلـ تـعـرـيـفـ يـذـكـرـهـ زـاهـدـ أـوـ صـوـفـ ،ـ وـيـصـحـ فـيـهـ باـسـمـ الـفـتـةـ هـوـ رـجـلـنـاـ الـفـضـيـلـ بـنـ عـيـاضـ .ـ يـقـولـ الـفـضـيـلـ :ـ الـفـتـةـ هـىـ الصـفـحـ عـنـ عـثـرـاتـ الـإـخـوانـ<sup>(٣)</sup> .ـ وـلـذـلـكـ اـعـتـبـرـ الـفـضـيـلـ بـنـ عـيـاضـ أـوـلـ فـيـ مـنـ الـزـهـادـ وـالـصـوفـيـةـ .ـ فـيـعـتـرـهـ اـبـنـ الـمـعـارـ «ـشـيـخـ الـفـتـيـانـ»ـ ،ـ وـيـوـرـدـ لـهـ حـدـيـثـاـ عـنـ الرـسـوـلـ فـيـ الـفـتـةـ «ـقـالـ رـسـوـلـ اللهـ عـلـيـهـ السـلـامـ -ـ لـيـأـنـ

(١) دـكتـورـ أـبـوـ العـلـاـ عـفـيفـ :ـ الـمـلاـميةـ وـالـصـوفـيـةـ وـأـهـلـ الـفـتـةـ مـنـ ١٩٧ـ .ـ

(٢) مـقـدـمةـ كـتـابـ اـبـنـ الـمـعـارـ مـنـ ١٠ـ لـلـدـكـتـورـ مـصـطـقـ حـدـادـ .ـ

(٣) الـقـشـيـرـىـ :ـ الرـسـالـةـ جـ ٢ـ مـنـ ٤٧٣ـ .ـ

على الناس زمان تعدم فيه الفتوة ، وتنقضى فيه المروءة وتفصيق فيه الأخلاق ، ويستغنى الرجال بالرجال ، والنساء بالنساء ، فإذا كان ذلك ، فانتظروا العذاب ، صباحاً ومساءً<sup>(١)</sup> .

ولا شك أن التأمل الدائني في حياة الفضيل بن عياض وفي كلماته ، ليتبين بوضوح أن الرجل عاش عيشة إيثار ، ومرءة وسخاء . ولقد رأينا مع خلبيفة المسلمين - هارون الرشيد «يتفتى» ويرفض عطلياها ، وقد كان في أشد الحاجة إلى مال له ولأسرته ، فرفض كل شيء .

وقد قرن الفضيل فتوته بالملامة ، فاتضحت فيه تماماً روح الملامة ، كما عرفها القرن الثالث والرابع . ولقد تنبه إلى ملامية الفضيل بن عياض - علامة العراق الممتاز الدكتور كامل الشبيبي ، يقول الدكتور كامل الشبيبي : «ونستطيع في مختنا عن أصول الملامة أن نجد أمثلة قديمة فيها ملامة بسيطة . فن ذلك ما رواه أبو نعيم من أن بعض الزهاد قال : «وقفنا للفضيل بن عياض على باب المسجد - ونحن شبان علينا الصوف ، فخرج علينا فلما رأانا ، قال : وددت أن لم أركم ، ولم ترني . أتروني سلمت منكم ، أن أكون ترساً لكم ، حيث رأيتم وتراءيت لـ . لأن أحلف عشرأً أن مرأء ومخادع أحب إلى من أن أحلف واحدة أنني لست كذلك ». وفي الحقيقة إن الدكتور الشبيبي على حق . إنه أورد مثلاً واحداً . والأمثلة كثيرة ، وقد ذكرنا بعضها من قبل ، كان الفضيل يأخذ بأيدي سفيان ابن عيينة وشعيب بن حرب - ويدركهما بأنه لا يوجد على الأرض من هوأساً منه ومنها . وقد انتهى الدكتور كامل الشبيبي إلى هذه النتيجة الرائعة «وبذلك يبدو الفضيل الكوف - وهو الخراساني السابق - ملامياً قدرياً من تفضيله أن يعرف بالرياء والخداع ، على أن يعرف بالولادة والزهد ، وأنه كان بالاختصار ملامياً ، ما دام الملامة «أظهروا للخلق قبائح ما هم فيه ، وكتموا عنهم محاسنهم ، فلامهم الخلق على ظواهرهم ، ولاموا أنفسهم على ما يعرفونه من بواطنهم «كما علمتنا بذلك أبو حفص الفتى الخراساني<sup>(٢)</sup> .

ولاشك أن روح الملامة تتضح في حياة الفضيل بن عياض اتضاحاً روح الفتوة ، بل كان الفضيل بلا منازع أول فتیان زهاد المسلمين ، كما كان أول ملامي بمعنى الكلمة .

\* \* \*

(١) ابن المغار : الفتورة ص ١٣٣ ، ١٣٤ .

(٢) الدكتور الشبيبي : الصلة ج ٢ ص ٢٢٧ - ٢٢٨ .

## ٨- مدرسة الفضيل بن عياض :

كان لابد لشيخ الحرم أن يترك مدرسة كبيرة في مكة ، بل في العالم الإسلامي كله ، علاوة على توارث كبار الصوفية في القرنين الثالث والرابع لكثير من عباراته وآرائه ، كما أن الفتنة واللاماتية ازدهرت في موطنه الأصلي خراسان .

أما تلامذته المباشرون ، فأولهم على بن الفضيل ابنه . وقد ذهب بعض مؤرخي التصوف إلى أن علياً كان زاهداً من الطبقة الأولى ، وفضلوه على أبيه . ولكن لم يمتد به العمر .

وقد نشأ على بن الفضيل في رحاب أبيه ، في بيت الزهد الكبير ، فسار على نهج أبيه ، دون إخوته جمِيعاً . وكان يصل إلى الليالي حتى يزحف إلى فراشه ثم يلتفت إلى أبيه ويقول : يا أبا سفيانَ المُتَبَدِّلُونَ<sup>(١)</sup> . وعاش في مقام الخوف - كما عاش أبوه . ويقول سفيان بن عيينة « ما رأيْت أحداً أخوف من الفضيل وابنه ». وكان أيضاً يصيغ الشهقة والصعقة عند سماع أحاديث النار<sup>(٢)</sup> ، ولا يستطيع أن يقرأ سورة القارعة ، ولا أن تقرأ عليه ، وكان يصيغ « النار... ومتى الخلاص من النار ». كما كان أيضاً من الروحانية ، ويدرك أبو نعيم أن أمير المؤمنين قد أخلى له الطواف ، وأراد الفضيل أن يغتنم الطواف ، فلم يستطع ، فقال له على « يا أبا : تغتنم خلوة الموحدين ». وأخيراً طلب من أبيه « يا أبا : سل الذي وهبني لك في الدنيا ، أن يهبني لك في الآخرة ، ثم بكى . وحين مات ، كان الفضيل منكراً للقلب حزيناً ، وكان يقول « حبيبي من كان يساعدني على الحزن والبكاء ، يا ثمرة قلبي ، شكر الله ، على ما علمه فيك<sup>(٣)</sup> . ولم يقبل فيه تعزية ، إن الله قد أحب هذا له ، وهو يحب ما أحب الله . ويتذكره بشر بن الحارث الصوفي البغدادي ، ذلك ضمن عشرة كانوا ينظرون في الحال النظر الشديد ، « لا يدخل بطونهم إلا الحلال ، ولو استفوا التراب<sup>(٤)</sup> » .

أما تلميذ الفضيل الثاني فهو صفيه وخادمه إبراهيم بن الأشعث . وقد كان إبراهيم أيضاً محدثاً<sup>(٥)</sup> . وقد نقل إلينا إبراهيم بن الأشعث أخبار عياض ، أما تلميذه الثالث فهو عبد الله بن يزيد مردوه - صاحب الفضيل بن عياض يكتن أبي عبد الله ويقال له مردوه الصائغ » فيها يقول الذهبي . ويدرك

(١) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٢٩٩ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ١ ص ٢٩٨ - ٢٩٩ - ٣٠٠ .

(٣) ابن الجوزي : صفة ج ٢ ص ١٤٠ .

(٤) الذهبي : ميزان ج ١ ص ٢٠ .

(٥) نفس المصدر :

الذى أيضاً أن غالباً ما يرويه إنما هي حكايات عن الفضيل . وقد مات مردوه سنة خمس وثلاثين  
ومائتين هجرية<sup>(١)</sup> .

أما الشخصية الرابعة من تلامذته فهي شخصية إبراهيم بن شناس السمرقندى . وكان أيضاً من  
كبار المحدثين ، وتلمند على الفضيل بن عياض كما تلمند على ابن المبارك . ثم سكن بغداد<sup>(٢)</sup> ، وكان  
يسلك في زهده مسلك الفضيل .

ثم نجد تلميذاً خامساً: هو قادم الدبىلى . يقول صاحب الحلية : إنه صحب الفضيل بن عياض  
وأقرانه ، وسلك مسلكه في الخصوع والخشوع وقد سأله قادم الفضيل « من الراضى بالله » فأجاب  
الفضيل « الذى لا يحب أن يكون على غير المترفة التي جعل فيها<sup>(٣)</sup> » .

ولستنا هنا نتبع تاريخ مدرسة الفضيل ، أو نستقرى كل رجالها - إنما نضع صوراً منها . كان  
الفضيل مدرسة كبرى أثرت في الزهد الصارب للتصوف في القرن الثاني الهجرى ، ثم انتقل تأثيرها إلى  
القرن الثالث ، وكان مبشرًا كبيرًا بالفتوة واللاملة . وما زال الكثير من أخبار الرجل وأقواله مبثوثاً في  
الكتب ، أو لم يصل إلينا ، حتى نتمكن من رسم صورة كاملة للرجل ولآرائه .

(١) النهى : ميزان ج ٢ ص ٦٢١ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ١٠ ص ١٢٨ .

(٣) نفس المصدر : ج ١٠ ص ١٣١ .

## الفصل الرابع

### مدرسة بلخ

أو مدرسة إبراهيم بن أدهم

خرج من «بلخ» في خراسان أكبر مدرسة للزهد الضارب نحو التصوف ، بل نكاد نجد أنس التصوف في هذه المدرسة . وقد اتصلت هذه المدرسة بأول زاهد على وجه الحقيقة فيها هو إبراهيم بن أدهم (المتوفى عام ١٦١ أو ١٦٢ هـ = ٧٧٦ - ٧٧٨ م) . حقاً لقد سبقه من قبل بعض الزهاد التقليديين كالضحاك بن مزاحم الملالي وعطاء بن أبي مسلم ، وكان لها لمحات جميلة من الزهد . ولكن ينبع ذلك الزهد ، وروح الحياة الإسلامية انباتاً كاملاً لأول مرة في خراسان في إبراهيم بن أدهم .

وقد ذهب جولد تسيير أن بيئة خراسان كانت معدة لهذه الحياة الروحية وبخاصة أن جهوداً عظيمة قد بذلت في القرن الثاني لإغناء اللغة العربية بالمؤلفات الأعجمية ، فنتقلت بعض المؤلفات البوذية إلى الأدب العربي ثم يذكر أن ترجمة عربية معدلة قد تمت لكتاب «بيلاور ويداسف» ، وكذلك كتاب البدر وغرض جولد تسيير واضح ، وهو أن يثبت أن الحياة الروحية في فارس قد استندت على مؤثرات هندية . وقد تابع جولد تسيير في رأيه عدد من المستشرقين كنكلسون وعدد آخر من الباحثين العرب ، لأن الحياة الروحية في الإسلام لاتنتهي إلا من الخارج .

ومما يدل على «الضيق الفكري» ، أو «اللاماحية الهرجاء التي تميز بها جولد تسيير» ، أن المؤثرات التي ينبغي أن تتلمس في فارس ، إنما ينبغي أن تكون في التراث الفارسي القديم ، كان هذا التراث أقرب إلى أهل البلاد – فرساً أو عرباً من تراث الهند . ثم إذا كانت الكتب قد ترجمت في القرن الثاني – وبمعنى أدق في النصف الثاني من القرن الثاني ، فلا يمكن أن تنتشر في عشية وضحاها ، كان لا بد للآراء أن تنضج ، وتسرى بطبيعة ، ثم تسرى في أعاق الحياة الروحية ، ولكن إبراهيم بن أدهم توف عام ١٦١ هـ أو ١٦٢ وقبل أن تترجم هذه الكتب . وثالثة : لم تكن بيئة المسلمين في خراسان بيئة عقلية إبان ذلك الوقت ، كانت بيئة نقلية سمعية ، أي كان لحفظ الحديث وروايته المكان الأول . ومن خراسان ظهر ثم أني رجان الحديث الكبير . رابعة : إن أمايناً وبين أيديناً أقوال إبراهيم بن أدهم وتلاميذه ،

(١) جولد تسيير : العقيدة والشريعة من ١٤١ .

وستعرضها للقارئ ، وسنفحص جوانبها . ولن نرى فيها ظلاً لبوذية . إن «السياحة» التي كانت وسماً للخراسانيين ، لم تكن سياحة الحكم المنشي العاري ، ولكنها كانت سياحة في طلب الحديث ... وقد أرخ عبد الله بن المبارك لأول سياحة جماعية خرجت من خراسان - فقال «خرجت أنا وإبراهيم بن أدهم من خراسان ونحن ستون في ، نطلب العلم ، ما منهم آخذ غيري »<sup>(١)</sup> هكذا كان خروج الخراسانيين ، في طلب العلم ، أى في طلب الحديث وقد فعل هذا الفضيل بن عياض من قبل وذهب الفضيل - كما رأينا - للكوفة ، فحدث ، ثم تزهد ، وكذلك ذهب ابن المبارك فحدث ومهر في الحديث ، ثم أصابه رشاش من الزهد ، وأخيراً خرج إبراهيم بن أدhem للحديث ، فذهب إلى البصرة ، والبصرة موطن الروح ، وكانت فيها آثار مدرسة الحسن البصري ومدرسة رابعة العدوية - مدرسة الروحانيين في الإسلام ، ... كما ذهب إلى الكوفة وحدث بها وأخذ عن سفيان الثوري ... ثم انتعشت فيه نوازع الروح ، فلم يعد إلى خراسان ، بل انطلق إلى مكة أحياها ثم إلى الشام والشغور يردد أنسودة الزهد ، ويقدم للتتصوف أسمه الأولى ... وسنحاول أن تتبع حياة الرجل ، وأن نتحقق ما فيها من أساطير ، ثم نعرض لآرائه - وأخيراً - نتكلم عن تلامذته .

## ١- حياة إبراهيم بن أدhem ودراساته :

أسطورة توبته : وكما أضفت مؤرخو التصوف الأقدمون على توبه الفضيل بن عياض الخراساني - أسطورة - العيار - الشاطر - قاطع الطريق ... الذي يتسلق الجدار لحبسته فيسمع صوت الهاتف من وراء الغيب ينهأ ، كذلك فعلوا في توبه إبراهيم بن أدhem ... ووضعوا هذه التوبة على لسانه هو تحت إلحاح في القول من خادمه وصفيه إبراهيم بن بشار : يسأله إبراهيم بن بشار: يا أبا إسحاق - كيف كان أولئك أمرك حتى صرت إلى ما صرت إليه . ويتأنى إبراهيم بن أدhem أن يجيب - ولكن خادمه يصر ويلح : فيجيب إبراهيم : كان أبي من أهل بلخ أو كان من ملوك خراسان ، وكان من الميسر ، وحجب إلينا الصيد ، فخرجت راكباً فرسى ، وكلبي معى ، فبينما أنا كذلك ، فثار أرباب أو ثعلب ، فحركت فرسى ، فسمعت نداء من ورائي : ليس لذا خلقت ، ولا بذا أمرت . فوقفت أنظر يمنة ويسرة ، فلم أحداً . فقلت : لعن الله إبليس . ثم حركت فرسى ، فأسمع نداء أحمر من ذلك : يا إبراهيم ليس لذا خلقت ، ولا بذا أمرت : فوقفت أنظر يمنة ويسرة فلا أرى أحداً : فقلت : لعن الله إبليس . ثم حركت فرسى ، فأسمع نداء من قربوس سرجي : يا إبراهيم : يا إبراهيم ما لذا خلقت ، ولا بهذا

(١) أبو نعيم : حلية ج ٧ ص ٣٩٦ .

أمرت : فوقفت وقلت : أنبت ... أنبت ، جاعني نذير من رب العالمين ، والله لا عصبت الله بعد يومي ذا ما عصمني ربي . فرجعت إلى أهل ، فخليت عن فرسى ؛ ثم جئت إلى رعاة لأبي فأخذت منه جهة وكساء ، وألقيت ثيابي إليه ... حتى وصلت إلى العراق ، أرض ترفعنى ... وأرض تضعنى ... »<sup>(١)</sup> تلكم هى القصة الدرامية الكية التى وضعها أغلب من أرتووا لإبراهيم بن أدهم من الأقدمين ، . . .

ولقد هلل ... وصاح ... جولد تسير ... لقد وجد هنا ضالته ، التي ثبت أن بودا ... وقصته سيطرت على حياة صوفية الإسلام الأوائل . يقول جولد تسير « إن الفكرة الدينية المسماة بالزهد ، التي صادفت الإسلام السنى ، والتي لا تتفق مع السمات المألوفة التي نعرفها في التصوف الإسلامي ، تكشف عن آثار قوية تدل على تسرب المثل الأعلى للحياة عند الهندو إلى المسلمين ، ومن أعظم المعربين عن فكرة الزهد هذه ، الشاعر أبو العتاية التي عرض أنموذجاً للرجل الفاضل الجليل بقوله : يا من ترفع للدنيا وزينتها ليس الترفع رفع الطين بالطين  
إذا أردت شريف الناس كلهم فانظر إلى ملك في زى مسكن  
أو ليس هذا هو بودا»

ثم يمضي في استدلاله المريض فيقول « ومن الشواهد القوية التي ينبغي أن تعد قاطعة في الموضوع الذى نعالجها أن قصة أحد الصوفية الكبار في الإسلام تشبه السمات البارزة في سيرة بودا ، وأريد بهذا قصة الولي إبراهيم بن أدhem المتوفى فيما بين سنتي ١٦١ / ١٦٢ هـ - ٧٧٦ - ٧٧٨ م ، . . . وقد اختللت القصص الخاصة بحياته في بواعث فراره من الدنيا ، ولكن كل الروايات تدور في جوهرها على الفكره ذاتها . فهي تخبرنا أن إبراهيم كان ابن ملك من ملوك بلخ - الذي حرم أمره في بعض الروايات - عندما سمع صوتاً من السماء ينادييه ، وفي روايات أخرى . بسبب تفكيره في الحياة التي لا تشوبها نوازع أو حاجات ، وذلك عندما أطل من نافذة قصره ، فرأى رجلاً فقيراً - فخلع ثوب الإمارة ، ورمى به بعيداً وأبدلته بأطمار سائل ، ثم غادر قصره ، وهجر كل ما يربطه بالعالم حتى زوجه وأولاده وأوى إلى الصحراء ».

ثم يذكر جولد تسير أن هناك بواعث أخرى مختلفة عن اعتزال هذا الأمير لحياته المترفة وإقباله على الزهد ، وأن باعثاً من هؤلاء البواعث يستحق الالتفات والنظر ، ويستند جولد تسير في هذا على الصوف المتأخر جلال الدين الرومي . فجلال الدين يذكر أن رجال الحرمس في قصر إبراهيم بن أدhem

(١) أبو نعيم : حلبة ج ٨ ص ٣٦٨ . والتشيرى : الرسالة ج ١ ص ٥١ ، والسلمى : طبقات ص ٢٧ ، والخوانساري . ٣٩ . روضات الجنات ص ٢٧ .

سمعوا جلبة وضوضاء فوق سطح القصر ، فذهبوا لاستطلاع الأمر ، فوجدوا قوماً يبحثون عن إبلهم الضالة ، فأنى للحراس بهؤلاء القوم إلى الأمير . وحين سألهم ( هل حدث أن فقد أمرؤ إبله فوق سطح المنازل ) . أجابوا ( نحن لا نعمل إلا اقتداء بل أنت الذي تسعى إلى الاتحاد بالله ) ، بينما أنت جالس على عرشك ، فهل لرجل في مثل هذا المقام يستطيع أن يقترب من الله . فكان من هذا أن هرب الأمير من القصر ، ولم يره أحد منذ ذلك الوقت<sup>(١)</sup> .

وهكذا يستخرج جولد تسير نظريته في أثر العقائد الهندية في الآراء الصوفية الإسلامية الأولى . وما أشد تهافت مقدماته ونتائجها . لقد اتخد أسطورة وضعها مؤرخو التصوف في القرنين الرابع والخامس الهجريين ، واتخذها مادة له ، كما استند على أقوال صوف متاخر - هو جلال الدين الرومي - ليؤيد هذه المادة الأسطورية ، ولينتهي إلى أن الحياة الروحية في الإسلام مدينة لعوامل خارجية هندية وفارسية وأفلاطونية محدثة . وأن الإسلام خلو من كل هذا . وليس هذا هو التاريخ الصحيح التزيه القائم على البحث العلمي .

ثم نجد نيكلسون يتخطيط في آرائه ، فيينا يقول في كتاب من كتبه بأنه « لا يرى في أقوال متتصوفة - من أمثال إبراهيم بن أدهم ( المتوفى سنة ١٦١ هـ ) ودادود الطائي ( المتوفى سنة ١٦٥ هـ ) والفضل بن عياض ( المتوفى سنة ١٨٧ هـ ) وشقيق البلخي ( المتوفى سنة ١٩٤ هـ ) - ما يدل على أنهم تأثروا بال المسيحية أو بأى مصدر أجنبي آخر إلا قليلاً<sup>(٢)</sup> » زarah يقول في كتاب آخر يتبع جولد تسير ويكرر رأى جولد تسير القائل « بأن الزاهد الصوف إبراهيم بن أدهم يبدو في الرواية الإسلامية أميراً لبلخ ، تخل عن عرشه وأصبح درويشاً متنقلًا . وما ذلك إلا تكراراً لقصة بوذا<sup>(٣)</sup> ثم تابع المرحوم الدكتور عفيفي جولد تسير ونيكلسون في رأيهما<sup>(٤)</sup> . أما العلامة العراقي الممتاز الدكتور كامل الشيبى فقد ذهب إلى أن قصة تردد إبراهيم بن أدهم تذكرنا بنبوة موسى ، حين حدثه الله من الشجرة<sup>(٥)</sup> . وتويد إحدى الروايات التي يذكرها ابن الجوزى والخوانساري صاحب روضات الجنات هذا التخريج إذ يذكر كان إبراهيم على فرسه يركضه ، إذ سمع صوتاً من فوقه : ما هذا العبث ، أفحسبتم أنما خلقناكم عبثاً وأنكم إلينا لا ترجعون . اتق الله وعليك بالزاد يوم القيمة<sup>(٦)</sup> . ولا شك أن هذا التفسير أقرب إلى حياة إبراهيم

(١) جولد تسير : العقيدة والشريعة ص ١٤٢ - ١٤٤ .

(٢) نيكلسون : في التصوف الإسلامي وتأريخه ص ٣ .

(٣) نيكلسون : الصوفية في الإسلام ص ٢٢ .

(٤) الدكتور عفيفي : التصوف : الثورة الروحية في الإسلام ص ٨٢ .

(٥) الدكتور الشيبى : الله آنچ ١ ص ٣٥١ .

(٦) ابن الجوزى : م . ، ص ١٢٧ ، والخوانساري : روضات ص ٣٩ .

ابن أدهم وآرائه . ولكن هل حدثت تلك القصة الأسطورية .  
إن أسطورة أبناء الملوك من الصوفية كثيرة في كتب طبقات الزهاد والصوفية ، كانت غابتها متعددة ... إلى محاربة «الملك الدنوي» «بالمملكة الأخرى» ووضع هذا في موازاة ذاك... هذا عرض زائل فان ، وذاك جوهر باق خالد أبيدي .

وثانياً - منع عزاء خارجي وداخلى لمن تراهموا وتصوفوا من أغنياء الناس وأواسطهم .  
وثالثاً - تضخيم الصورة وتلويين الأسطورة إنما هي دعوة للتضوف في أواسط العامة ونشر للفكرة الدينية نفسها . وقد استخدمت الطرق - حين تكونت - أساطير القدامى من الصوفية لتأييد مذاهبهم ونظرياتهم ، وقد دخل إبراهيم بن أدهم في أساطير الطرق الصوفية وسلامتهم ... وستأخذ قصة «الملك إبراهيم» أسطورة كبيرة عاشت وما زالت تعيش مخترقة جبال طرسوس ومنتشرة في تركيا ثم تخترق البحار فتحيا حتى الآن في الملايو .

ومن هنا نرى أن أحد أبناء خراسان وفي مدينة بلخ جعل أسطورة «من زهدة أبناء الملوك...» ورؤساء أرباب السير والسلوك ؛ بل من سلاطينهم السبعة في أول طبقاتهم الخمس<sup>(١)</sup> وأخذت القصص والمحنرات تتواتى على صورته حتى كبرت صورته الأسطورية وكبرت . ولقد فعلوا هذا من قبل في عمر بن عبد العزيز ، فقلبوا هذا الخليفة الأموي إلى صورة زاهد في أحجار بودا... وسيفعلون هذا في شقيق البلخي وشاء بن شجاع الكرمانى ... ثم الشترى والعدد العديد من الصوفية ... وهؤلاء الصوفية - باستثناء الشترى - عاشوا في خراسان ، في فارس ، وبخاصة بلخ إحدى مراكز البوذية القديمة ، فهم إذن أثر من آثار البوذية... ولا يمكن أن تنشأ - لدى المسلمين - حياة للروح - اللهم إلا إذا انبثقت من عوامل خارجية . كانت هذه هي النتيجة التي استخلصها المستشرقون من أساطير وروايات مؤرخى التصوف الأقدمين .

ولسنا نود هنا أن نبحث أسطورة توبه إبراهيم بن أدهم من الناحية التاريخية . إن تهاقتها واضح فلم يكن من ملوك خراسان أو يعني أدق من حكام المنطقة أو أمرائها أو من حكام بلخ وأمرائها... أمير يدعى أدهم بن منصور كان من أغنياء بلخ والمورسين بها ، وأنه افتى الضياع وبني القصور... . وعاش إبراهيم بلاشك فتى متراكاً كعادة أبناء الأغنياء والمتوفين . يقول ابن الجوزي «كان إبراهيم بن أدهم من الأشراف ، وكان أبوه كثير المال والخدم»<sup>(٢)</sup> وكان يخرج للصيد مع الغلامان والخدم . ثم إذا حدثت هذه الأسطورة فلا ضرار ولا ضرار . ولكن ماتلبث المصادر الصوفية أن تحدثنا بقصة أخرى «لبودا» كما

(١) الخواصى : روضات ص ٣٩ .

(٢) ابن الجوزى : صفة ج ٤ ص ١٢٧ .

يتصور هؤلاء المستشرقون ، ولكن ليست في بلخ «المركز القديم للبوذية» ولكن في الشام فكأنه بذاته انتقل أيضاً إلى الشام وتحقق في شخصية شامية فيها . ومن العجب أن الذى يقص قصة هذا البوذى هو إبراهيم بن أدهم نفسه .. فإن إبراهيم بن أدهم عير فى صحراء الشام على قبر .. هو خادمه إبراهيم بن بشار . ويتوقف إبراهيم على القبر ويترحم على صاحبه ويبكي ويستوضنه خادمه وصفيه إبراهيم بن بشار جلية أمره . فيخبره بأن «هذا قبر حميد بن جابر أمير هذه المدن كلها ، كان غرقاً في بحار الدنيا ثم أخرجه الله عز وجل منها فاستنقذه ! .. لقد بلغنى أنه سر ذات يوم بشيء من ملاهي ملكه ودنياه وغروره وقتته .. ثم نام في مجلسه ذلك مع من يخصه من أهله .. فرأى رجلاً واقفاً على سريره وبيده كتاب ، فناوله ، ففتحه ، فإذا فيه بالذهب مكتوب ! لا توثن فانياً على باق ، ولا تغرن بملكلك وقدرتك وسلطانك وخدمك وعيتك ولذاتك وشهواتك ، فإن الذي أنت فيه جسم ، لولا أنه عديم ، وهو ملك ، لولا أن بعده هلك ، وهو فرح وسرور ، لولا أنه هلو وغرور ، وهو يوم لو كان يوق له بعده ، فسارع إلى أمر الله ، فإن الله قال «وسارعوا إلى مغفرة من ربكم ، وجنة عرضها السموات والأرض أعدت للمتقين» .. فانتبه فرعاً وقال : هذا تنبئه من الله عز وجل وموعظة .. فخرج من ملكه لا يعلم به ، وقصد هذا الجبل فتعبد فيه ، فلما بلغنى قصته ! وحدثت بأمره ، قصصته فسألته . فحدثني بيده أمره ، وحدثه بيده أمرى ، فازلت أقصده حتى مات ودفن هنا<sup>(١)</sup> .. والقصة هنا تتشابه مع قصة إبراهيم بن أدهم ، غير أن المنادى نادى إبراهيم بن أدهم في صحوه بينما أتى حميد بن جابر في نومه .

إذن ما هي الحقيقة التاريخية لإبراهيم بن أدهم ، والتي يمكن استخلاصها من خلال الأخبار الكثيرة المتضاربة عنه .

إن أول مشكلة تقابلنا ونحن نبحث حياة إبراهيم بن أدهم وتراثه : هي مشكلة فارسيته أو عروبيته . إن المستشرقين - وقد اعتبروه - مثالاً لبودا في العالم الإسلامي - ذهبوا إلى أنه فارسي طالما كانت بلخ - مركز البوذية - هي موطنها . وهذه أكذوبة كبيرة ، مع أنه لا يقبح في إسلاميته أو تصوفه كونه فارسياً أو عربياً . وكلم قدمت فارس للعالم الإسلامي من علماء وفقهاء ومتكلمين ومحدثين وصوفية دافعوا عن جوزته ، ونشروا آرائه - ولكن هنا أخطأ المستشرقون ومن تابعهم من الباحثين العرب في اعتبار إبراهيم ابن أدهم فارسياً أنه يمكن القول : أنه كان تعبيراً عن بيئة خراسان ، وأنه نبع عن كثير من مقوماتها . ولكن ليس في تراثه الذي تركه لنا روح الفرس بالذات وهو نفسه - حين رحل إلى المشرق ، ونزل مكة والشام إلى البلاد العربية البعثة ، كره العودة إلى خراسان . حقاً كانت عوامل روحية دعته إلى السفر

(١) ابن الجوزي : صفة ج ٢ ص ٣٢٣ ، ٣٢٤ .

من خراسان ، ولكن لا يوجد في كتاباته نصوص تثبت أنه كان غريباً في الديار التي لجأ إليها . إنما نرى في الشخصيات الفارسية التي أثرت في حياة الروح لدى المسلمين جميعاً تشوفها إلى أرض فارس ، فذهب سليمان إلى المدائن واستقر بها ، وهاجرت أسرة الحسن البصري إلى البصرة ، وقد كان في البصرة روح فارسية لاشك ... وعاش حبيب العجمي في البصرة ، ولم ييرحها إلا للحج . وإبراهيم بن أدهم لم يفعل ، وبقي في المشرق حتى وفاته ولقد تنبه أبو نعيم إلى عروبة فقال « وكان من العرب من بني عجل ، كريم الحسب <sup>(١)</sup> » .

ولقد هاجر فعلاً كثير من العجيلين من الكوفة إلى خراسان ، وقد اهتمت هذه القبيلة بالتشيع وغلا بعض بطونها في محنة أهل البيت . ولكن ليس يعني هذا أن إبراهيم بن أدهم وأسرته كانوا شيعة وإن كان من محبي أهل البيت وقد خدم الباقر في رواية وجعفر الصادق في رواية ، وقد كانت هذه سنة المسلمين المخلصين جميعاً ، وهي محنة أهل البيت . ولكن هذا النص الذي يذكر أنه من العجيلين . ولكن ما نلخص أن نظرنا بنص آخر وهو أن إبراهيم بن أدهم حدث عن أبيه أدهم بن منصور العجلي <sup>(٢)</sup> . « في إبراهيم بن أدهم إذن عربي من قبيلة عجل . واسم الكامل هو إبراهيم بن أدهم بن منصور بن زيد بن جابر بن ثعلبة العجلي <sup>(٣)</sup> » .

ومن المؤكد أن أباه كان من أغنياء بلخ ، ويبدو أيضاً أنه كان محدثاً ، وكان للحديث أهميته ، فطلبته الناس أغنياء وفقراء . كما أن أدهم بن منصور كان أيضاً من أتقياء المسلمين ومحبي الزهد . « كان أدهم رجلاً صالحًا » وقد ولد له إبراهيم في مكة ، « فرفعه الرجل في خرقه ، وجعل يتبع أولئك العباد والزهاد ويقول : ادعوا الله له ، فيرى أنه قد استجيب لبعضهم فيه <sup>(٤)</sup> » .

نشأ إبراهيم بن أدهم إذن في بيت غنى ويسار ، ولكن صاحبه كان محدثاً وكان في الوقت نفسه من « محبي العباد والزهاد » وقد شغل إبراهيم بن أدهم بالحديث . وقد ذكرنا من قبل قول عبد الله بن المبارك « خرجت أنا وإبراهيم بن أدهم من خراسان ... ونحن ستون فتى نطلب العلم » والعلم هنا هو طلب الحديث . ويبدو أنه روى عن أبيه أولاً ، ثم عن جماعة من التابعين ثانياً . عددتهم ابن الجوزي ، ونلحظ من بينهم « مالك بن دينار » الزاهد البصري المشهور ، وتلميذ الحسن البصري ، كما روى أيضاً عن « سفيان الثوري » . ولاشك في أن رحلاته الأولى كانت تطلب الحديث ، سواء في البصرة أو

(١) أبو نعيم : حلية ج ٧ ص ٢٧٣ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٥٥ .

(٣) الخواصي : روضات الجنات ص ٣٩ .

(٤) أبو نعيم : حلية ج ٧ ص ٣٧١ .

الكوفة . ولكن لم تطمئن نفسه إلى كل هذا ، فبدأت رحلاته إلى الشام وببلاد العرب والغور والإسكندرية . ويهمنا في حياة ابن أدهم وتطوراته الروحية أثنان من روى عنهم<sup>(١)</sup> : مالك بن دينار وسفيان الثوري ، كان مالك بن دينار يمثل مدرسة الحسن البصري ، وإليه انتهت تعاليم الأستاذ ، ثم اعتنق مالك فكرة الروحانيين – كما ذكرت من قبل – ولقد أثر هذا كله في إبراهيم بن أدهم . أما سفيان الثوري ، فيمثل مدرسة الحديث والفقه في الكوفة الضاربة إلى الزهد . وقد انتهى سفيان نفسه إلى الزهد المطلق ، بل تردد على مدرسة البصرة ، وما إلى الروحانيين أيضاً . . . ولقد لزم إبراهيم ابن أدهم سفيان الثوري مدة من الزمن وكانت إذا التقى يتسامران حتى الصباح<sup>(٢)</sup> ، وذهبوا مراراً سوياً إلى الحجج ، وإلى بيت المقدس . وفي بيته المقدس دخل سفيان وإبراهيم بن أدهم ومعهما مجموعة من زهاد المسجد الأقصى ، وانحرفَ سفيان يريد الصخرة فقال له إبراهيم : يا أبا عبد الله ارجع ، فإنك أتيت وصرت لنا إماماً ، فلا يراك الناس ، فيروه حتماً ، فأطاعه سفيان<sup>(٣)</sup> . وهنا موقف رجل يتبع الأثر متابعة تامة . بل ينهى سيد المحدثين عن أن يتبعه سنة لم يستتها الرسول ولا الصحابة ولا التابعون من قبل . . إذن كان إبراهيم بن أدهم محدثاً . ولكنه رأى الحديث للدنيا ، فأخذ منه آدابه «كان إبراهيم بن أدهم إذا سئل عن العلم أجاب بالأدب» . وقد سئل أيضاً «ألا حفظت – كما حفظ أصحابك . فأجاب «كان هي هدى العلماء وأدابهم» وهو يقرر «ما يعني من طلب العلم أني لا أعلم ما فيه من الفضل ، ولكن أكره أن أطلبه – مع من لا يعرف حقه» فالعلم إذن أى «الحديث» ينبغي أن يكون طريقاً لآخرة ، لا للتكتسب والشهرة . وهو يعني على سفيان الثوري أنه حديث . . فيقول «قد سمعنا كما سمع ، فلو شاء سكت ، كما سكتنا»<sup>(٤)</sup> .

ولكن يبدو أن أثر البصرة كان أقوى في إبراهيم بن أدهم لقد تردد الرجل بين المدينتين : كان في الكوفة الحديث والفقه ، وكان في البصرة الزهد والحديث . . وكان مالك بن دينار وعطاء السليمي ومدرسة الحسن البصري ومدرسة رابعة يخوضون في الزهد . ورأى إبراهيم بن أدهم سفيان الثوري : فقيه الإسلام ، ينتهي أيضاً إلى الزهد ، كما رأى مواطنه عبد الله بن المبارك يأخذ نفس المنحنى ، وكان في مكة الفضيل بن عياض الخراساني أيضاً مثلاً للباء الإلهي في حرم الله . . وكان الطريق أمامه واضحأً ، تزهد الرجل على أبيدي المشيخة البصرية من تلامذة الحسن البصري وكان ناجاً رائعاً لها .

(١) أبو نعيم : حلية ج ٧ ص ٣٧١ .

(٢) نفس المصدر : ج ٨ ص ٣١ .

(٣) نفس المصدر : ج ٨ ص ٥٠ .

(٤) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٢٧ .

وخرج منها مراراً وقد صحبه مشيختها : أبو إسحق الفزارى ومخلد بن الحسن وحذيفة المرعشى وأبى يوسف العشولى وتفرقوا في التغور مرابطين . . . أو عاشوا معه يتكسبون الحلال . أما هو فلم يخرج للجهاد أو لرباط - كما قال هو - بل خرج طلباً للكسب الحالى<sup>(١)</sup> أن يأكل من عمل يده . ولذلك أدى أشد الإيمان أن يعود إلى خراسان ، بل كانت وجهته الشام بالذات ، حيث العمل ، عمل في الحصاد والزرع ، عمل أجيراً - للمسلمين وللنصارى . وأنكر بأشد الإنكار «المسألة» أى مساعدة الناس . وهو هنا أيضاً يترسى خطى أستاذه مالك بن دينار . وكان مالك ينكر المسألة ، ويقيم أوده من كتابة المصاحف . . . ولم ينس إبراهيم بن أدهم البصرة ، فقد عاد إليها مراراً . . . وقد أصبح الشيخ الرسمى للزهاد ، ويبدو أن هذا قد تم بعد وفاة مالك بن دينار . وقد جلأ إليه أهل البصرة وهو يرثى أسواقهم يوماً ، وقالوا له : يا أبا إسحق إن الله تعالى يقول في كتابه «ادعوني أستجب لكم» ونحن «ندعوه من ذدهر» ، فلا يستجيب لنا » فقال إبراهيم «يا أهل البصرة . . . ماتت قلوبكم في عشرة أشياء .

أولاً - عرفتم الله ولم تؤدوا حقه .

الثانى - قرأتم كتاب الله ، ولم تعملوا به .

والثالث - ادعتم حب رسول الله ، وتركتم سنته .

والرابع - ادعتم عداوة الشيطان ووافقتموه .

والخامس - قلتم نحب الجنة ولم تعملوا لها .

والسادس - قلتم : تخاف النار ورهنم أنفسكم بها .

والسابع - قلتم إن الموت حق ، ولم تستعدوا لها .

والثامن - اشتغلتم بعيوب إخوانكم ونبذتم عيوبكم .

والحادي عشر - أكلتم نعمة ربكم ولم تشكرواها .

والعاشر - دفنتم موتاكم ولم تعبروا بها<sup>(٢)</sup> .

ونلاحظ هنا أنه وضع «المعرفة» على قمة الأمور التي ينبغي على المسلم أن يشغل بها . ولاشك أن فكرة «المعرفة» بدأت تتضح لدى الزهاد ، وتدخل في الرهد وتضرب به نحو التصوف . ومن المحتمل أن تكون صلاته بالشاميين قد ألت إلى بعض المعانى عنها أو أن مالك بن دينار علمه إياها ، إنه يذكر هو نفسه للأوزاعى حين مقابله له في الشام «يا أبا عمرو كثيراً ما يقول مالك بن دينار : إن من عرف الله تعالى في شغل شاغل وويل من ذهب عمره باطلاً<sup>(٣)</sup> .

(١) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٢٣ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٧ ص ٣٧٣ .

(٣) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ١٥ ، ١٦ .

وإن كان مؤرخو التصوف يحملونه قصة مقابلته لراهب اسمه سمعان، وأن إبراهيم بن أدهم تعلم المعرفة منه . . . ويقص إبراهيم قصة مقابلته للذك راهب : يقول إبراهيم : تعلمت المعرفة من راهب يقال له : سمعان . دخلت عليه في صومعته . فقلت له يا أبي سمعان ، مذكراً أنت في صومعتك هذه ؟ قال : منذ سبعين سنة . قلت : فما طعامك ؟ قال : يا ضيقي فما دعاك إلى هذا ؟ قلت : أحبت أن أعلم . قال : في كل ليلة حصة . قلت : فما الذي يهيج في قلبك حتى تكتفي بهذه الحصة ؟ قال : ترى الدير بحذاشك ؟ قلت : نعم . قال : إنهم يأتونني في كل سنة يوماً واحداً ، فيزيرون صومعني ، ويطوفون حوليها ، ويعظموني بذلك ، فكلما تناقلت نفسى عن العبادة ، ذكرتها تلك الساعة ، وأنا أحتمل جهد سنة لعز ساعة ، فاحتمل يا ضيقي جهد ساعة ، لعز الأبد . فورق قلبي المعرفة . فقال : حسبك أو أزيدك ؟ قلت بلى . قال : انزل عن الصومعة ، فنزلت ، فأدلى لي ركوة فيها عشرون حصة . فقال لي : ادخل الدير ، فقد رأوا ما أدليت إليك . فلما دخلت الدير ، اجتمعت النصارى . فقالوا : يا ضيقي ما الذي أدل إلىك الشيخ ؟ قلت : من قوته . قالوا : وما تصنع به . . . نحن أحقر به . قالوا : ساوم . قلت : عشرين ديناراً . فأعطوني عشرين ديناراً . فرجعت إلى الشيخ ، فقال : يا ضيقي . ما الذي صنعت ؟ قلت : بعثه . قال : بكم ؟ قلت : بعشرين ديناراً . قال : أخطأت لو ساومتهم عشرين ألفاً ، لأعطيوك . هذا عز من لا يعبد ، فانتظر كيف يكون عز من يعبد . يا ضيقي أقبل على ربك . دع الذهب والجلاء . . . إذن يكون هذا الراهب هو سبب توبيه ، وليس هذا النداء الذي سمعه من قربوس فرسه ، لو صحت هذه الرواية عن مقابلته لهذا الراهب . بل إن قصة أخرى عن مقابلته لراهب آخر تقرر أنه هو أيضاً سبب توبيه . . . فقد مر إبراهيم براهب آخر في صومعته ، والصومعة على عمود ، والعمود على قلة جبل ، ورأى إبراهيم الرياح تتصف ، والصومعة تتأهل . فنادى الراهب قائلاً : يا راهب ، ولم يرد عليه ، وفي المرة الثالثة أخرج الراهب رأسه من الصومعة وأنبا إبراهيم قائلاً : لم تنج ؟ سميت باسم لم أكن له بأهل . . . قلت . . . يا راهب ولست براهب ، إنما الراهب من رهب من ربه . . . قلت : فمن أنت قال : سجين : سجنست سبعاً من السباع . قلت : ماهو؟ قال : لساني سبع ضار ، إن سبتيه فرق الناس . يا ضيقي : إن الله عباداً صها سمعاً ، وبكما نطقا ، وعمياً بصراً ، سلكوا خلال دار الظالمين ، واستوحشوا مؤانسة الجاهلين ، وشابوا ثمرة العلم بنود الإخلاص ، وقلعوا بريح اليقين ، حتى أوسوا بشع نور الإخلاص ، هم والله عباد كحلوا أعينهم بسهر الليل ، فلو رأيهم في ليتهم ، وقد تامت عيون الخلق ، وهم قيام على أطواقهم ، ويناجون من لا تأخذهم ستة ولا نوم ، يا ضيقي عليك بطريقهم . قلت : على الإسلام أنت ؟ . قال : ما أعرف غير الإسلام ديناً . ولكن أقيناً علينا المسيح عليه السلام ، ووصف لنا آخر زمانكم ، فخليت الدنيا ، وإن

دينك وإن خلق » . . . « فما أتى على إبراهيم شهرا حتى هرب من الناس . . . »<sup>(١)</sup> ، وهذه هي إذن قصة أخرى في سبب توبة إبراهيم ودخوله في طريق العباد . وهي قصص - أرى منها - الافتعال الكبير ، وإن كان من المحتمل أن إبراهيم بن أدهم - قد اخالط بالرهبان في سياحاته المتعددة في طلب الحديث ، ثم في زياراته المتكررة للبصرة وللقدس وللشام والتي انتهت بتخليه عن الدنيا . وقد نسب إلى أستاذه مالك بن دينار أيضا وقوفه على الصوامع ومخاطبته للرهبان . ثم إننا نجد أيضا في تراث إبراهيم ابن أدهم الكثير من الإسرائيليات ، ولا شك أنه اطلع عليها ، وعرفها كما عرفها مالك بن دينار . وقد ذهب ماسينيون إلى أن إبراهيم بن أدهم قابل الأسينيين - أى المسيحيين الحقيقيين في فلسطين . وقد قلت من قبل إنهم العيسيون وأن عيسى المسيح كان عضوا في هذه الجماعة أو رئيسها .

وهنا نتساءل : هل عرف إبراهيم بن أدهم العلوم السرية من كيمياء وسيمياء . . وقد كانت هذه العلوم منتشرة في الكوفة بالذات ، وبالتالي كانت منتشرة في خراسان . إنه كان معاصرًا لجابر بن حيان الكيميائي المشهور ، وقد عاش جابر فترة من حياته في خراسان ، حينما كان أبوه داعيًا للعباسيين ، وكما تعلم جابر بن حيان الكيمياء - في أول أمره - على حرف الحميري ، تعلم إبراهيم بن أدهم « اسم الله الأعظم » على يد شخصية غامضة هي شخصية داود البلخي . والأخبار عن داود قليلة جدا ولا نعرفها إلا فيما يقصه إبراهيم بن أدهم نفسه لأسلم بن زيد الجهي الزاهد الإسكندراني المشهور . . يقول إبراهيم بن أدهم « أصببت رجلا بين الكوفة ومكة ، فإذا صل ركعتين تجوز فيها وتكلم بكلام خفي بينه وبين نفسه ، فإذا عن يمينه حفنة ثريد وكوز ماء فأكل وأطعمني . . فذكرت ذلك لأسلم بن زيد الجهي فقال له : يا بني - ذاك أخي داود - ووصف من حاله ما أبكي من حوله - ومسكه من وراء نهر بلخ بقريبة يقال لها الصادر ، تفخر على البقاع بكينونة داود فيها . ثم قال : يا بني : ماذا علمك ؟ قلت : علمي اسم الله الأعظم . فقال الشيخ : ما هو ؟ قلت له : إنه لكبير في قلبي أن أطلق به لسانى ، فإني سألت الله مرة وإذا رجل يمحجزنى ، فقال : سل تعطه . فراعنى ذلك ، وفرعت منه فرعا شديدا . فقال : لا بأس ولا روع ، أنا أخوك الخضر . . إن أخي داود علمك اسم الله الأعظم ، والله يثبت به قلبك ، ويقوى به ضعفك ، ويؤنس به وحشتك ، ويؤمن به روعتك ، ويجدد به رغبتك ويعينك . إن الزاهدين في الدنيا اتخذوا الرضا عن الله لباسا ووجه دثارا ، والأثرة شعارا . . . ففضل الله عليّم »<sup>(٢)</sup> .

(١) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٢٩ / ٣٠ وابن الجوزي : تلبيس إيليس ص ١٠٢ ، ١٣٥ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ١٠ ص ٤٤ ، وابن الجوزي : صفة ج ٤ ص ١٣٢ ، والشيري : الرسالة ج ١ ص ٥٢ ، والمريفيش : الروض الفائق ص ١٢٤ ، والسلمي : طبقات ص ٣٠ ، ٣١ .

هذه هي الشخصية الغامضة التي علمت إبراهيم بن أدهم اسم الله الأعظم ، ويرى الدكتور كامل الشبي أن أكسير الكيمياء النفسية ، هو اسم الله الأعظم وهذا الأكسير النفسي أو هذا الاسم هو الذي يحقق كل المعجزات مادية ومعنوية مما لا يصل إليه الأكسير المادي في تأثيره<sup>(١)</sup> . وقد لاحظ الدكتور الشبي أيضاً أن إبراهيم بن أدهم يتميّز إلى قبيلة عجل وفي هذه القبيلة من قبل - ظهرت فكرة الاسم الأعظم على يد عجل أيضاً هو المغيرة بن سعيد « وأن إبراهيم بن أدهم كما رأينا - كان يتميّز إلى هذه القبيلة<sup>(٢)</sup> . ولكن هل عرف إبراهيم بن أدهم الكيمياء نفسها ، وبخاصة أنه خدم جعفرا الصادق ، وكانت مراكز الكيمياء ودراساتها تنتشر في الجامع الخيطية بجعفر . ثم إن إبراهيم بن أدهم كان - كما قلنا - معاصرًا لجاiber بن حيان . ثم هل عرف إبراهيم بن أدهم السحر ، وبخاصة أن أبو نعيم يذكر أنه كان يتصل بالجن ، وأنهم كانوا يعاشرونه ويرحلون معه<sup>(٣)</sup> . إن الأمر في حاجة إلى بحث أكثر في حياة إبراهيم بن أدهم وتتبع أخباره ورحلاته . ولقد كثُرت رحلاته وسياحاته . . . إلى العراق وإلى مكة ، إلى الشام ، إلى الشغور ، إلى الإسكندرية ، ثم مات غازيا في صور ، ودفن في أراضي الشام ، الأرض التي أحبها ، ورفض أن يعود لحرasan لأجلها ، والذي آمن أن فيها وحدها الرزق المباح الحلال .

و سنحاول أن نعطي صورة تركيبية لآراء الرجل الروحية والتي عاونت أكبر معاونة على تطوير الحياة الروحية في الإسلام من مرحلة الزهد إلى مرحلة التصوف .

## ٢- الزهد والزهاد . . . ملوك الآخرة

لقد انتقل الفى المترف من حياة الغنى والقصور - كما رأينا - إلى حياة الشطف القاسي ، و فعل هذا باختياره . . . ورفض أن يرث مال أبيه بعد موته ، ولقد كره البقاء في خراسان واندفع إلى بلاد الشام ، هناك حيث تمنى بالعيش الوفير ، وكما يقول هو « يفر بدينه من شاهق إلى شاهق ومن جبل إلى جبل . . . فلن يراني يقول موسوس ، ومن يراني يقول حمال » . . . ولم يلتجأ إلى السؤال ، بل كرهه أشد الكره ، واحتقر كل زاهد يسأل في الطريق ، أو على أبواب المساجد يسأل الناس ، بل أخذ بعمل مزارعا وبستانيا وحملوا وحطابا<sup>(٤)</sup> ، ولم يأبه بالحجيج والجهاد ، وإن كان هو قد حج وجاحد وغزا

(١) الدكتور الشبي : الصلة ج ٢ ص ٣٣ .

(٢) المصدر : السابق ج ٢ ص ٥٧ .

(٣) أبو نعيم : حلية ج ٧ ص ٣٩٤ / ٣٩٥ .

(٤) القشيري : الرسالة ج ١ ص ٥٢ .

إنه يقول لتلميذه شقيق البلخي : يا شقيق ، لم ينبل عنكنا من نبل ، بالحج ولا بالجهاد ، وإنما نبل من عندكنا من نبل ، من كان يعقل ما يدخل جوفه - يعني الرغيفين - من حله<sup>(١)</sup> » ولذلك اعتبره الصوفية من بعده أنه أحد كبار رجال الورع في الإسلام . لابد وأن الرجل قد رأى في خراسان الناس يجمعون « المال الحرام » ويكتسون الذهب والفضة . . . فخرج إلى العراق فرأى في العراق نفس الشيء . . . كما رأى التزو والحرروب ، وما تنتجه آثارها من تقتل وسي، وعاف هذا كله ، فخرج . . . سائحا . يعمل لأصحابه وينفق - وهو في فقره - عليهم ، بمثابة أجمع زهاد الإسلام وصوفيته من بعده - أنه كان أنسخ الناس « ما فاق إبراهيم بن أدهم أصحابه بصوم ولا صلاة ، ولكن بالصدق والسخاء » . . . ويقول الأوزاعي « ليس في هؤلاء القراء من هو أفضل من إبراهيم بن أدhem فإنه أنسخ القوم »<sup>(٢)</sup> وأخذ إبراهيم يضرب لهم أعظم المثل في الإيثار والتواضع . . . يعمل للمسلم كما يعمل للمسيحي ، ويخدم أصحابه ، ياع دابته لكي ينفق عليهم في مرضهم ، ثم يحملهم على ظهره فراسخ في الطريق . . . ثم يأوي هو وهم . . إلى العراء أو في الطريق البارد ، ويقذف بنفسه أرضا . . في اليوم الحار . . ويشرب بيده من ماء النهر ولا يأبه بجوع ولا عطش . وإذا ما شتد به الأمر ، كما حدث له ولخادمه إبراهيم بن بشار ، ولم يكن معهما مال ولا متعة ولا طعام ولا شراب ، واغتم الخادم ، أعلن له إبراهيم بن أدhem أنهم ملوك الآخرة » وأنهم يسعون وراء « بمحبوحة الجنة الباقية ، إنهم في طاعة الله الدائمة » يا إبراهيم بن بشار ماذا أنعم الله تعالى على الفقراء والمساكين من النعم والراحة في الدنيا والآخرة ، ملوك الدنيا أعزّة في الدنيا ، أدلة يوم القيمة ، لا تغرن ولا تخزن ، فرزق الله مضمون سياطيك ، نحن والله الملوك الأغنياء ، نحن الذين قد تعجلنا الراحة في الدنيا ، لا ننبالي على أي حال أصبحنا وأمسينا ، إذا أطعنا الله عز وجل » بل إن الملوك وأبناء الملوك ، لو علموا ما هم فيه من سعادة لخاربواهم عليهم « لو علم الملوك وأبناء الملوك ، ما نحن فيه من السرور والنعيم ، إذا خالدوانا على ما نحن فيه بأسيفتهم أيام الحياة على ما نحن فيه من لذة العيش ، وقلة التعب »<sup>(٣)</sup> . هذا هو الملك الزاهد ، عند إبراهيم بن أدhem خلى البال من كل مطالب الحياة ، يسير في الدنيا خاضعاً متذللاً ، متشوقاً نحو أمل أعظم ، غارقاً في هذا الأمل الكبير . هو والله فقط ، وكثيراً . . ما كان يرتئز وهو يعمل .

اتخذ الله صاحبـاً ودع الناس جانبـاً .

والملك الزاهد عنده لابد وأن يعمل . . وفي أثناء الحصاد . . في شهر رمضان . . قبل له :

(١) أبو نعيم : حلبة ج ٧ ص ٣٦٩ - ٣٧٠ .

(٢) نفس المصدر : ج ٧ ص ٣٩١ - ٣٧٢ .

(٣) أبو نعيم : حلبة ج ٧ ص ٣٧٠ ، ٣٧١ .

يا أبا إسحق ، لو دخلت بنا إلى المدينة ، فتصوم العشر الأواخر بالمدينة لعلنا ندرك ليلة القدر ، فقال : أقيموا هنا ، وأجيدوا العمل لكم بكل ليلة .. ليلة القدر<sup>(١)</sup> » فالعمل عنده خير من التعبد - من الصلاة ومن الصيام ، ومن انتظار ليلة القدر . وغاية العمل عنده هي الحصول على رزق حلال بل إنه يقول « أطيب مطعمك ، ولا عليك أن لا تقوم بالليل وتصوم النهار »<sup>(٢)</sup> .

والملك الزاهد عنده لابد وأن يطأطئ الرأس للناس جميعاً ، إنه في طلب ما يجهلون ، فلا يأبه بمساءاتهم ، بل يدعو لهم ويعنون يتقبل ما يقدمون له من أذى . وقد ضربه أحد الجنود ظلماً على رأسه بالسوط ، فطاطاً إبراهيم رأسه وقال : اضرب رأساً طالما عصى الله<sup>(٣)</sup> . بل إنه يذكر إنه ماسر في إسلامه إلا ثلات مرات « مرة كنت في سفينة ، وفيها رجل مضحاك » كان يقول كنا نأخذ البلح في بلاد الترك هكذا .. وكان يأخذ بشعر رأسه ويهزني ، فيسرني ذلك لأنه لم يكن في السفينة أحد أحقر منه في عينه مني .. والأخرى كنت عليلاً في مسجد فدخل المؤذن وقال اخرج .. فلم أطق . فأخذ برجله وجرني إلى خارج المسجد . والثالثة : كنت بالشام وعلى فرو فنظرت فيه ، فلم أميز بين شعره وبين القمل لكتئته .. فسرف .. ثم قال : ما سرت بشيء كسروري أني كنت يوماً جالساً فجاء إنسان وماл على<sup>(٤)</sup> . ومير سالم الخواص في يوم مطير على رصيف أنطاكية ، فيصر إنساناً ناماً ، فلما قرب منه ، كشف النائم رأسه ، فإذا هو إبراهيم بن أدهم في عباءة : فقال إبراهيم « يا أبا محمد طلب الملوك شيئاً ، فقاتهم وطلبناه ، فوجداه ، ما يجوز حمي كسائل هذا .

هذا هو الملك الزاهد يعيش في الدنيا - على اختيار الله ، حيث وضعه الله ، في الحر وفي البرد ، وفي البدية ، في الجبل في البحر .. إنه خير من الملوك « إذا بات الملوك على اختيارهم ، فبت على اختيار الله لك وارض به ».

والملك الزاهد عنده : ... سيطر على اللذات كلها : منع نفسه أربعاً : لذة الماء ، والخمامات ... والحناء .. والملح الجيد .. فيسير عطشان ، وعليه قيس واحد ، وحاف القديمين .. وينأى عن طيب الطعام<sup>(٥)</sup> . بل إنه يأكل الطين إن لم يجد طعاماً .. ولقد رأه أبو معاوية الأسود ( وقد اعتبر إيماناً صورة أخرى من أوس بن قرقن ) « يأكل الطين عشرين يوماً .. بل إن إبراهيم كان يتمنى لو عاش على الطين فقال لأبي معاوية - لو لا أن أخاف أن أعين على نفسي ، ما كان لي

(١) نفس المصدر : ج ٧ ص ٣٧٨ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٣١ .

(٣) نفس المصدر : ج ٧ ص ٣٧٩ ، والقطيري : الرسالة ج ١ ص ٥٢ .

(٤) القطيري : الرسالة ج ١ ص ٢٤٧ .

(٥) أبو نعيم : حلية ج ٧ ص ٣٩٤ .

طعام إلا الطين حتى أتى الله عز وجل . وأصابت إبراهيم مجاعة فكث أياماً يبل الرمل بملاءه فيأكله<sup>(١)</sup> . والملك الزاهد عنده .. أنسخ الناس ، حتى في فقره وفي مجاعته .. يعطي ما يصل إليه - حتى عن طريق الورع - وهو في أشد الفاقة . وكذلك كان «السلطان إبراهيم بن أدهم» أنسخ الناس . وأكثرهم إيثارا . ولقد وضع مذهبة في حماورته لتلميذه شقيق البلخي في أول مقابلة له . فقد سأله إبراهيم شقيقاً : على أي شيء أصلتم أصلكم ؟ فقال شقيق : أصلنا على أنا رزقنا أكلنا ، وإذا منعنا صبرنا . فقال إبراهيم : هكذا تفعل كلاب بلخ . فقال له شقيق . فعل ماذا أصلتم ؟ قال : أصلنا على أنا إذا رزقنا آثرنا ، وإذا منعنا شكرنا وحمدنا » وكان الإيثار فعلاً ستة إبراهيم بن أدهم ، كما كان الشكر والحمد في أشد فاقته ومجاعته وعطشه دليله في الحياة .. وقد قام شقيق فجلس بين يدي إبراهيم بن أدهم وقال له : يا أستاذ : أنت أستاذنا<sup>(٢)</sup> . وحين قدم عليه شقيق من خراسان مرة ثانية سأله : كيف تركت الفقراء من أصحابك فقال : تركتهم : إن أعطوا شكرولا وإن أعطوا آثروا<sup>(٣)</sup> . فكان إبراهيم إذن معلم الإيثار في العالم الإسلامي .

وأخيراً .. إن الملك الزاهد ، عنده ، السلطان الغازى إبراهيم بن أدهم ، زهد في الحلال ، فرفض أن يأخذ أسهمه ونفله .. في الغزارة الأخيرة .. التي مات بعدها «فلم يأخذ أسلها ولا نفلا ، وكان لا يأكل من مئع الروم .. يجيء بالطراائف فلا يأكل منه» ولكنه يعلن «هو حلال ، ولكنني أزهد فيه ، وكان يأكل مما حمل معه ، وكان يصوم» . ولقد اعتبر صاحب القوات إبراهيم بن أدهم «إمامنا في العلم» ويذكر أنه قسم الزهد إلى ثلاثة أصناف «زهد فرض ، وزهد فضل ، وزهد سلامة فالفرض هو الزهد في الحرام ، والفضل الزهد في الشهوات

### ٣ - الآراء السيكولوجية الصوفية لإبراهيم بن أدهم :

حين انتهى إبراهيم بن أدهم من مرحلة الزهد ، ووصل إلى مرحلة الرضا وهي كما يقول نيكلسون ، مرحلة بين الزهد والشيوذوفيا - أي المعرفة ولكنها نظرف من إبراهيم بن أدهم بمحات جميلة في علم إرادة النفس ومعالجتها ، لقد رأى تقلبات النفس ، أهواء ونزوات .. وأخذ يجادل داخلياً وهو نفسه يقول :

(١) نفس المصدر: ج ٧ ص ٣٨١ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٣٧ / ٣٨ .

(٣) أبو طالب المكي : قوت ج ١ ص ٤٠٥ .

(٤) نفس المصدر: ج ٧ ص ٣٨٨ .

(٥) نفس المصدر: ج ١ ص ٤٤ ، وأبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٢٦ .

«ما قاسيت شيئاً من أمر الدنيا ، أشد على من نفسي ، مرة على ومرة لي ، وأما أهوانـ فقد واللهـ استعنت بالله عليه ، فأعانـي . واستكفيته سوء مغالبته فكيفـي ، فوالله ما أنسـ على ما أقبلـ من الدنيا ، ولا ما أدبرـ منها»<sup>(١)</sup> . . . كان الزهدـ إذن هو المرحلةـ الأولىـ عندهـ ، ثمـ أعقـها تلكـ المرحلةـ النفسـيةـ ، القلقـ العـنيـفـ ، ولذلكـ يقولـ علىـ بنـ بـكارـ «لمـ يكنـ إـبرـاهـيمـ بنـ أـدـهـمـ كـثـيرـ الصـلاـةـ ، ولكـنهـ صـاحـبـ تـفـكـرـ ، يـجـلسـ لـيلـهـ يـتـفـكـرـ»<sup>(٢)</sup> . وـيـذـكـرـ إـبرـاهـيمـ بنـ أـدـهـمـ «أـشـدـ الجـهـادـ الـهـرـيـ ، وـمـنـ مـنـعـ نـفـسـهـ هـوـاـهـاـ . فـقـدـ اـسـتـرـاحـ مـنـ الدـنـيـاـ وـبـلـائـهـاـ ، وـكـانـ مـحـفـوظـاـ وـمـعـافـ مـنـ أـذـاهـاـ»<sup>(٣)</sup> . فالنفسـ إذـنـ هـىـ سـبـبـ الـهـوىـ ، هـوـاـهـاـ وـهـوـيـ الـجـسـدـ ، وـهـنـاـ يـدـعـ لـأـمـرـهـ فـيـ تـارـيـخـ الرـهـدـ إـلـىـ النـظـرـ فـيـ مـرـآـةـ التـوـبـةـ «إـنـكـ إـذـاـ أـدـمـتـ النـظـرـ فـيـ مـرـآـةـ التـوـبـةـ ، بـأـنـ لـكـ شـيـنـ قـبـحـ الـمـعـصـيـةـ»<sup>(٤)</sup>

وجـهـادـ النـفـسـ قـاسـ ، حـتـىـ يـصـلـ إـلـىـ إـلـيـانـ أـوـ السـالـكـ إـلـىـ دـرـجـةـ «الـصـالـحـينـ» وـلـابـدـ لـهـ أـنـ يـمـرـزـ

ستـ عـقـباتـ : أـولـاـ : أـنـ تـغـلـقـ بـابـ النـعـمـ ، وـتـفـتـحـ بـابـ الشـدـةـ .

وـثـانـيـتهاـ : أـنـ تـغـلـقـ بـابـ الـعـزـ ، وـتـفـتـحـ بـابـ الذـلـ .

وـثـالـثـيـتهاـ : أـنـ تـغـلـقـ بـابـ الـرـاحـةـ ، وـتـفـتـحـ بـابـ الـجـهـدـ .

وـرـابـعـتهاـ : أـنـ تـغـلـقـ بـابـ النـومـ ، وـتـفـتـحـ بـابـ السـهـرـ .

وـخـامـسـتهاـ : أـنـ تـغـلـقـ بـابـ الغـنـيـ ، وـتـفـتـحـ بـابـ الـفـقـرـ .

وـسـادـسـتهاـ : أـنـ تـغـلـقـ بـابـ الـأـمـلـ ، وـتـفـتـحـ بـابـ الـاسـتـعـدادـ لـلـمـوـتـ»<sup>(٥)</sup> .

هـذـهـ هـىـ الـمـجـاهـدـةـ ، الـتـىـ لـاـ يـفـتـحـ لـكـلـ شـىـءـ مـنـ الطـرـيـقـةـ بـدـونـهـاـ . وـلـقـدـ عـانـىـ إـبـرـاهـيمـ بنـ أـدـهـمـ كـلـ هـذـهـ الـعـقـباتـ وـيـذـكـرـ نـيـكـلـسـونـ أـنـ إـبـرـاهـيمـ بنـ أـدـهـمـ هـنـاـ يـقـرـبـ مـنـ فـكـرـةـ الـمـعـرـفـةـ ، فـاجـتـياـزـ الـعـقـباتـ السـتـ إـنـماـ هـىـ لـلـوـصـولـ إـلـىـ مـعـرـفـةـ اللـهــ مـعـرـفـةـ ذـوقـيـةـ . وـلـكـنـ يـخـاـلـ أـنـ يـصـلـهـاـ بـالـفـكـرـةـ الـغـنـوـصـيـةـ عـنـ الـأـبـوـابـ السـبـعـةـ الـتـىـ لـاـ تـفـتـحـ لـلـنـفـســ وـهـىـ سـائـرـةـ فـيـ طـرـيقـهـاـ إـلـىـ الـخـلـاصــ إـلـاـ إـذـاـ حـصـلـتـ الـمـعـرـفـةـ أـوـ الـعـلـمـ الـلـدـنـىـ ، وـاجـتـازـتـ الـحـرـاسـ الـقـائـمـينـ عـلـىـ هـذـهـ الـأـبـوـابـ وـاحـداـ وـاحـداـ . وـيـرىـ أـنـ كـلـمـةـ الـحـرـاسـ قدـ استـكـملـتـ فـيـ بـعـدـ اـسـتـكـمالـ مـجازـيـاـ لـلـدـلـالـةـ عـلـىـ شـهـوـاتـ الـنـفـسـ : الـهـوـيـ وـالـجـسـدـ وـنـمـوـهـمـاـ . وـيـقـولـ نـيـكـلـسـونـ «وـلـيـسـ عـنـدـيـ مـنـ شـكـ فـيـ أـنـ الـمـذـهـبـ الـغـنـوـصـيــ بـعـدـهـاـ إـصـابـةـ مـنـ التـغـيـرـ وـالتـحـوـيـرـ عـلـىـ أـيـدىـ مـفـكـرـيـ الـيـهـودـيـةـ وـالـمـسـيـحـيـةـ ، وـبـعـدـ الـنـظـرـيـاتـ الـيـونـانـيـةـ ، كـانـ مـنـ الـمـصـادـرـ الـهـامـةـ الـتـىـ أـخـذـ عـنـهـاـ

(١) أبو نعـمـ حلـيـةـ جـ ٧ـ صـ ٣٨ـ .

(٢) أبو نعـمـ : حلـيـةـ جـ ٨ـ صـ ١٧ـ .

(٣) نفسـ المـصـدرـ : جـ ٨ـ صـ ١٨ـ .

(٤) نفسـ المـصـدرـ : جـ ٨ـ صـ ٢٦ـ .

(٥) القـشـريـ : الرـسـالـةـ جـ ١ـ صـ ٥٣ـ ، ٢٦٦ـ .

رجال التصوف الإسلامي «<sup>(١)</sup>» ولا شك أن الفكرية الغنوصية هذه قد أثرت في بعض صوفية الإسلام في القرنين الثالث والرابع الهجريين وما بعدهما ، فهل كانت هذه العقبات المست هي أيضاً غنوصية ، وهل وصل المذهب الغنوصي إلى إبراهيم بن أدهم ، وقد صيغ في هذه الصورة الإسلامية ، إن التأمل في هذه العقبات المست لا يوحى أبداً بوجود مصدر خارجي لها ، وإن كان من المرجح أن إبراهيم بن أدهم عرف فكرة الأبواب السبعة ، وبخاصة أنه عرف فكرة غنوصية أخرى هي فكرة الاسم الأعظم ، ثم إنه أيضاً اتصل بالرهبان ، وتعلم «المعرفة» من الراهب سمعان <sup>(٢)</sup>

على أية حال : حين وصل إبراهيم بن أدهم نفسه إلى مرتبة الصالح .. اجتياز العقبات المست أتجه إلى القلب .. ورأى أن القلب يحجب بثلاثة أغطية .. «قد حجبت قلوبنا بثلاثة أغطية ، فلن يكشف للبعد اليقين ، حتى ترفع هذه الحجب : الفرح بال موجود ، والحزن على المفقود ، والسرور بالملح .. <sup>(٣)</sup> ويقف عليه رجل صوف ويسأله «يا أبا إسحق لم حجبت القلوب عن الله . قال : لأنها أحبت ما أبغض الله ، أحبت الدنيا ، ومالت إلى دار الغرور واللهو واللعب ، وترك العمل لدار فيها حياة الأبد في نعم لا يزول ولا ينعد ، خالداً مخلداً في ملك سرمد ، لا نفاد له ولا انقطاع <sup>(٤)</sup>» ولا يتم الورع إلا «بسوية كل القلق من قلبك <sup>(٥)</sup>» ويدرك «القلب المعain ل الآخرة» «ونصر القلب» الذي يطفئ بصر العين الناظرة لحب الدنيا ، فيتعذر حرامها ويجانب شهواتها وكثرة النظر إلى الباطل تذهب بمعرفة الحق من القلب» وهذا سكت عن الناس ، «وانس بالله» <sup>(٦)</sup> وافتتحت له عوالم القطبية ، فلرجأ الناس إليه للدعاء والابتهاج . يقسمون به ، فيقسم على الله ، في العاصفة في البحر ، في الباذة والأسود <sup>(٧)</sup> حوله ، فتهدا العاصفة بدعاته وتأنس الأسود بلمساته .. وكثرت حوادث كراماته ، وهذا دعا «في ليلة ظلماء ، فيها مطر شديد .. فخلال المطاف فدخلت الطواف .. دعا في البيت الحرام ، والبيت خال» اللهم اعصمني .. اللهم اعصمني» وسمع هاتفًا يقول «يا ابن أدهم : أنت تسألني العصمة ، وكل الناس يسألون العصمة ، فإذا عصمتكم فمن أرحم» <sup>(٨)</sup> .

(١) نيكلسون : في التصوف الإسلامي و تاريخه ص ١٧ ، ١٨ .

(٢) أبو طالب المكي : قوت القلوب ج ١ ص ٥٠٨ وأبو نعيم : حلبة ج ٨ ص ١٣ .

(٣) أبو نعيم : حلبة ج ٨ ص ١٣ .

(٤) نفس المصدر : ج ٧ ص ٨٦ و ص ٢٢ .

(٥) نفس المصدر : ج ٨ ص ١٩٦ .

(٦) نفس المصدر : ج ٨ ص ٢ .

(٧) أبو نعيم : حلبة ج ٨ ص ٢٠ .

(٨) القشيري : الرسالة ج ١ ص ٢٣٢ .

## ٤- الحبة :

أنس إبراهيم بن أدهم بالله ، ولم يعد الحجاب ولا الغطاء ، لقد زال الأول ورفع الثاني . . . فبدأ يتكلّم عن الحب وإبراهيم بن أدهم «أحد الحسين» فيما يقول أبو طالب المكي . ونقول مرة ثانية به كان أحد المشتاقين . . وكانت له أماكن من الحبة رفيعة ، ومكاشفات في الترب عليه<sup>(١)</sup> . «ليس من أعلام الحب أن تبغض حبيبك<sup>(٢)</sup> . ويقرر أن الجنة لا تزال إلا بالطاعة وأن مرضاة الله لا تزال إلا بالمعصية والولاية لا تزال إلا بالحبة<sup>(٣)</sup> ويفضع مرة ثانية مرتبات الحياة الروحية للناس «إن الله تعالى قد أعد المغفرة للأواين ، وأعد الرحمة للتواين ، وأعد الجنة للمخائفين ، وأعد الجوار للمطيعين ، وأعد رؤيته للمشتاقين» وهذا يتكلّم أيضاً عن الرؤية «وقد ورث أهل الحبة من محبوبهم «النظر بنور الله» . بل بدأت المفاجأة . إنه يريد تسكين قلبه بروبة الله «يا رب إن كنت أعطيت أحداً من الحسين لك ما تسكن به قلوبهم ، قبل لقائك فاعطني ذلك . فلقد أضر بي القلق» فرأى في المنام أن الله أوقفه ين يديه . . وقال : يا إبراهيم أما استحيت مني أن تسألني ما يسكن به قلبك قبل لقائي . وهل تس肯 الشفاق قبل لقاء حبيبه ، أم هل يستروح المحب إلى غير مشوقة . قلت يا رب تهت في حبك ، فلم أدر ما أقول . . فاغفر وعلمني ما أقول . فقال قل «اللهم ارضني بقضائلك . وصبرني على بلاثك ، وأوزعني شكر نعائلك» .

ولقد ورث إبراهيم بن أدهم تقاليد نظرية «الحبة البصرية» وعرف مدرسة رابعة العدوية . . وهو يسير في نفس طريق رابعة فيرى أن غاية العبادين من الله لا سكني الجنة ، وإنما ألا يعرض بوجهه الكريم عنه . . بل يقول صراحة «اللهم إنك تعلم أن الجنة لا تزيد عندي جناح بعوضة . إذا أنت آنسنني بذكرك أو رزقني حبك ، وسهلت على طاعتك فأعطي الجنة لمن شئت<sup>(٤)</sup>» ويقول مرة ثانية «اللهم إنك تعلم أن الجنة لا تزيد عندي عن جناح بعوضة ما دونها . إذا أنت وهبت لي حبك ، وآنسنني بذكريك ، وفرغني للتفكير في عظمتك<sup>(٥)</sup> . بل إنه يذكر أن شرط الولاية ألا ترغب في شيء من الدنيا والآخرة<sup>(٦)</sup> وتفرج النفس لله ، ويفسر الآية «فنهم ظالم لنفسه ، ومنهم مقتصد ، ومنهم

(١) أبو طالب : قوت القلوب ج ٢ ص ١١٥ ، ١٢١ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٢٤ .

(٣) نفس المصدر : ج ٨ ص ٢٥ .

(٤) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٣٤ - ٣٥ .

(٥) نفس المصدر : ج ٨ ص ٣٦ .

(٦) القشيري : الرسالة ج ٢ ص ٥٢١ ، ٥٢٢ .

سابق بالخيرات «أما ظالم نفسه فهو مضروب بسوط الندامة مقتول بسيف الأمل مضطجع على باب العقوبة . . . وأما المقتضى فمضروب بسوط الندامة مقتول بسيف الحسرة مضطجع على باب الكراهة»<sup>(١)</sup> . أما السابق فمضروب بسوط الحبّة مقتول بسيف الشوق ، مضطجع على باب الكرامة<sup>(٢)</sup> . هذا المحب هو ملك أو كملّك ، خادم الله . إنه في مقام غريب . إذا خلوت بأنسيك فشق قيصك<sup>(٣)</sup> وهذا مقام سبق به إبراهيم بن أدهم . الصوفية المتأخرین . مقام خلع العذار.

### مواقف الحب : . . .

وحين شق القميص ، بدأت السياحة . بعيداً عن الناس . . . على قم الجبال ، وفي بطون الأودية . . . إنه يخاف القوت ، إنه يتطلب الحبيب ، إنه انتقل من درجة أى «من مقام» إلى مقام حتى انتهى إلى هذا «المقام» . . . إنه يريد أن يسمع الصوت الإلهي . . . كما استمع إليه محمد وموسى . . . فسمع قائلاً يعني بحواره

كل شيء لك مغفور سوى الإعراض عن  
قد وهبنا منك ما فات ت .. بقى مافات مني

كان هنا في مقام الحضرة ، فاضطرّب وغشى عليه ، كما صعق موسى . . . فلم يفق يوماً وليلة . . ثم سمعت النداء من الجيل . . يا إبراهيم «كل أهلي» . لكتبت عليه فأسأليجت «أى . . . كما يستريح صاحب القوى - لا يمتلك إلا واحداً فتكون له عبداً حراً مما سواه ، ولا تملك شيئاً ، فإن الأشياء في خزانة مليكها ، فلا تتملكها فتحججك عن مالك ، وتأسرك بمقدار ما ملكتها»<sup>(٤)</sup> هذه هي الحرية الكبرى عند الزاهد الصوفي ، لا تملك شيء ، لا تكون عبداً لشيء في الدنيا ، داخلاً في المشية المطلقة ، في الأمر المطلق ، في القدرة المطلقة<sup>(٥)</sup> .

وأخيراً نرى إبراهيم بن أدهم قد حق آراءه التي اتخذها في أول حياته - والتي وضعها على لسان المحضر «إن الزاهدين في الدنيا - قد اتخذوا الرضا عن الله لباساً ، وجبه دثاراً ، والأثرة له شعاراً»<sup>(٦)</sup> والتي ذكرها لشيخه أسلم بن يزيد الجعفي الزاهد الإسكندراني ، فكانت حياته بين الرضا والإيثار والحب ، وكان الحب تاجها .

(١) القشيري : الرسالة ج ٨ ص ٣٨ .

(٢) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٣٩ .

(٣) أبو طالب المكي : قوت ج ٢ ص ١١٥ - ١١٦ .

(٤) أبو نعيم : حلية ج ٨ ص ٣٦ .

(٥) السلمي : طبقات ص ٣٤ .

## ٥- شيعية إبراهيم بن أدهم

ذهب الخوانساري من الأقدمين والدكتور كامل الشبي من المحدثين إلى أن إبراهيم بن أدهم كان شيعياً . وتوضح شيعيته من كونه من قبيلة عجل . وكانت هذه القبيلة إحدى مراكز التشيع الغالى ، علاوة على أن إبراهيم بن أدهم وصف بمعرفة الاسم الأعظم « وأن فكرة الاسم الأعظم إنما ظهرت أول ما ظهرت على يد شيعي غال من قبيلة عجل وهو المغيرة بن سعيد .. ثم إن الخوانساري يذكر أن إبراهيم بن أدهم قد خدم الباقر وتلمند على جعفر الصادق<sup>(١)</sup> أما عن خدمته للباقر فيقول : وذكر صاحب مجالس المؤمنين أنه (أى إبراهيم بن أدهم) انتهى في أيام سياحته إلى خدمة مولانا الباقر بمكة المشرفة ، وأخذ عن برkatات أنفاسه الشريفة ما أخذ ، ويرويه أيضاً .. أن إبراهيم هذا يروى عن جماعة كبيرة منهم محمد بن علي الباقر وسليمان الأعمش ، وفي بعض مصنفات الأصحاب أنه سمع من سفيان الثوري وسليمان الأعمش وممالك بن دينار ومن في طبقتهم من الناسك<sup>(٢)</sup> .. ويدرك الخوانساري أيضاً أن إبراهيم بن أدهم قدم الكوفة على عهد المنصور وقد هاجها جعفر الصادق أيضاً .. وخرج جعفر يريد الرجوع إلى المدينة ، فشييعه العلماء وأهل الفضل من الكوفة ، وكان من شيعه سفيان الثوري وابن أدهم ، فتقدمن الشيعة له ، فإذا هم بأسد على الطريق ، فقال لهم إبراهيم : قعوا .. حتى يأتي جعفر ، فتنتظر ما يصنع .. فجاء ، فذكروا له الأسد ، فأقبل حتى دنا منه ، وأخذ ياذنه ، حتى نحاه عن الطريق ، ثم أقبل عليهم فقال : أما أن الناس لو أطاعوا الله حق طاعته ، لحملوا عليه أثقالهم . ثم يدرك الخوانساري أنه أدرك زمن سيدنا السجاد عليه السلام<sup>(٣)</sup> .. كما أن إبراهيم بن أدهم دخل في السلالس الصوت ذات الصبغة الشيعية : ومن أهمها الطريقة الكمبيلية نسبة إلى كمبيل بن زياد والطريقة الأدبية . كل هذا دعا العلامة العراقي الممتاز الدكتور كامل الشبي إلى وصل إبراهيم بن أدهم بالشيعة ، وعرض حياته وفكره كمظاهر للصلة بين التصوف والتتشيع ولا شك أن زهاد الإسلام وتصوفهم تأثروا جميعاً خطياً على بن أبي طالب في زهده وفي حياته الروحية . وكان بينهم وبينه وشائج روحية خطيرة . ولا شك أيضاً أن الزهاد في عصر الباقر جلأوا إليه وإلى ابنه وبخاصة أن الباقر والصادق كانوا من محدثي الإسلام الكبار ، وكان هؤلاء الزهاد محدثين أولاً وبالذات .. كل هذا كان يدعوه إبراهيم بن أدهم وسفيان الثوري والفضيل بن عياض وغيرهم الاتصال بأئمة أهل البيت أو خدمتهم إن استطاعوا إلى ذلك سبيلاً ولكن ليس معنى هذا إطلاقاً أنهم تشيعوا - أي يعني موالة الإمام ،

(١) الخوانساري : روضات ص ٣٠ .

(٢) الدكتور الشبي : صفة ج ٢ ص ١٣٣ - ١٢٤ .

والدعوة له ، والجهاد في سبيله . لم يكن هذا غاية الزهاد ، كان غاية الزهاد ، الخروج من الدنيا كلية ، وهجران آمالهم فيها ، من أهالي البشر جميعا . ولم ينحوضوا في أمر الفريقين ، بل بكتى إبراهيم ابن أدهم مرة حين سأله سائل عن رأيه في على ومعاوية وأبي أن يحيى . وأما أنه كان عجليا ، وأنه تأثر بالتشيع الغالى عن هذا الطريق ، فليس هناك ما يثبت أبدا أنه فعل هذا . وكان هناك أيضا عدد من العجلين الزهاد - كمورق العجل - ولم يكن شيئاً . أما كون وصفه إبراهيم بن أدهم بمعرفة الاسم الأعظم ، وأن أول من عرف هذا الاسم كان عجلينا شيعيا غاليا ، فلا ينهض أيضا دليلا على كونه شيعيا . كان الزهاد والصوفية يتوجهون نحو هذه الأفكار الخامضة ويعزفونها ويتدارسونها . وأخيرا - لا تستطيع أن تنكر الصلة بين التشيع والتتصوف إجمالا . وأن الآراء والأفكار لتسري . ولكن هذا شيء ، وكونه شيعيا بالمعنى المتعارف . ولقد انتهى الخوانساري إلى هذا فقال عن إبراهيم بن أدهم « هذا وقد علم بذلك كله أنه أدرك صحبة ثلاثة من أئمة أهل البيت . وإن لم يكن ذلك بمحاجة للمرء إلا بعد إثبات الله من أبواب محبتهم بقلب سليم ، أو الأخذ معهم في طريقى الإطاعة والتسليم »<sup>(١)</sup>.

#### ٦ - تلامذة إبراهيم بن أدهم :

كانت مدرسة إبراهيم بن أدهم مدرسة كبيرة ، كان الكثير منهم من أقرانه كأبي إسحق الفزارى وعلى بن بكار وختلدن بن الحسين وأبو يوسف الغسول . ثم اتصل به الصوفى الخراسانى الكبير شقيق بن إبراهيم البلاخى ، ويبدو أن اتصاله به إنما كان فى مكة ، وقد اعترف له بالولاية وتلمذ عليه . وسفره لشقيق فصلا طويلا فى الجزء资料 the التالى لهذا الجزء من سلسلتنا «نشأة الفكر الفلسفى فى الإسلام» ولكننا نود أن نتكلم هنا عن التلاميذ الصغار لإبراهيم بن أدهم .

أما أول هؤلاء : فهو إبراهيم بن بشار : الخراسانى الزاهد . وقد ذكره الذهبي فقال : صدوق ما تكلم فيه أحد - روى عن إبراهيم بن أدهم وجاد بن زيد<sup>(٢)</sup> كما ذكره أيضا صاحب تاريخ «بغداد» . فقال : أبو إسحق الخراسانى الصوفى ، خادم إبراهيم بن أدهم ، ويدرك أنه «قدم بغداد وحدث بها»<sup>(٣)</sup> . ويدرك أبو نعيم «إبراهيم بن بشار الصوفى الخراسانى خادم إبراهيم بن أدهم»<sup>(٤)</sup> .

(١) الخوانساري : روضات ص ٣٠ .

(٢) الذهبي : ميزان الاعتدال ج ١ ص ٢٤ .

(٣) الخطيب البغدادى : تاريخ بغداد ج ١٢ ص ٧٥ .

(٤) أبو نعيم : حلية ج ٧ ص ٣٧ .

ونلاحظ أن كلمة «صوف» أطلقت على خادم إبراهيم بن أدهم ، ولم يجد نصاً واحداً من النصوص القدィمة يطلق على إبراهيم بن أدهم هذا اللقب ، نرى فقط أن بعض الصوفية أتوا إليه ، وسألوه عن أمراض القلوب . ولكن نرى أن كلمة صوف أضيفت إلى خادمه وتلميذه كما نلاحظ ثانياً أن إبراهيم بن بشار كان محدثاً ثقة ، وهذا يدل على ميزة مدارس الزهد الأولى أنهم كانوا أولاً وبالذات محدثين . وقد صحب إبراهيم بن بشار شيخه في تجواله وترحاله وسياحاته ، وأخذ عنه الكثير ، وترك لنا أخباره .

أما التلميذ الثاني من تلامذة إبراهيم بن أدهم فهو أبو إسحق إبراهيم الھروي المعروف بستنبه . وقد صحب إبراهيم بن أدهم ، ثم عاصر أبي يزيد البسطامي .

وقد طور إبراهيم الھروي مذهب أستاذه .. فكان هو وشقيق من أوائل من تكلموا في التوكيل . ويدرك أبو نعيم أن أهل هرآة كانوا «يعظمونه» فحج متجرداً - ودعا الله في تلك الحجـة : اللـهـم اقـطـع رزقـي عـنـ أـمـوـالـ أـهـلـ هـرـآـةـ وـزـهـدـهـمـ فـيـ . «فـكـانـتـ الأـيـامـ تـمـضـيـ وـلـاـ يـطـعـمـ فـيـهاـ شـيـئـاـ . فـإـذـاـ مـرـ بـسـوقـ هـرـآـةـ . قـالـ النـاسـ : هـذـاـ الـفـاعـلـ يـنـفـقـ فـكـلـ يـوـمـ وـلـيـلـةـ كـذـاـ وـكـذـاـ دـرـھـماـ»<sup>(١)</sup> أـىـ أـنـ لـمـ يـعـدـ فـيـ حـاجـةـ إـلـىـ أـمـوـالـمـ . . . وـتـكـلـمـ إـبـرـاهـيمـ الـھـرـوـيـ عـنـ رـيـاءـ النـفـسـ وـكـيـفـ أـنـ بـقـىـ بـالـبـادـيـةـ أـيـامـ وـأـيـاماـ . لـاـ يـأـكـلـ وـلـاـ يـشـرـبـ ، وـلـاـ يـشـتـهـيـ شـيـئـاـ . فـقـالـ «عـارـضـتـنـيـ نـفـسـيـ أـنـ لـيـ مـعـ اللـهـ رـبـتـةـ» فـقـابـلـ زـاهـداـ زـمـنـاـ مـطـرـوـحاـ فـيـ الـبـادـيـةـ «يـاـ إـبـرـاهـيمـ . تـرـأـيـ اللـهـ فـيـ شـرـبـ» فـنـظـرـ إـبـرـاهـيمـ فـرـأـيـ شـخـصـاـ فـقـالـ لـهـ «قـدـ كـانـ ذـلـكـ» فـقـالـ الرـجـلـ الـغـرـيـبـ «تـدـرـىـ كـمـ لـيـ هـنـاـ لـمـ أـكـلـ وـلـمـ أـشـرـبـ ، وـلـمـ أـشـيـهـ شـيـئـاـ ، وـأـنـاـ زـمـنـاـ مـطـرـوـحـ؟ فـلـتـ اللـهـ أـعـلـمـ . قـالـ : ثـمـانـيـنـ يـوـمـاـ وـأـنـاـ أـسـتـحـيـ مـنـ اللـهـ أـنـ يـتـولـيـ خـاطـرـيـ ، وـلـوـ أـقـسـمـ عـلـىـ اللـهـ أـنـ يـجـعـلـ هـذـ الشـجـرـ ذـهـبـاـ لـجـلـعـهـ ، فـكـانـتـ بـرـكـةـ رـوـيـتـهـ تـبـيـهـاـ لـيـ ، وـرـجـوعـاـ إـلـىـ حـالـتـيـ الـأـوـلـىـ» .

ويسـرـ آراءـ أـسـتـاذـهـ فـيـ الدـعـاءـ ، وـنـوـعـ الدـعـاءـ الـمـسـتـجـابـ فـقـالـ : مـنـ أـرـادـ أـلـاـ يـحـجـبـ دـعـاؤـهـ مـنـ السـيـاءـ ، فـلـيـعـاهـدـ مـنـ نـفـسـهـ خـمـسـةـ أـشـيـاءـ : أـوـلـاـ : أـنـ يـكـونـ أـكـلـهـ غـلـبـهـ ، أـلـاـ يـأـكـلـ إـلـاـ مـاـ لـابـدـ مـنـهـ ، وـلـبـاسـ عـلـيـهـ لـاـ يـلـبـسـ إـلـاـ مـاـ لـابـدـ مـنـهـ وـنـوـمـهـ عـلـيـهـ ، لـاـ يـنـامـ إـلـاـ لـابـدـ مـنـهـ . وـكـلـامـهـ عـلـيـهـ : لـاـ يـتـكـلـمـ إـلـيـ لـاـ مـاـ لـابـدـ مـنـهـ . وـالـخـامـسـ أـنـ يـكـونـ مـتـضـرـعاـ ، حـافـظـاـ لـإـرـادـتـهـ دـائـماـ ، حـافـظـاـ لـأـعـصـائـهـ دـائـماـ وـنـسـأـلـ نـحـنـ هـلـ هـذـهـ الـبـدـيـاتـ هـىـ «بـدـ الـعـارـفـ» الـتـىـ سـتـظـهـرـ فـيـ أـجـيـالـ التـصـوـفـ مـنـ بـعـدـهـ . أـمـاـ طـرـيقـ الجـنـةـ عـنـهـ فـهـوـ عـلـىـ ثـلـاثـةـ أـشـيـاءـ : أـوـلـاـ . سـكـونـ الـقـلـبـ بـمـوـعـدـ اللـهـ . وـالـثـانـىـ : الرـضـاءـ بـقـضـاءـ اللـهـ . وـالـثـالـثـ . إـخـلاـصـ الـعـملـ فـيـ جـمـيعـ التـوـافـلـ .

ثـمـ وـضـعـ درـجـاتـ سـيـعـ ، كـمـ وـضـعـ اـسـتـاذـهـ مـنـ قـبـلـ درـجـاتـ سـتـ : يـقـولـ : مـنـ أـرـادـ أـنـ يـلـغـ

(١) أبو نعيم : الحلية ج ١٠ ص ٤٨ .

الشرف ككل الشرف ، فليخسر سبعا على سبع ، فإن الصالحين اختاروها ، حتى يلغوا أسماء الخير : أولاً : أن يختار الفقر على الغنى والجوع على الشبع ، والذون على المرتفع ، والذل على العز والتواضع على الكبر ، والحزن على الفرح والملوت على الحياة . . ثم هناك ثلاثة لابد أن يصيّبها السالك حتى ينال الشرف في الدنيا والآخرة : أولاً : فتح القلب - فيكون مأوى الذكر والمناجاة - والثاني : غنمته البر ، فكل بر يرزقه الله ، يراه أنه غنيمة له . فيتقبله بالملائكة ويحفظه بال توف ويتعممه بالخشية ، ويسلمه بالإخلاص ، ويحفظه بالصبر . والثالث : يجد الظفر على عدوه ، ليستقيم على طاعة الله ، حتى يرزقه الظفر على عدوه<sup>(١)</sup> وكأننا في كل هذا يابراهيم بن أدهم يتكلم .

«ثم كان هناك من تلامذته الكثيرون من عباد العواصم والثور» . . كما قلنا - مخلد بن الحسن وعلى بن بكار وغيرهما . أثر فيهم إبراهيم بن أدهم أكبر تأثير . واتخذوه مثلاً أعلى لهم ، فخرجوها يتلمسون الرزق كما تلمس ، ويسيرحون كما ساح . . كان إبراهيم بن أدهم أسطورة حتى في زمانه . . وقد أدى هذا وخلال الأجيال المتعاقبة إلى ابتداع أسطورة إبراهيم بن أدهم .

#### ٧- إبراهيم بن أدهم الأسطورة :

أصبح إبراهيم بن أدهم قصة رومانسية في الأدب الإسلامي . إن هذا السلطان الخراساني الذي ساح وهوام بين الجبال والوهاد والأودية في صورة بوذا ، وقد تخلّى عن حجاب القصر ، ومر بين حجاب النفس ليصل إلى الحبة الإلهية غارقا فيها ، كما غرقت أستاذته رابعة . لقد أصبح هذا السلطان سلطان العارفين واتبعه حيا ومتنا الدراويش في رقصاتهم . . والساخون في سياحاتهم . . والفقراء في خرقهم . لقد ترك بستان قصره . وعاش في بستان الله ، وكان هذا البستان الأخير عنده بستان المسلمين الحقيقي . وأصبح السلطان إبراهيم أسطورة التصوف لدى الأتراك والهنود والملايو وجماه وحضرموت . وحقاً لقد اكتشفت خطوطات متعددة عن سيرة «السلطان إبراهيم بن أدهم في اللغات التركية والهنديّة والمالايونية .

\* \* \*

(١) أبو نعيم : الحلية ج ١٠ ص ٤٣ ، ٤٤٠ .

وبعد : فقد تجاوزنا الصفحات المقررة لهذا الكتاب . ولهذا فإننا سنتوقف عند إبراهيم بن أدهم لكي نتابع الحياة الروحية في الإسلام في الجزء الرابع من سلسلتنا عن نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام فنكملي بحث هذه الحياة لدى مدرسة خراسان والمدارس الأخرى التي لم تتناولها في هذا الجزء ، وهي مدارس الجزيرة العربية ومدرسة مصر ثم مدارس المغرب - وذلك في القرنين الأول والثاني الهجريين . ثم نتابع حركة التصوف في القرنين الثالث والرابع الهجريين .

والله ولي التوفيق

|                                      |
|--------------------------------------|
| رقم الإيداع                          |
| ١٩٨٠/٣٥٦٨                            |
| الرقم الدولي ٤-١٠٤-٧٣٣٠-٢٤٧-٩٧٧ ISBN |

١/٨٠/١٨٧  
طبع بطباعي دار المعرف (ج. م. ع.)